
opusdei.org

Tema 38. El novè i el
desè manaments del
decàleg

Aquests dos manaments ajuden
a viure la santa puresa (el novè)
i el despreniment dels béns
materials (el desè) en els
pensaments i els desitjos.

02/12/2010

«No desitgis la dona d’un altre. No
cobegis la casa d’un altre, ni el seu
camp, ni el seu esclau, ni la seva
esclava, ni el seu bou, ni el seu ase, ni
res del que li pertany» (Dt 5,21).



«Tothom qui mira la dona de l’altre
amb desig de posseir-la, ja ha comès
adulteri amb ella en el seu cor» (Mt
5,28).

1. Els pecats interns

Aquests dos manaments es
refereixen als actes interns
corresponents als pecats contra el
sisè i el setè manaments, que la
tradició moral classifica dins els
anomenats pecats interns. De
manera positiva, ordenen de viure la
puresa (el novè) i el despreniment
dels béns materials (el desè) en els
pensaments i els desitjos, segons les
paraules del Senyor: «Feliços els
pobres en l’esperit: d’ells és el Regne
del cel!» i «Feliços els nets de cor: ells
veuran Déu!» (Mt 5,3.8).

La primera qüestió a què caldria
respondre és si fa sentit parlar de
pecats interns. Altrament dit, per què
es qualifica negativament un exercici
de la intel·ligència i la voluntat que



no es concreta en una acció externa
reprovable?

La pregunta no és evident, ja que en
les llistes de pecats que ens ofereix el
Nou Testament apareixen sobretot
actes externs (adulteri, fornicació,
homicidis, idolatria, bruixeria, plets,
ires, etc.). No obstant això, en aquests
mateixos elencs veiem esmentats
també, com a pecats, certs actes
interns (enveges, mala
concupiscència, avarícia).[1]

Jesús mateix explica que és del cor de
l’home d’on procedeixen «les
intencions dolentes que el porten a
assassinats, adulteris, relacions
il·legítimes, robatoris, falsos
testimonis, injúries» (Mt 15,19). I en
l’àmbit específic de la castedat,
ensenya que «tothom qui mira la
dona d’un altre amb desig de posseir-
la, ja ha comès adulteri amb ella en
el seu cor» (Mt 5,28). D’aquests textos
procedeix una anotació important



per a la moral, ja que fan entendre
que la font de les accions humanes, i
per tant de la bondat o la maldat de
la persona, es troba en els desitjos del
cor, en el que la persona «vol» i
escull. La maldat de l’homicidi,
l’adulteri o el robatori no rau
principalment en la fisicitat de
l’acció, o en les seves conseqüències
(tot i que hi tenen un paper
important), sinó en la voluntat (en el
cor) de l’homicida, l’adúlter o el
lladre, que en escollir aquesta acció
determinada la vol: es determina en
una direcció contrària a l’amor al
proïsme i, per tant, també a l’amor a
Déu.

La voluntat es dirigeix sempre cap a
un bé; però de vegades es tracta d’un
bé aparent, una cosa que aquí i ara
no és ordenable racionalment al bé
del conjunt de la persona. El lladre
vol alguna cosa que considera un bé;
però el fet que aquest objecte
pertanyi a una altra persona fa



impossible que l’elecció de quedar-
se’l es pugui ordenar al seu bé com a
persona o, el que és el mateix, al fi de
la seva vida. Per això, no cal l’acte
exterior per determinar la voluntat
en un sentit positiu o negatiu. Qui
decideix robar un objecte, encara
que després no pugui fer-ho per un
imprevist, ha obrat malament: ha
realitzat un acte intern voluntari
contra la virtut de la justícia.

La bondat i la maldat de la persona
es troben en la voluntat i, per tant,
estrictament parlant caldria utilitzar
aquestes categories per referir-se als
desitjos (volguts, acceptats), no pas
als pensaments. En parlar de la
intel·ligència utilitzem altres
categories, com les de veritable i fals.
Quan el novè manament prohibeix
els «pensaments impurs» no es
refereix a les imatges, o al
pensament en si mateix, sinó al
moviment de la voluntat que accepta
la delectació desordenada que una



imatge determinada (interna o
externa) li provoca.[2]

Els pecats interns es poden dividir en
tres:

— Els «mals
pensaments» (complaença morosa):
són la representació imaginària d’un
acte pecaminós sense ànim de
realitzar-lo. És pecat mortal si es
tracta d’una matèria greu i es busca o
es consent delectant-s’hi.

— El mal desig (desiderium): és el
desig interior i genèric d’una acció
pecaminosa amb què la persona es
complau. No coincideix amb la
intenció de realitzar-la (que implica
sempre una voluntat eficaç), encara
que en no pocs casos es faria si no
existissin alguns motius que frenen
la persona (com les conseqüències de
l’acció, la dificultat per realitzar-la,
etc.).



— El goig pecaminós: és la
complaença deliberada en una acció
dolenta ja realitzada per un mateix o
per altres. Renova el pecat en
l’ànima.

Els pecats interns, en si mateixos,
solen tenir menys gravetat que els
corresponents pecats externs, ja que
l’acte extern generalment manifesta
una voluntarietat més intensa. No
obstant això, de fet són molt
perillosos, sobretot per a les persones
que cerquen el tracte i l’amistat amb
Déu, per motius diversos:

— es cometen amb més facilitat,
perquè només hi fa falta el
consentiment de la voluntat i les
temptacions poden ser més
freqüents;

— s’hi fa menys atenció, ja que —de
vegades per ignorància i de vegades
per una certa complicitat amb les
passions— no es volen reconèixer



com a pecats, almenys venials, si el
consentiment va ser imperfecte.

Els pecats interns poden deformar la
consciència, per exemple, quan
s’admet el pecat venial intern de
manera habitual o amb certa
freqüència, encara que es vulgui
evitar el pecat mortal. Aquesta
deformació pot donar lloc a
manifestacions d’irritabilitat, faltes
de caritat, esperit crític, o a resignar-
se a tenir temptacions freqüents
sense lluitar-hi tenaçment en contra,
etc.;[3] en alguns casos fins i tot pot
portar a no voler reconèixer els
pecats interns i a cobrir-los amb
raonades desraons, que acaben
confonent cada vegada més la
consciència. Com a conseqüència,
fàcilment creix l’amor propi, neixen
inquietuds, es fa més costosa la
humilitat i la contrició sincera i es
pot acabar en un estat de tebiesa. En
la lluita contra els pecats interns, és



molt important no inquietar-se pels
escrúpols.[4]

Tenim uns quants mitjans que ens
ajuden a lluitar contra els pecats
interns:

— la freqüència de sagraments, que
ens donen la gràcia o l’augmenten i
ens sanen de les nostres misèries
quotidianes;

— l’oració, la mortificació i el treball,
buscant sincerament Déu;

— la humilitat —que ens permet
reconèixer les nostres misèries sense
desesperar pels nostres errors— i la
confiança en Déu, sabent que està
sempre disposat a perdonar-nos;

— l’exercici de la sinceritat amb Déu,
amb nosaltres mateixos i en la
direcció espiritual, posant esment en
l’examen de consciència.

2. La purificació del cor



El novè i el desè manaments
consideren els mecanismes íntims
que són a l’arrel dels pecats contra la
castedat i la justícia i, en sentit ampli,
de qualsevol pecat.[5] De manera
positiva, aquests manaments
conviden a actuar amb una intenció
recta, amb un cor pur. Per això són
molt importants, ja que no es queden
en la consideració externa de les
accions, sinó que consideren la font
de la qual procedeixen.

Aquests dinamismes interns són
fonamentals en la vida moral
cristiana, en què les disposicions de
la persona modulen els dons de
l’Esperit Sant i les virtuts infuses. En
aquest sentit, tenen una importància
particular les virtuts morals, que
pròpiament són disposicions de la
voluntat i dels altres apetits per
obrar el bé. Tenint present aquests
elements és possible desterrar una
certa caricatura de la vida moral com
si fos una lluita per evitar els pecats, i



descobrir l’immens panorama
positiu de l’esforç per créixer en la
virtut (per purificar el cor) que té
l’existència humana, en particular la
del cristià.

Aquests manaments es refereixen
més específicament als pecats interns
contra les virtuts de la castedat i la
justícia, que estan ben reflectits en el
text de la Sagrada Escriptura que
parla de «tres menes de mal desig o
de concupiscència: la cobejança de la
carn, la cobejança dels ulls i l’orgull
de la vida (cf. 1Jn 2,16)» (Catecisme
2514). El novè manament tracta
sobre el domini de la concupiscència
de la carn i el desè sobre la
concupiscència del bé aliè. És a dir,
prohibeixen deixar-se arrossegar per
aquestes concupiscències de manera
conscient i voluntària.

Aquestes tendències desordenades o
concupiscència consisteix en «la
revolta que la “carn” mou contra



l’“esperit” (cf. Ga 5,16.17.24; Ef 2,3).
Ve de la desobediència del primer
pecat (cf. Gn 3,11)» (Catecisme 2515).
Després del pecat original ningú no
està exempt de la concupiscència, a
excepció del nostre senyor Jesucrist i
de la santíssima Mare de Déu.

Encara que la concupiscència en si
mateixa no és pecat, mena al pecat i
l’engendra quan no se sotmet a la raó
il·luminada per la fe, amb l’ajuda de
la gràcia. Si s’oblida que existeix la
concupiscència, és fàcil pensar que
totes les tendències que
s’experimenten «són naturals» i que
no hi ha cap mal a deixar-s’hi
emportar. Molts s’adonen que això és
fals en considerar el que passa amb
l’impuls a la violència: reconeixen
que ningú no s’ha de deixar
emportar per aquest impuls, sinó
dominar-lo, perquè no és natural. No
obstant això, quan es tracta de la
puresa, ja no volen reconèixer el
mateix i diuen que no hi ha res de



dolent a deixar-se emportar per
l’estímul «natural». El novè
manament ens ajuda a comprendre
que això no és així, perquè la
concupiscència ha torçat la natura, i
el que s’experimenta com natural és,
sovint, conseqüència del pecat i cal
dominar-ho. Es podria dir el mateix
de l’afany immoderat de riqueses, o
cobdícia, a què es refereix el desè
manament.

És important conèixer el desordre
que el pecat original i els nostres
pecats personals han causat en
nosaltres, ja que aquest coneixement
ens ajuda:

— ens esperona a pregar: només Déu
ens perdona el pecat original, que va
originar la concupiscència; de la
mateixa manera, només amb la seva
ajuda aconseguirem vèncer aquesta
tendència desordenada; la gràcia de
Déu sana la nostra natura de les



ferides del pecat (a més d’elevar-la a
l’ordre sobrenatural);

— ens ensenya a estimar tota la
creació, perquè ha sortit de les mans
de Déu i és bona; són els nostres
desitjos desordenats els que fan que
es pugui utilitzar malament els béns
creats.

3. El combat per la puresa

La puresa del cor significa tenir una
manera santa de sentir. Amb l’ajuda
de Déu i l’esforç personal s’arriba a
ser cada vegada més «nets de cor»:
neteja en «els pensaments» i els
desitjos.

Pel que fa al novè manament, el
cristià aconsegueix aquesta puresa
amb la gràcia de Déu i a través de la
virtut i el do de la castedat, la puresa
d’intenció, la puresa de la mirada i la
pregària.[6]



La puresa de la mirada no es limita a
rebutjar la contemplació d’imatges
clarament inconvenients, sinó que
exigeix purificar l’ús dels nostres
sentits externs, perquè ens porti a
mirar el món i les altres persones
amb visió sobrenatural. Es tracta
d’una lluita positiva que permet a
l’home descobrir la veritable bellesa
de tota la creació i, de manera
particular, la bellesa dels qui han
estat formats a imatge i semblança
de Déu.[7]

«La puresa demana el pudor. Aquest
és una part integrant de la
temprança. El pudor preserva la
intimitat de la persona. Designa el
refús de descobrir allò que cal
mantenir amagat. S’ordena a la
castedat, la delicadesa de la qual
testimonia. Guia les mirades i els
gestos d’acord amb la dignitat de les
persones i de la seva
unió» (Catecisme 2521).



4. La pobresa del cor

«El desig de felicitat veritable treu
l’home de l’afecció immoderada als
béns del món, a fi de realitzar-se en
la visió i la felicitat de
Déu» (Catecisme 2548). «La promesa
de veure Déu supera tota
benaurança. A l’Escriptura, veure és
posseir. El qui veu Déu ha aconseguit
tots els béns que es poden
concebre.»[8]

Els béns materials són bons com a
mitjans, però no són fins. No poden
omplir el cor de l’home, que està fet
per a Déu i no es sadolla amb el
benestar material.

«El desè manament prohibeix
l’avidesa i el desig d’una apropiació
desmesurada dels béns d’aquest
món; veda la cobdícia desenfrenada,
nascuda de la passió immoderada de
les riqueses i del seu poder.
Condemna també el desig de cometre
una injustícia, amb què es causaria



dany al proïsme en els seus béns
temporals» (Catecisme 2536).

El pecat és aversió a Déu i conversió a
les criatures; l’afecció als béns
materials alimenta radicalment
aquesta conversió, i mena a la
ceguesa de la ment i l’enduriment del
cor: «Si algú que posseeix béns en
aquest món veu el seu germà que
passa necessitat i li tanca les
entranyes, com pot habitar dintre
d’ell l’amor de Déu?» (1Jn 3,17).
L’afany desordenat dels béns
materials és contrari a la vida
cristiana: no es pot servir Déu i les
riqueses (cf. Mt 6,24; Lc 16,13).

La importància exagerada que es
concedeix avui al benestar material
per sobre de molts altres valors no és
un senyal de progrés humà; suposa
un empetitiment i enviliment de
l’home, la dignitat del qual rau a ser
una criatura espiritual destinada a la



vida eterna com a fill de Déu (cf. Lc
12,19-20).

«El desè manament mana foragitar
l’enveja del cor de l’home» (Catecisme
2538). L’enveja és un pecat capital.
«Designa la tristesa que sentim pel bé
d’un altre» (Catecisme 2539). De
l’enveja poden derivar molts altres
pecats: l’odi, la murmuració, la
detracció, la desobediència, etc.

L’enveja suposa un rebuig de la
caritat. Per lluitar-hi en contra hem
de viure la virtut de la benevolència,
que ens porta a desitjar el bé dels
altres com a manifestació de l’amor
que els tenim. També la virtut de la
humilitat ens ajuda en aquesta lluita,
perquè no s’ha de descuidar que
l’enveja procedeix sovint de l’orgull
(cf. Catecisme 2540).

Pablo Requena

Bibliografia bàsica



Catecisme de l’Església catòlica
2514-2557.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilia «Perquè
veuran Déu», a Amics de Déu 175-189;
homilia «Despreniment», a Amics de
Déu 110-126.

[1] Cf. Ga 5,19-21; Rm 1,29-31; Col 3,5.
Sant Pau, després de fer una crida a
abstenir-se de la fornicació, escriu:
«Que cadascú sàpiga dominar el seu
propi cos amb santedat i amb
respecte, sense deixar-se endur per
la passió com fan els pagans que no
coneixen Déu. [...] En efecte, Déu ens
ha cridat a viure santament i no de
manera impura» (1Te 4,3-7).
Subratlla la importància dels afectes,
que són l’origen de les accions, i fa
veure la necessitat de purificar-los
per ser sants.



[2] Així s’entendrà fàcilment la
diferència entre «sentir» i
«consentir», referit a una
determinada passió o moviment de
la sensibilitat. Només quan es
consent amb la voluntat es pot parlar
de pecat (si la matèria és
pecaminosa).

[3] «Xapoteges en les temptacions, et
poses en perill, jugues amb la vista i
amb la imaginació, xerres de...
estupideses. —I després t’espanta
que t’assaltin dubtes, escrúpols,
confusions, tristesa i descoratjament.

»—M’has de concedir que ets poc
conseqüent» (sant Josepmaria, Solc
132).

[4] «No et preocupis, passi el que
passi, mentre no consentis. —Perquè
només la voluntat pot obrir la porta
del cor i introduir-hi aquestes
execracions» (sant Josepmaria, Camí
140); cf. ibid. 258.



[5] «El desè manament té com a
objectiu la intenció del cor; resumeix,
juntament amb el novè, tots els
preceptes de la llei» (Catecisme 2534).

[6] «Per la gràcia de Déu, [el batejat]
ho aconsegueix:

»— amb la virtut i el do de la
castedat, ja que la castedat permet
d’estimar amb un cor recte i no
dividit;

»— amb la puresa d’intenció, que
consisteix a tenir present el fi
veritable de l’home: amb mirada
simple, el batejat cerca de trobar i
complir en tot la voluntat de Déu (cf.
Rm 12,2; Col 1,10);

»— amb la puresa de la mirada
exterior i interior, amb la disciplina
dels sentiments i de la imaginació,
amb el refús de tota complaença en
els pensaments impurs que inclinen
a desviar-se del camí dels



manaments divins: “La vista roba el
cor als insensats” (Sv 15,5);

»— amb la pregària» (Catecisme
2520).

[7] «Els ulls! Pels ulls entren dins
l’ànima moltes iniquitats. —Quantes
experiències com la de David!... —Si
guardeu la vista haureu assegurat la
custòdia del vostre cor» (sant
Josepmaria, Camí 183). «Déu meu!
trobo gràcia i bellesa en tot el que
veig: guardaré la vista a tota hora,
per Amor» (sant Josepmaria, Forja
415).

[8] Sant Gregori de Nisa, Oratione de
beatitudinibus 6: PG 44, 1265A. Cf. 
Catecisme 2548.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-

https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-38-el-nove-i-el-dese-manaments-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-38-el-nove-i-el-dese-manaments-del-decaleg/


cristiana-38-el-nove-i-el-dese-
manaments-del-decaleg/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-38-el-nove-i-el-dese-manaments-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-38-el-nove-i-el-dese-manaments-del-decaleg/

	Tema 38. El novè i el desè manaments del decàleg

