opusdei.org

Tema 36. El sete
manament del
decaleg

El sete manament prohibeix de
prendre o retenir injustament
el que és del proisme i de
perjudicar-lo en els seus béns.

04/12/2010

«El seté manament prohibeix de
prendre o retenir injustament el bé
del proisme i de causar-li perjudici
en els seus béns de qualsevol manera
que sigui. Prescriu la justicia i la
caritat en la gestio dels béns



terrenals i dels fruits del treball del
I’home. Amb vista al bé comu, mana
que es respecti la destinacio
universal dels béns i el dret de
propietat privada. La vida cristiana
s’esforca a ordenar a Déuiala
caritat fraterna els béns d’aquest
mon» (Catecisme 2401).

1. El desti universal i 1a propietat
privada dels béns

«Al comencament Déu va confiar la
terra i els seus recursos a la gerencia
comuna de la humanitat perque en
tingués cura, la dominés amb el seu
treball i gaudis dels seus fruits (cf. Gn
1,26-29). Els béns de la creacid son
destinats a tot el llinatge

huma» (Catecisme 2402).

No obstant aixo0, «’apropiacio dels
béns és legitima per garantir la
llibertat i la dignitat de les persones,
per ajudar cadascu a subvenir a les
seves necessitats fonamentals i les



necessitats d’aquells la cura dels
quals té encarregada» (loc. cit.).

«El dret a la propietat privada,
adquirida o rebuda de manera justa,
no aboleix la destinaci6 original de la
terra al conjunt de la humanitat. La
destinacio universal dels béns
continua essent primordial,[1] tot 1
que la promocio del bé comu exigeix
el respecte a la propietat privada, al
seu dret i al seu exercici» (Catecisme
2403). El respecte al dret a la
propietat privada és important per al
progreés ordenat de la vida social.

«“L’home, en usar-les, ha de tenir les
coses exteriors que posseeix, no
solament com a propies d’ell, sino
encara com a comunes, en el sentit
que puguin aprofitar no tan sols a ell,
sind també als altres” (Concili II del
Vatica, const. Gaudium et spes 69.1).
La propietat d’un bé fa del propietari
un administrador de la Providéencia
perque el faci fructificar i en



comuniqui els beneficis als altres,
principalment als seus
proxims» (Catecisme 2404).

El socialisme marxista i en particular
el comunisme, en pretendre —entre
altres coses— la subordinacio
absoluta de I’'individu a la societat,
nega el dret de la persona a la
propietat privada dels béns de
produccio (els que serveixen per
produir altres béns, com la terra,
certes industries, etc.) i afirma que
només I’Estat pot posseir aquests
béns, com a condicio per instaurar
una societat sense classes.[2]

«L’Església ha rebutjat les ideologies
totalitaries i atees associades, en
temps moderns, al “comunisme” o al
“socialisme”. D’altra banda, ha
refusat en la practica del
“capitalisme” I'individualisme i la
primacia absoluta de la llei del
mercat sobre el treball de

I’home» (Catecisme 2425).[3]



2. L’us dels béns: tempranca,
justicia i solidaritat

«En materia economica, el respecte a
la dignitat humana exigeix la
practica de la virtut de la tempranca,
per moderar ’afeccio als béns
d’aquest mon; de la virtut de la
justicia, per preservar els drets del
proisme i donar-li el que li és degut, i
de la solidaritat» (Catecisme 2407).

Una part de la tempranca és la virtut
de la pobresa, que no consisteix a no
tenir, sind a mantenir-se despres dels
béns materials, acontentar-se amb el
que sigui suficient per viure amb
sobrietat i temprancal4] i
administrar els béns per servir els
altres. Nostre Senyor ens va donar
exemple de pobresa i despreniment
des de la seva vinguda al mon fins a
la seva mort (cf. 2Co 8,9). També va
ensenyar el mal que pot causar
I’afeccio a les riqueses: «Un ric



dificilment entrara al Regne del
cel» (Mt 19,23).

La justicia, com a virtut moral, és
I’habit mitjancant el qual es ddna,
amb una voluntat constant i ferma, a
cadascu el que li és degut. La justicia
entre persones singulars s’Tanomena
commutativa (per exemple, ’acte de
pagar un deute); la justicia
distributiva «regula allo que la
comunitat deu als ciutadans
proporcionalment a llurs
contribucions i

necessitats» (Catecisme 2411),[5] 1 1a
justicia legal és la del ciutada envers
la comunitat (per exemple, pagar els
impostos justos).

La virtut de la solidaritat és «la
determinacio ferma i perseverant
d’obstinar-se en favor del bé comu:
és a dir, del bé de tothom i de
cadascu, perque tots som
veritablement responsables de tots».
[6] La solidaritat és «la particio dels



béns espirituals encara més que la
dels béns materials» (Catecisme
1948).

3. El respecte als béns aliens

El seté manament prohibeix de
prendre o retenir injustament el que
és alie, o de causar algun perjudici
injust als altres en els seus béns
materials. Es comet furt o robatori
quan es prenen ocultament els béns
del proisme. La rapinya és apoderar-
se violentament de les coses alienes.
El frau és el furt que es realitza
enganyant el proisme amb trampes,
documents falsos, etc., o retenint-li el
salari just. La usura consisteix a
reclamar un interées més elevat del
que és licit per la quantitat prestada
(generalment, aprofitant-se d’'una
situacio de necessitat material dels
altres).

«També sén actes moralment il-licits:
I’especulacio amb que hom mira de
fer canviar artificialment I’estimacio



dels béns, amb vista a treure’n
avantatge en detriment d’altri; la
corrupcio amb queé es procura torcar
el judici dels qui han de prendre les
decisions segons el dret [per
exemple, el suborn d’'un empleat
public o privat]; 'apropiacio i I'us
privat dels béns socials d’'una
empresa; els treballs mal fets, el frau
fiscal, la falsificaci6é de xecs i de
factures, les despeses excessives, la
malversacid. Causar voluntariament
un dany a les propietats privades o
publiques és contrari a la llei moral i
demana reparacio» (Catecisme 2409).

«Els contractes se sotmeten a la
justicia commutativa, que regula els
intercanvis entre les persones i entre
les institucions amb el puntual
respecte a llurs drets. La justicia
commutativa obliga estrictament;
exigeix la salvaguarda dels drets de
propietat, el pagament dels deutes i
la prestacio de les obligacions
lliurement contractades» (Catecisme



2411). «Hi ha obligaci® [...]
d’observar rigorosament els
contactes, en tant que el compromis
pres sigui moralment

just» (Catecisme 2410).

L’obligacio de reparar: qui ha comes
una injusticia ha de reparar el dany
causat, en la mesura que aixo sigui
possible. La restitucio del que s’ha
robat —o almenys el desig i proposit
de restituir-ho— és necessaria per
rebre I’absolucid sacramental. El
deure de restituir obliga amb
urgencia: la demora culpable agreuja
el perjudici al creditor i la culpa del
deutor. Excusa del deure de
restitucio la impossibilitat fisica o
moral de fer-ho, mentre duri.
L’obligacio pot extingir-se, per
exemple, si el creditor perdona el
deute.[7]

4. La doctrina social de I’Església

I’Església, «quan compleix la seva
missié d’anunciar ’Evangeli, dona



testimoni a ’home, en nom del Crist,
de quina és la seva dignitat propia i
la seva vocacio a la comunio de les
persones; li ensenya també les
exigencies de la justicia i de la pau,
conformes a la saviesa

divina» (Catecisme 2419). El conjunt
d’aquests ensenyaments sobre els
principis que han de regular la vida
social s’anomena doctrina social i
forma part de la doctrina moral
catolica.[8]

Alguns ensenyaments fonamentals
de la doctrina social de ’Església son
els seguents: 1) la dignitat
transcendent de la persona humana i
la inviolabilitat dels seus drets; 2) el
reconeixement de la familia com a
cel-lula basica de la societat fundada
en el veritable matrimoni
indissoluble, i la necessitat de
protegir-la i fomentar-la a través de
les lleis sobre el matrimoni,
I’educacio i la moral publica; 3) els



ensenyaments sobre el bé comu ila
funcio de I’Estat.

La missio de la jerarquia de ’Església
és d’ordre diferent de la missio de
I’autoritat politica. El fi de ’Església
és sobrenatural i la seva missio és
conduir els homes a la salvacio. Per
aixo, quan el magisteri es refereix a
aspectes temporals del bé comu, ho
fa en la mesura que han d’ordenar-se
al bé suprem, el nostre fi ultim.
[’Església expressa un judici moral
en materia economica i social «quan
els drets fonamentals de la persona o
la salvacio de les animes ho
exigeixen».[9]

Es important subratllar que «els
pastors de ’Església no han
d’intervenir directament en la
construccio politica i en
I’organitzacio de la vida social.
Aquesta tasca forma part de la
vocacio dels fidels laics, que han
d’actuar amb iniciativa propia entre



els seus conciutadans» (Catecisme
2442).[10]

5. Activitat economica i justicia
social

«El treball huma procedeix
immediatament de persones creades
a la imatge de Déu, i cridades a
prolongar, les unes amb les altres i
per les altres, ’'obra de la creacid
amb el domini sobre la terra (cf. Gn
1,28; Concili II del Vatica, const.
Gaudium et spes 34; Joan Pau II, enc.
Centessimus annus 31). El treball,
doncs, és un deure: “Si algu no vol
treballar, que no mengi” (2Te 3,10; cf.
1Te 4,11). El treball fa honor als dons
del Creador i els talents rebuts.
També pot ser

redemptor» (Catecisme 2427).
Realitzant el treball en unié amb
Crist, ’home es fa col-laborador del
Fill de Déu en la seva obra
redemptora. El treball és mitja de
santificacio de les persones i de les



realitats terrenals, que queden
informades amb I’Esperit de Crist (cf.
loc. cit.).[11]

En I’exercici del treball, «tothom té el
dret d’iniciativa economica. Cadascu
se servira legitimament dels seus
talents per contribuir a una
abundancia profitosa per a tots, i per
recollir els fruits justos dels seus
esforgos. Vetllara per conformar-se a
les reglamentacions donades per les
autoritats legitimes amb vista al bé
comu (cf. Joan Pau II, enc.
Centessimus annus 32;

34)» (Catecisme 2429).[12]

La responsabilitat de UEstat:
«[’activitat economica, en particular
I’economia de mercat, no pot
desenvolupar-se dins un buit
institucional, juridic i politic. Per
contra, implica seguretat sobre les
garanties de la llibertat individual 1
la propietat, a més d’un sistema
monetari estable i uns serveis publics



eficients. La primera incumbeéncia de
I’Estat és, doncs, la de garantir
aquesta seguretat, de manera que qui
treballa i produeix pugui gaudir dels
fruits del seu treball i, per tant, se
senti estimulat a realitzar-lo amb
eficiencia i honestedat».[13]

Els empresaris «tenen el deure de
considerar el bé de les persones i no
pas solament ’'augment dels profits.
Aquests, tanmateix, sGn necessaris.
Permeten de realitzar les inversions
que asseguren I’esdevenidor de les
empreses i garanteixen els llocs de
treball» (Catecisme 2432). «Els
correspon davant la societat la
responsabilitat economica i ecologica
de les seves operacions».[14]

«L’accés al treball i a la professio ha
d’estar obert a tothom sense
discriminacions injustes, homes i
dones, sans i disminuits, autoctons i
immigrats (cf. Joan Pau II, enc.
Laborem exercens, 14-1X-1981, 19;



22-23). En funcio de les
circumstancies, la societat, per la
seva banda, ha d’ajudar els ciutadans
a procurar-se un treball i una
ocupacio (cf. Joan Pau II, enc.
Centessimus annus 48)» (Catecisme
2433). «El salari just és el fruit legitim
del treball. Negar-lo o retenir-lo pot
constituir una injusticia greu (cf. Lv
19,13; Dt 24,14-15; Jm 5,4)» (Catecisme
2434).[15]

La justicia social. Aquesta expressio
es va comengcar a utilitzar en el segle
XX per referir-se a la dimensio
universal que han adquirit els
problemes de la justicia. «La societat
assegura la justicia social quan
realitza les condicions que permeten
a les associacions i a les persones
d’obtenir allo que els és degut segons
la seva naturalesa i la seva

vocacio» (Catecisme 1928).

Justicia i solidaritat entre les nacions.
«Les nacions riques tenen una



responsabilitat moral greu amb
referencia a aquelles que, per si
mateixes, no poden assegurar els
mitjans del seu desenrotllament o
s’han vist impedides per tragics
esdeveniments historics. Es un deure
de solidaritat i de caritat; és també
una obligacio de justicia, si el
benestar de les nacions riques prové
de fonts que no han estat pagades
equitativament» (Catecisme 2439).

«L’ajuda directa és una resposta
apropiada a necessitats immediates,
extraordinaries, causades, per
exemple, per catastrofes naturals,
epidémies, etc. Pero no és suficient
per a reparar els greus danys que
resulten de situacions de miseria, ni
per a proveir a les necessitats d’'una
manera duradora» (Catecisme 2440).

També cal reformar les institucions
economiques i financeres
internacionals perqué promoguin i
potenciin unes relacions equitatives



amb els paisos menys avancats (cf.
loc. cit.; Joan Pau I, enc. Sollicitudo
rei socialis 16).

6. Justicia i caritat

La caritat —forma virtutum, forma
de totes les virtuts—, que és d’'un
nivell superior a la justicia, no es
manifesta només o principalment en
el fet de donar més del que cal en el
dret estricte. Consisteix sobretot a
donar-se un mateix —ja que aixo és
I’amor— 1 ha d’acompanyar sempre
la justicia, tot vivificant-la des de
dins. Aquesta unio entre la justicia i
la caritat es manifesta, per exemple,
quan donem el que devem amb
alegria, quan ens preocupem no
només dels drets de I’altra persona
sind també de les seves necessitats i,
en general, quan practiquem la
justicia amb suavitat i comprensio.
[16]

La justicia ha de ser sempre
informada per la caritat. No es poden



tractar de resoldre els problemes de
la convivencia humana simplement
amb una justicia que s’entén com un
pretes funcionament adequat,
anonim, de les estructures socials:
«Quan resolguis els assumptes,
procura no exagerar mai la justicia
fins oblidar-te de la caritat» (sant
Josepmaria, Solc 973).

La justicia i la caritat s’han de viure
especialment en I’atencio a les
persones necessitades (els pobres, els
malalts, etc.). No es podra arribar
mai a una situacio social en queé sigui
superflua I’atencio personal a les
necessitats materials i espirituals del
proisme. L’exercici de les obres de
misericordia materials i espirituals
sempre sera necessari (cf. Catecisme
2447).

«’amor —caritas— sempre €és
necessari, fins i tot en la societat més
justa. No hi ha ordre estatal, per just
que sigui, que consideri superflu el



servei de I’amor. Qui intenta
desentendre’s de I’amor es disposa a
desentendre’s de ’home com a home.
Sempre hi haura sofriment que
necessiti consol i ajuda. Sempre hi
haura solitud. Sempre s’esdevindran
tambeé situacions de necessitat
material en que sera indispensable
una ajuda que mostri un amor
concret al proisme. I’Estat que vol
proveir a tot, que ho absorbeix tot en
si mateix, es converteix, en
definitiva, en una instancia
burocratica que no pot assegurar
I’aspecte més essencial que ’home
afligit —qualsevol ésser huma—
necessita: una entranyable atencio
personal».[17]

La miséria humana atrau la
compassio de Crist salvador, que I’ha
volgut carregar sobre seu i ha escollit
identificar-se amb «aquests germans
meus més petits» (Mt 25,40). També
per aixo, els qui pateixen la miseria
son objecte d’'un amor de preferéncia



per part de ’Església, que des dels
origens no ha parat de treballar per
alleujar-los i defensar-los (cf.
Catecisme 2448).

Pau Agulles

Bibliografia basica

Catecisme de I’Església catolica,.
Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilia «Viure de
cara a Déuide cara als homes», a
Amics de Déu 154-174.

[1] Aquest fet pren una especial
rellevancia moral en els casos en
que, per un perill greu, s’ha de
recorrer als béns aliens de primera
necessitat.

[2] En el segle XX s’han vist les
consequencies nefastes d’aquesta



concepcio, fins i tot en el pla
economic i social.

[3] Cf. Joan Pau II, enc. Centessimus
annus, 1-V-1991, 10; 13; 44.

«La regulacio de ’economia
mitjancant la sola planificacio
centralitzada perverteix d’arrel els
llagos socials; la regulacio per la sola
llei del mercat falta a la justicia
social, car “hi ha moltes necessitats
humanes que no tenen sortida en el
mercat” (Joan Pau II, enc.
Centessimus annus 34). Cal
preconitzar una regulacio raonable
del mercat i de les iniciatives
economigques, segons una justa
jerarquia dels valors i atenent al bé
comu» (Catecisme 2425).

[4] Cf. sant Josepmaria, Cami 631 i
632.

[5] La justicia distributiva impulsa a
qui governa la societat a distribuir el
bé comu, a assignar un honor o una



tasca a qui ho mereix, sense cedir als
favoritismes.

[6] Joan Pau II, enc. Sollicitudo rei
socialis, 30-XII-1987, 38.

[7] «Els qui d’una manera directa o
indirecta s’han apoderat d’'un bé que
no és seu, tenen obligacio de
restituir-lo, o de tornar I’equivalent
en naturalesa o en espeécie, si la cosa
ha desaparegut, aixi com els fruits o
els avantatges que legitimament
n’hauria obtingut el seu propietari.
També estan obligats a restituir, a
proporcio de les seves
responsabilitats i profits, tots els qui
han participat en el robatori d’alguna
manera, o se n’han aprofitat amb
coneixement de causa. Per exemple:
els qui I’han manat, ’han ajudat o
I’han encobert» (Catecisme 2412).

En el cas que no s’aconsegueixi
trobar el propietari d’un bé, el
posseidor en bona fe pot mantenir-lo
en el seu poder; el posseidor en mala



fe —per exemple, perque I’ha robat—
I’ha de destinar als pobres o a obres
de beneficéncia.

[8] Cf. Joan Pau II, enc. Sollicitudo rei
socialis 41.

[9] Concili IT del Vatica, const.
Gaudium et spes 76; cf. Catecisme
2420.

[10] «I’accio social pot implicar molts
camins concrets. Pero sempre tindra
a la vista el bé comu i s’inspirara en
el missatge evangelic i en
I’ensenyament de I’Església. Pertany
als fidels laics “animar, les realitats
temporals amb zel cristia i
comportar-s’hi com artesans de pau i
de justicia” (Joan Pau II, enc.
Sollicitudo rei socialis 47)» (Catecisme
2442). Cf. també Joan Pau II, enc.
Sollicitudo rei socialis 42.

«El sacerdot ha de predicar [...]
quines son les virtuts cristianes —
totes—, i quines exigencies i



manifestacions concretes han de
tenir aquestes virtuts en les diverses
circumstancies de la vida dels homes
a qui ell adreca el seu ministeri. Com
també ha d’ensenyar a respectar i
estimar la dignitat i la llibertat amb
qué Déu ha creat la persona humana,
1la peculiar dignitat sobrenatural
que el cristia rep amb el Baptisme.

»Cap sacerdot que compleixi aquest
deure ministerial seu no podra ser
mai acusat —si no és per ignorancia
o per mala fe— de ficar-se en politica.
Ni tan sols podria dir-se que,
exposant aquestes ensenyances,
interferis en I’especifica tasca
apostolica, que correspon als laics,
d’ordenar cristianament les
estructures i els treballs

temporals» (sant Josepmaria,
Converses 5).

[11] «Les tasques professionals —
també el treball de la llar és una
professio de primer ordre— son



testimoni de la dignitat de la criatura
humana; ocasid de desenvolupament
de la propia personalitat; vincle
d’unié amb els altres; font de
recursos; mitja per contribuir a la
millora de la societat, on vivim, 1 de
fomentar el progrés de tota la
humanitat...

»—Per a un cristia, aquestes
perspectives s’allarguen i s’amplien
encara més, perque el treball —
assumit per Crist com a realitat
redimida i redemptora— esdevé
mitja i cami de santedat, concreta
tasca santificable i

santificadora» (sant Josepmaria,
Forja 702). Cf. sant Josepmaria, Es
Crist que passa 53.

[12] «Observa tots els teus deures
civics, sense voler sostreure’t al
compliment de cap obligacio; i
exercita tots els teus drets, en bé de
la col'lectivitat, sense exceptuar-ne
imprudentment cap.



»—També has de donar en aixo
testimoni cristia» (sant Josepmaria,
Forja 697).

[13] Joan Pau II, enc. Centessimus
annus 48. Cf. Catecisme 2431.

«Una altra incumbeéncia de I’Estat és
la de vigilar i canalitzar I’exercici
dels drets humans en el sector
economic; pero en aquest camp la
primera responsabilitat no és de
I’Estat, sin0 de cada persona i dels
diversos grups i associacions en que
la societat s’articula» (loc. cit.).

[14] Ibid. 37.

[15] «El treball s’ha de remunerar de
tal manera que permeti a I’home de
portat, ell i els seus, una vida digna
en el pla material, social, cultural i
espiritual, tenint en compte el carrec
ila productivitat de cadascu, aixi
com la situaci6 de ’empresa i el bé
comu» (Concili IT del Vatica, const.



Gaudium et spes 67.2)» (Catecisme
2434).

[16] «Per arribar de I’estricta justicia
a I’abundancia de la caritat, cal
recorrer tot un trajecte. I no sén
gaires els qui perseveren fins a la fi.
N’hi ha que es conformen amb
acostar-se al llindar: prescindeixen
de la justicia, i es limiten a una mica
de beneficéncia, que qualifiquen de
caritat, sense adonar-se que allo
suposa una petita part del que estan
obligats a fer. I es mostren tan
satisfets de si mateixos, com el
fariseu que es pensava haver
curullat la mesura de la llei perque
dejunava dos dies cada setmana i
pagava el delme de tot el que posseia
(cf. Lc 18,12)» (sant Josepmaria,
Amics de Déu 172). Cf. ibid. 83; sant
Josepmaria, Forja 502.

[17] Benet XVI, enc. Deus caritas est,
25-X11-2005, 28.



pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-
cristiana-36-el-sete-manament-del-
decaleg/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-36-el-sete-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-36-el-sete-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-36-el-sete-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-36-el-sete-manament-del-decaleg/

	Tema 36. El setè manament del decàleg

