
opusdei.org

Tema 36. El setè
manament del
decàleg

El setè manament prohibeix de
prendre o retenir injustament
el que és del proïsme i de
perjudicar-lo en els seus béns.

04/12/2010

«El setè manament prohibeix de
prendre o retenir injustament el bé
del proïsme i de causar-li perjudici
en els seus béns de qualsevol manera
que sigui. Prescriu la justícia i la
caritat en la gestió dels béns



terrenals i dels fruits del treball del
l’home. Amb vista al bé comú, mana
que es respecti la destinació
universal dels béns i el dret de
propietat privada. La vida cristiana
s’esforça a ordenar a Déu i a la
caritat fraterna els béns d’aquest
món» (Catecisme 2401).

1. El destí universal i la propietat
privada dels béns

«Al començament Déu va confiar la
terra i els seus recursos a la gerència
comuna de la humanitat perquè en
tingués cura, la dominés amb el seu
treball i gaudís dels seus fruits (cf. Gn
1,26-29). Els béns de la creació són
destinats a tot el llinatge
humà» (Catecisme 2402).

No obstant això, «l’apropiació dels
béns és legítima per garantir la
llibertat i la dignitat de les persones,
per ajudar cadascú a subvenir a les
seves necessitats fonamentals i les



necessitats d’aquells la cura dels
quals té encarregada» (loc. cit.).

«El dret a la propietat privada,
adquirida o rebuda de manera justa,
no aboleix la destinació original de la
terra al conjunt de la humanitat. La
destinació universal dels béns
continua essent primordial,[1] tot i
que la promoció del bé comú exigeix
el respecte a la propietat privada, al
seu dret i al seu exercici» (Catecisme
2403). El respecte al dret a la
propietat privada és important per al
progrés ordenat de la vida social.

«“L’home, en usar-les, ha de tenir les
coses exteriors que posseeix, no
solament com a pròpies d’ell, sinó
encara com a comunes, en el sentit
que puguin aprofitar no tan sols a ell,
sinó també als altres” (Concili II del
Vaticà, const. Gaudium et spes 69.1).
La propietat d’un bé fa del propietari
un administrador de la Providència
perquè el faci fructificar i en



comuniqui els beneficis als altres,
principalment als seus
pròxims» (Catecisme 2404).

El socialisme marxista i en particular
el comunisme, en pretendre —entre
altres coses— la subordinació
absoluta de l’individu a la societat,
nega el dret de la persona a la
propietat privada dels béns de
producció (els que serveixen per
produir altres béns, com la terra,
certes indústries, etc.) i afirma que
només l’Estat pot posseir aquests
béns, com a condició per instaurar
una societat sense classes.[2]

«L’Església ha rebutjat les ideologies
totalitàries i atees associades, en
temps moderns, al “comunisme” o al
“socialisme”. D’altra banda, ha
refusat en la pràctica del
“capitalisme” l’individualisme i la
primacia absoluta de la llei del
mercat sobre el treball de
l’home» (Catecisme 2425).[3]



2. L’ús dels béns: temprança,
justícia i solidaritat

«En matèria econòmica, el respecte a
la dignitat humana exigeix la
pràctica de la virtut de la temprança,
per moderar l’afecció als béns
d’aquest món; de la virtut de la 
justícia, per preservar els drets del
proïsme i donar-li el que li és degut, i
de la solidaritat» (Catecisme 2407).

Una part de la temprança és la virtut
de la pobresa, que no consisteix a no
tenir, sinó a mantenir-se desprès dels
béns materials, acontentar-se amb el
que sigui suficient per viure amb
sobrietat i temprança[4] i
administrar els béns per servir els
altres. Nostre Senyor ens va donar
exemple de pobresa i despreniment
des de la seva vinguda al món fins a
la seva mort (cf. 2Co 8,9). També va
ensenyar el mal que pot causar
l’afecció a les riqueses: «Un ric



difícilment entrarà al Regne del
cel» (Mt 19,23).

La justícia, com a virtut moral, és
l’hàbit mitjançant el qual es dóna,
amb una voluntat constant i ferma, a
cadascú el que li és degut. La justícia
entre persones singulars s’anomena 
commutativa (per exemple, l’acte de
pagar un deute); la justícia 
distributiva «regula allò que la
comunitat deu als ciutadans
proporcionalment a llurs
contribucions i
necessitats» (Catecisme 2411),[5] i la
justícia legal és la del ciutadà envers
la comunitat (per exemple, pagar els
impostos justos).

La virtut de la solidaritat és «la
determinació ferma i perseverant
d’obstinar-se en favor del bé comú:
és a dir, del bé de tothom i de
cadascú, perquè tots som
veritablement responsables de tots».
[6] La solidaritat és «la partició dels



béns espirituals encara més que la
dels béns materials» (Catecisme
1948).

3. El respecte als béns aliens

El setè manament prohibeix de
prendre o retenir injustament el que
és aliè, o de causar algun perjudici
injust als altres en els seus béns
materials. Es comet furt o robatori
quan es prenen ocultament els béns
del proïsme. La rapinya és apoderar-
se violentament de les coses alienes.
El frau és el furt que es realitza
enganyant el proïsme amb trampes,
documents falsos, etc., o retenint-li el
salari just. La usura consisteix a
reclamar un interès més elevat del
que és lícit per la quantitat prestada
(generalment, aprofitant-se d’una
situació de necessitat material dels
altres).

«També són actes moralment il·lícits:
l’especulació amb què hom mira de
fer canviar artificialment l’estimació



dels béns, amb vista a treure’n
avantatge en detriment d’altri; la
corrupció amb què es procura torçar
el judici dels qui han de prendre les
decisions segons el dret [per
exemple, el suborn d’un empleat
públic o privat]; l’apropiació i l’ús
privat dels béns socials d’una
empresa; els treballs mal fets, el frau
fiscal, la falsificació de xecs i de
factures, les despeses excessives, la
malversació. Causar voluntàriament
un dany a les propietats privades o
públiques és contrari a la llei moral i
demana reparació» (Catecisme 2409).

«Els contractes se sotmeten a la 
justícia commutativa, que regula els
intercanvis entre les persones i entre
les institucions amb el puntual
respecte a llurs drets. La justícia
commutativa obliga estrictament;
exigeix la salvaguarda dels drets de
propietat, el pagament dels deutes i
la prestació de les obligacions
lliurement contractades» (Catecisme



2411). «Hi ha obligació [...]
d’observar rigorosament els 
contactes, en tant que el compromís
pres sigui moralment
just» (Catecisme 2410).

L’obligació de reparar: qui ha comès
una injustícia ha de reparar el dany
causat, en la mesura que això sigui
possible. La restitució del que s’ha
robat —o almenys el desig i propòsit
de restituir-ho— és necessària per
rebre l’absolució sacramental. El
deure de restituir obliga amb
urgència: la demora culpable agreuja
el perjudici al creditor i la culpa del
deutor. Excusa del deure de
restitució la impossibilitat física o
moral de fer-ho, mentre duri.
L’obligació pot extingir-se, per
exemple, si el creditor perdona el
deute.[7]

4. La doctrina social de l’Església

L’Església, «quan compleix la seva
missió d’anunciar l’Evangeli, dóna



testimoni a l’home, en nom del Crist,
de quina és la seva dignitat pròpia i
la seva vocació a la comunió de les
persones; li ensenya també les
exigències de la justícia i de la pau,
conformes a la saviesa
divina» (Catecisme 2419). El conjunt
d’aquests ensenyaments sobre els
principis que han de regular la vida
social s’anomena doctrina social i
forma part de la doctrina moral
catòlica.[8]

Alguns ensenyaments fonamentals
de la doctrina social de l’Església són
els següents: 1) la dignitat
transcendent de la persona humana i
la inviolabilitat dels seus drets; 2) el
reconeixement de la família com a
cèl·lula bàsica de la societat fundada
en el veritable matrimoni
indissoluble, i la necessitat de
protegir-la i fomentar-la a través de
les lleis sobre el matrimoni,
l’educació i la moral pública; 3) els



ensenyaments sobre el bé comú i la
funció de l’Estat.

La missió de la jerarquia de l’Església
és d’ordre diferent de la missió de
l’autoritat política. El fi de l’Església
és sobrenatural i la seva missió és
conduir els homes a la salvació. Per
això, quan el magisteri es refereix a
aspectes temporals del bé comú, ho
fa en la mesura que han d’ordenar-se
al bé suprem, el nostre fi últim.
L’Església expressa un judici moral
en matèria econòmica i social «quan
els drets fonamentals de la persona o
la salvació de les ànimes ho
exigeixen».[9]

És important subratllar que «els
pastors de l’Església no han
d’intervenir directament en la
construcció política i en
l’organització de la vida social.
Aquesta tasca forma part de la
vocació dels fidels laics, que han
d’actuar amb iniciativa pròpia entre



els seus conciutadans» (Catecisme
2442).[10]

5. Activitat econòmica i justícia
social

«El treball humà procedeix
immediatament de persones creades
a la imatge de Déu, i cridades a
prolongar, les unes amb les altres i
per les altres, l’obra de la creació
amb el domini sobre la terra (cf. Gn
1,28; Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 34; Joan Pau II, enc. 
Centessimus annus 31). El treball,
doncs, és un deure: “Si algú no vol
treballar, que no mengi” (2Te 3,10; cf.
1Te 4,11). El treball fa honor als dons
del Creador i els talents rebuts.
També pot ser
redemptor» (Catecisme 2427).
Realitzant el treball en unió amb
Crist, l’home es fa col·laborador del
Fill de Déu en la seva obra
redemptora. El treball és mitjà de
santificació de les persones i de les



realitats terrenals, que queden
informades amb l’Esperit de Crist (cf.
loc. cit.).[11]

En l’exercici del treball, «tothom té el
dret d’iniciativa econòmica. Cadascú
se servirà legítimament dels seus
talents per contribuir a una
abundància profitosa per a tots, i per
recollir els fruits justos dels seus
esforços. Vetllarà per conformar-se a
les reglamentacions donades per les
autoritats legítimes amb vista al bé
comú (cf. Joan Pau II, enc. 
Centessimus annus 32;
34)» (Catecisme 2429).[12]

La responsabilitat de l’Estat:
«L’activitat econòmica, en particular
l’economia de mercat, no pot
desenvolupar-se dins un buit
institucional, jurídic i polític. Per
contra, implica seguretat sobre les
garanties de la llibertat individual i
la propietat, a més d’un sistema
monetari estable i uns serveis públics



eficients. La primera incumbència de
l’Estat és, doncs, la de garantir
aquesta seguretat, de manera que qui
treballa i produeix pugui gaudir dels
fruits del seu treball i, per tant, se
senti estimulat a realitzar-lo amb
eficiència i honestedat».[13]

Els empresaris «tenen el deure de
considerar el bé de les persones i no
pas solament l’augment dels profits.
Aquests, tanmateix, són necessaris.
Permeten de realitzar les inversions
que asseguren l’esdevenidor de les
empreses i garanteixen els llocs de
treball» (Catecisme 2432). «Els
correspon davant la societat la
responsabilitat econòmica i ecològica
de les seves operacions».[14]

«L’accés al treball i a la professió ha
d’estar obert a tothom sense
discriminacions injustes, homes i
dones, sans i disminuïts, autòctons i
immigrats (cf. Joan Pau II, enc. 
Laborem exercens, 14-IX-1981, 19;



22-23). En funció de les
circumstàncies, la societat, per la
seva banda, ha d’ajudar els ciutadans
a procurar-se un treball i una
ocupació (cf. Joan Pau II, enc. 
Centessimus annus 48)» (Catecisme
2433). «El salari just és el fruit legítim
del treball. Negar-lo o retenir-lo pot
constituir una injustícia greu (cf. Lv
19,13; Dt 24,14-15; Jm 5,4)» (Catecisme
2434).[15]

La justícia social. Aquesta expressió
es va començar a utilitzar en el segle
XX per referir-se a la dimensió
universal que han adquirit els
problemes de la justícia. «La societat
assegura la justícia social quan
realitza les condicions que permeten
a les associacions i a les persones
d’obtenir allò que els és degut segons
la seva naturalesa i la seva
vocació» (Catecisme 1928).

Justícia i solidaritat entre les nacions.
«Les nacions riques tenen una



responsabilitat moral greu amb
referència a aquelles que, per si
mateixes, no poden assegurar els
mitjans del seu desenrotllament o
s’han vist impedides per tràgics
esdeveniments històrics. És un deure
de solidaritat i de caritat; és també
una obligació de justícia, si el
benestar de les nacions riques prové
de fonts que no han estat pagades
equitativament» (Catecisme 2439).

«L’ajuda directa és una resposta
apropiada a necessitats immediates,
extraordinàries, causades, per
exemple, per catàstrofes naturals,
epidèmies, etc. Però no és suficient
per a reparar els greus danys que
resulten de situacions de misèria, ni
per a proveir a les necessitats d’una
manera duradora» (Catecisme 2440).

També cal reformar les institucions
econòmiques i financeres
internacionals perquè promoguin i
potenciïn unes relacions equitatives



amb els països menys avançats (cf. 
loc. cit.; Joan Pau II, enc. Sollicitudo
rei socialis 16).

6. Justícia i caritat

La caritat —forma virtutum, forma
de totes les virtuts—, que és d’un
nivell superior a la justícia, no es
manifesta només o principalment en
el fet de donar més del que cal en el
dret estricte. Consisteix sobretot a
donar-se un mateix —ja que això és
l’amor— i ha d’acompanyar sempre
la justícia, tot vivificant-la des de
dins. Aquesta unió entre la justícia i
la caritat es manifesta, per exemple,
quan donem el que devem amb
alegria, quan ens preocupem no
només dels drets de l’altra persona
sinó també de les seves necessitats i,
en general, quan practiquem la
justícia amb suavitat i comprensió.
[16]

La justícia ha de ser sempre 
informada per la caritat. No es poden



tractar de resoldre els problemes de
la convivència humana simplement
amb una justícia que s’entén com un
pretès funcionament adequat,
anònim, de les estructures socials:
«Quan resolguis els assumptes,
procura no exagerar mai la justícia
fins oblidar-te de la caritat» (sant
Josepmaria, Solc 973).

La justícia i la caritat s’han de viure
especialment en l’atenció a les
persones necessitades (els pobres, els
malalts, etc.). No es podrà arribar
mai a una situació social en què sigui
supèrflua l’atenció personal a les
necessitats materials i espirituals del
proïsme. L’exercici de les obres de
misericòrdia materials i espirituals
sempre serà necessari (cf. Catecisme
2447).

«L’amor —caritas— sempre és
necessari, fins i tot en la societat més
justa. No hi ha ordre estatal, per just
que sigui, que consideri superflu el



servei de l’amor. Qui intenta
desentendre’s de l’amor es disposa a
desentendre’s de l’home com a home.
Sempre hi haurà sofriment que
necessiti consol i ajuda. Sempre hi
haurà solitud. Sempre s’esdevindran
també situacions de necessitat
material en què serà indispensable
una ajuda que mostri un amor
concret al proïsme. L’Estat que vol
proveir a tot, que ho absorbeix tot en
si mateix, es converteix, en
definitiva, en una instància
burocràtica que no pot assegurar
l’aspecte més essencial que l’home
afligit —qualsevol ésser humà—
necessita: una entranyable atenció
personal».[17]

La misèria humana atrau la
compassió de Crist salvador, que l’ha
volgut carregar sobre seu i ha escollit
identificar-se amb «aquests germans
meus més petits» (Mt 25,40). També
per això, els qui pateixen la misèria
són objecte d’un amor de preferència



per part de l’Església, que des dels
orígens no ha parat de treballar per
alleujar-los i defensar-los (cf. 
Catecisme 2448).

Pau Agulles

Bibliografia bàsica

Catecisme de l’Església catòlica,.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilia «Viure de
cara a Déu i de cara als homes», a 
Amics de Déu 154-174.

[1] Aquest fet pren una especial
rellevància moral en els casos en
què, per un perill greu, s’ha de
recórrer als béns aliens de primera
necessitat.

[2] En el segle XX s’han vist les
conseqüències nefastes d’aquesta



concepció, fins i tot en el pla
econòmic i social.

[3] Cf. Joan Pau II, enc. Centessimus
annus, 1-V-1991, 10; 13; 44.

«La regulació de l’economia
mitjançant la sola planificació
centralitzada perverteix d’arrel els
llaços socials; la regulació per la sola
llei del mercat falta a la justícia
social, car “hi ha moltes necessitats
humanes que no tenen sortida en el
mercat” (Joan Pau II, enc. 
Centessimus annus 34). Cal
preconitzar una regulació raonable
del mercat i de les iniciatives
econòmiques, segons una justa
jerarquia dels valors i atenent al bé
comú» (Catecisme 2425).

[4] Cf. sant Josepmaria, Camí 631 i
632.

[5] La justícia distributiva impulsa a
qui governa la societat a distribuir el
bé comú, a assignar un honor o una



tasca a qui ho mereix, sense cedir als
favoritismes.

[6] Joan Pau II, enc. Sollicitudo rei
socialis, 30-XII-1987, 38.

[7] «Els qui d’una manera directa o
indirecta s’han apoderat d’un bé que
no és seu, tenen obligació de
restituir-lo, o de tornar l’equivalent
en naturalesa o en espècie, si la cosa
ha desaparegut, així com els fruits o
els avantatges que legítimament
n’hauria obtingut el seu propietari.
També estan obligats a restituir, a
proporció de les seves
responsabilitats i profits, tots els qui
han participat en el robatori d’alguna
manera, o se n’han aprofitat amb
coneixement de causa. Per exemple:
els qui l’han manat, l’han ajudat o
l’han encobert» (Catecisme 2412).

En el cas que no s’aconsegueixi
trobar el propietari d’un bé, el 
posseïdor en bona fe pot mantenir-lo
en el seu poder; el posseïdor en mala



fe —per exemple, perquè l’ha robat—
l’ha de destinar als pobres o a obres
de beneficència.

[8] Cf. Joan Pau II, enc. Sollicitudo rei
socialis 41.

[9] Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 76; cf. Catecisme
2420.

[10] «L’acció social pot implicar molts
camins concrets. Però sempre tindrà
a la vista el bé comú i s’inspirarà en
el missatge evangèlic i en
l’ensenyament de l’Església. Pertany
als fidels laics “animar, les realitats
temporals amb zel cristià i
comportar-s’hi com artesans de pau i
de justícia” (Joan Pau II, enc. 
Sollicitudo rei socialis 47)» (Catecisme
2442). Cf. també Joan Pau II, enc. 
Sollicitudo rei socialis 42.

«El sacerdot ha de predicar [...]
quines són les virtuts cristianes —
totes—, i quines exigències i



manifestacions concretes han de
tenir aquestes virtuts en les diverses
circumstàncies de la vida dels homes
a qui ell adreça el seu ministeri. Com
també ha d’ensenyar a respectar i
estimar la dignitat i la llibertat amb
què Déu ha creat la persona humana,
i la peculiar dignitat sobrenatural
que el cristià rep amb el Baptisme.

»Cap sacerdot que compleixi aquest
deure ministerial seu no podrà ser
mai acusat —si no és per ignorància
o per mala fe— de ficar-se en política.
Ni tan sols podria dir-se que,
exposant aquestes ensenyances,
interferís en l’específica tasca
apostòlica, que correspon als laics,
d’ordenar cristianament les
estructures i els treballs
temporals» (sant Josepmaria, 
Converses 5).

[11] «Les tasques professionals —
també el treball de la llar és una
professió de primer ordre— són



testimoni de la dignitat de la criatura
humana; ocasió de desenvolupament
de la pròpia personalitat; vincle
d’unió amb els altres; font de
recursos; mitjà per contribuir a la
millora de la societat, on vivim, i de
fomentar el progrés de tota la
humanitat...

»—Per a un cristià, aquestes
perspectives s’allarguen i s’amplien
encara més, perquè el treball —
assumit per Crist com a realitat
redimida i redemptora— esdevé
mitjà i camí de santedat, concreta
tasca santificable i
santificadora» (sant Josepmaria, 
Forja 702). Cf. sant Josepmaria, És
Crist que passa 53.

[12] «Observa tots els teus deures
cívics, sense voler sostreure’t al
compliment de cap obligació; i
exercita tots els teus drets, en bé de
la col·lectivitat, sense exceptuar-ne
imprudentment cap.



»—També has de donar en això
testimoni cristià» (sant Josepmaria, 
Forja 697).

[13] Joan Pau II, enc. Centessimus
annus 48. Cf. Catecisme 2431.

«Una altra incumbència de l’Estat és
la de vigilar i canalitzar l’exercici
dels drets humans en el sector
econòmic; però en aquest camp la
primera responsabilitat no és de
l’Estat, sinó de cada persona i dels
diversos grups i associacions en què
la societat s’articula» (loc. cit.).

[14] Ibid. 37.

[15] «El treball s’ha de remunerar de
tal manera que permeti a l’home de
portat, ell i els seus, una vida digna
en el pla material, social, cultural i
espiritual, tenint en compte el càrrec
i la productivitat de cadascú, així
com la situació de l’empresa i el bé
comú» (Concili II del Vaticà, const. 



Gaudium et spes 67.2)» (Catecisme
2434).

[16] «Per arribar de l’estricta justícia
a l’abundància de la caritat, cal
recórrer tot un trajecte. I no són
gaires els qui perseveren fins a la fi.
N’hi ha que es conformen amb
acostar-se al llindar: prescindeixen
de la justícia, i es limiten a una mica
de beneficència, que qualifiquen de
caritat, sense adonar-se que allò
suposa una petita part del que estan
obligats a fer. I es mostren tan
satisfets de si mateixos, com el
fariseu que es pensava haver
curullat la mesura de la llei perquè
dejunava dos dies cada setmana i
pagava el delme de tot el que posseïa
(cf. Lc 18,12)» (sant Josepmaria, 
Amics de Déu 172). Cf. ibid. 83; sant
Josepmaria, Forja 502.

[17] Benet XVI, enc. Deus caritas est,
25-XII-2005, 28.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-
cristiana-36-el-sete-manament-del-

decaleg/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-36-el-sete-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-36-el-sete-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-36-el-sete-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-36-el-sete-manament-del-decaleg/

	Tema 36. El setè manament del decàleg

