opusdei.org

Tema 35. El sise
manament del
decaleg

Déu és amor i el seu amor és
fecund. Ha volgut que la
persona humana participi
d’aquesta fecunditat i ha
associat la generacio a un
especific acte d’amor entre un
home i una dona.

05/12/2010

1. Va crear ’home i la dona

La crida de Déu a ’home i la dona
«sigueu fecunds i multipliqueu-vos»



s’ha de llegir sempre des de la
perspectiva de la creacio «a imatge i
semblanca» de la Trinitat (cf. Gn 1).
Aix0 fa que la generacio humana,
dins el context més ampli de la
sexualitat, «no és quelcom purament
biologic, sino que pertany a la
persona humana en allo que té de
més intim» (Catecisme 2361) i, per
tant, és essencialment diferent de la
que és propia de la vida animal.

«Déu és amor» (1Jn 4,8) i el seu amor
és fecund. Ha volgut que la criatura
humana participi d’aquesta
fecunditat i ha associat la generacio
de cada nova persona a un especific
acte d’amor entre un home i una
dona.[1] Per aixo0, «el sexe no és cap
realitat vergonyosa, sino un present
divi que s’ordena netament a la vida,
a I’amor, a la fecunditat».[2]

Com que ’home és un individu
compost de cos i anima, l’acte
amoros generatiu exigeix la



participacio de totes les dimensions
de la persona: la corporeitat, els
afectes, I’esperit.[3]

El pecat original va trencar
I’harmonia de ’home amb ell mateix
i amb els altres. Aquesta fractura ha
tingut una repercussio particular en
la capacitat de la persona de viure
racionalment la sexualitat. D’'una
banda, enfosqueix a la intel-ligéncia
el nexe inseparable que hi ha entre
les dimensions afectives i generatives
de la uni6 conjugal; d’una altra,
dificulta el domini que la voluntat
exerceix sobre els dinamismes
afectius i corporals de la sexualitat.

La necessitat de purificacio i
maduracio que exigeix la sexualitat
en aquestes condicions no suposa de
cap manera rebutjar-la, o considerar
negativament aquest do que I’home i
la dona han rebut de Déu. Suposa
més aviat la necessitat de «sanejar-lo
perque assoleixi la seva veritable



grandesa».[4] En aquesta tasca
exerceix un paper fonamental la
virtut de la castedat.

2. La vocacio a la castedat

El Catecisme parla de vocacio a la
castedat perque aquesta virtut és
condicio i part essencial de la vocacio
a ’amor, al do d’'un mateix, al qual
Déu crida cada persona. La castedat
fa possible 'amor en la corporeitat i
a través de la corporeitat.[5]
D’alguna manera, es pot dir que la
castedat és la virtut que habilita i
condueix la persona humana en I’art
de viure bé, en la benevoléncia ila
pau interior envers els altres homes i
dones i amb ella mateixa; ja que la
sexualitat humana travessa totes les
potencies, des de ’aspecte més fisic i
material fins al més espiritual, tot
acolorint les diferents facultats
segons el que és propiament masculi
o femeni.



La virtut de la castedat no és, per
tant, simplement un remei contra el
desordre que el pecat origina en
I’espera sexual, sind una afirmacio
joiosa, ja que permet estimar Déu, i a
través seu els altres homes, amb tot
el cor, amb tota I’anima, amb tot el
pensament i amb totes les forces (cf.
Mc 12,30).[6]

«La virtut de la castedat es troba sota
el vassallatge de la virtut cardinal de
la tempranga» (Catecisme 2341) i
«significa la integracio reeixida de la
sexualitat en la persona i, per aqui, la
unitat interior de I’home en el seu
ésser corporal i

espiritual» (Catecisme 2337).

Quan es parla de la castedat per
formar les persones, sobretot els
joves, és important d’explicar la
relacio pregona i estreta que existeix
entre la capacitat d’estimar, la
sexualitat i la procreacio. En cas
contrari, podria semblar que es



tracta d’una virtut negativa, ja que
certament una bona part de la lluita
per viure la castedat es caracteritza
per 'intent de dominar les passions,
que en algunes circumstancies es
dirigeixen a béns particulars que no
son ordenables racionalment al bé de
la persona considerada com un tot.

[7]

En l’estat actual, I’home no pot viure
la llei moral natural —i, per tant, la
castedat— sense I’ajuda de la gracia.
Aix0 no implica la impossibilitat
d’una virtut humana que sigui capag
d’aconseguir un cert control de les
passions en aquest camp, sino la
constatacio de la magnitud de la
ferida produida pel pecat, que
exigeix ’auxili divi per a una
perfecta reintegracio de la persona.

[8]
3. L’educacio de la castedat

La castedat atorga el domini de la
concupisceéncia, que és una part



important del domini d’'un mateix.
Aquest domini és una tasca que dura
tota la vida i suposa un esforg
reiterat que pot ser especialment
intens en algunes époques. La
castedat ha de créixer sempre amb la
gracia de Déu ila lluita ascética (cf.
Catecisme 2342).[9]

«La caritat és la forma de totes les
virtuts. Sota la seva influéncia, la
castedat es presenta com una escola
de donacio de la persona. El domini
d’un mateix s’ordena al do d’un
mateix» (Catecisme 2346).

L’educacio de la castedat és molt més
que el que alguns reductivament
denominen educacio sexual, que
s’ocupa fonamentalment de
proporcionar informaci6 sobre els
aspectes fisiologics de la reproduccio
humana i els métodes
anticonceptius. La veritable educacid
de la castedat no es conforma amb
informar sobre els aspectes biologics,



sind que ajuda a reflexionar sobre els
valors personals i morals que
intervenen en tot el que es relaciona
amb el naixement de la vida humana
ila maduracio personal. Alhora,
fomenta ideals elevats d’amor a Déu i
als altres, a través de I’exercici de les
virtuts de la generositat, el do d’un
mateix, el pudor que protegeix la
intimitat, etc., que ajuden la persona
a superar I’egoisme i la temptacio de
tancar-se en un mateix.

En aquest esforg, els pares tenen una
responsabilitat molt gran, ja que s6n
els primers i els principals mestres
en la formacio de la castedat dels
seus fills.[10]

En la lluita per viure aquesta virtut
hi ha uns mitjans importants:

a) fer oracid, demanar a Déu la virtut
de la santa puresa;[11] rebre sovint
els sagraments, que son les
medecines de la nostra feblesa;



b) treballar amb intensitat, evitar
loci;

¢) menjar i beure amb moderacio;

d) posar esment en els detalls de
pudor i de modeéstia, en la forma de
vestir, etc.;

e) rebutjar les lectures de llibres,
revistes o diaris inconvenients, i
evitar espectacles immorals;

) ser molt sincers en la direccio
espiritual;

g) oblidar-se d’'un mateix;

h) tenir una gran devocioé a Maria
santissima, Mater pulchrae
dilectionis.

La castedat és una virtut
eminentment personal. Alhora,
«implica també un esfor¢

cultural» (Catecisme 2344), ja que «el
progreés de la persona humana i el
creixement de la societat estan



mutuament condicionats».[12] El
respecte als drets de la persona
reclama el respecte a la castedat, en
particular al dret de «rebre una
informacio i una educacio que
respectin les dimensions morals 1
espirituals de la vida

humana» (Catecisme 2344).[13]

Les manifestacions concretes amb
que aquesta virtut es configura i
creix seran diferents segons la
vocacio de cadascu. «Els casats s6n
cridats a viure la castedat conjugal;
els altres, a practicar la castedat en la
continencia» (Catecisme 2349).

4. La castedat en el matrimoni

La uni6 sexual «s’ordena a ’amor
conjugal de I’'home ide la

dona» (Catecisme 2360): és a dir,
«només es realitza de manera
autenticament humana quan és part
integrant de ’lamor amb qué I’home i
la dona es comprometen del tot entre
ells fins a la mort».[14]



La grandesa de l'acte pel qual 'home
1la dona cooperen lliurement amb
I’accid creadora de Déu exigeix unes
estrictes condicions morals,
justament per la importancia
antropologica que conté: la capacitat
de generar una nova vida humana
destinada a I’eternitat. Aquesta és la
rao per la qual ’home no ha de
separar voluntariament les
dimensions unitiva i procreativa
d’aquest acte, com és el cas de la
contracepcio.[15]

Els esposos castos sabran descobrir
els moments més adequats per viure
aquesta unio corporal, de manera
que reflecteixi sempre, en cada acte,
el do d’'un mateix que significa.[16]

A diferéncia de la dimensio
procreativa, que es pot actualitzar de
manera autenticament humana
nomeés a través de ’acte conjugal, la
dimensiod unitiva i afectiva propia
d’aquest acte es pot manifestar —i ha



de fer-ho— de moltes altres maneres.
Aix0 explica que si, per determinades
condicions de salut o d’altra mena,
els esposos no poden realitzar la unio
conjugal, o decideixen que és
preferible abstenir-se temporalment
(o definitivament, en situacions
especialment greus) de I’acte propi
del matrimoni, poden continuar i
han de continuar actualitzant aquest
do d’un mateix, que fa créixer 'amor
autenticament personal, del qual la
unio dels cossos és manifestacio.

5. La castedat en el celibat

Déu crida algunes persones perquée
visquin la seva vocacio a ’'amor
d’una manera particular, en el
celibat apostolic.[17] La manera de
viure la vocacio cristiana en el
celibat apostolic implica la
continencia.[18] Aquesta exclusio de
I’ts de la capacitat generativa no
significa de cap manera I’exclusio de
I’amor o de I'afectivitat.[19] Al



contrari, la donacio d’una possible
vida conjugal que es fa lliurement a
Déu capacita la persona per estimar
molts altres homes i dones, lliurar-
s’hi i, alhora, ajudar-los a trobar Déu,
que és la ra0 d’aquest celibat.[20]

Aquesta forma de vida s’ha de
considerar i viure sempre com un do,
perqué ningu no es pot atribuir la
capacitat de ser fidel al Senyor en
aquest cami sense l'auxili de la
gracia.

6. Els pecats contra la castedat

A la castedat s’oposa la luxuria, que
és «un desig desordenat o una fruicié
il-licita del plaer veneri. El plaer
sexual és moralment desordenat
quan és recercat per si mateix, aillat
de les finalitats de la procreacioila
unio» (Catecisme 2351).

Ates que la sexualitat ocupa una
dimensi6 central en la vida humana,
els pecats contra la castedat son



sempre greus per la materia propia
d’aquesta virtut i, per tant, fan
perdre I’heréncia del regne de Déu
(cf. Ef 5,5). Poden ser lleus, pero,
quan falta ’advertencia plena o el
consentiment perfecte.

El vici de la luxuria inclou moltes
consequencies greus: cega la ment,
cosa que enfosqueix el nostre fiiel
nostre bé; debilita la voluntat, que es
fa gairebé incapac de qualsevol
esforg, i fins i tot arriba a la
passivitat i a la desgana en el treball,
en el servei, etc.; crea una afeccié als
béns terrenys que fa oblidar els
eterns, i finalment es pot arribar a
odiar Déu, que apareix per al
luxurids com I'obstacle més gros per
satisfer la seva sensualitat.

La masturbacié és «I’excitacid
voluntaria dels organs genitals, a fi
de treure’n plaer veneri» (Catecisme
2352). «En la linia d’una tradicio
constant, tant el magisteri de



I’Església com el sentit moral dels
fidels han afirmat sense vacil-lar que
la masturbacio és un acte
intrinsecament i greument
desordenat».[21] Per la seva propia
natura, la masturbacié contradiu el
sentit cristia de la sexualitat que esta
al servei de ’'amor. Com que és un
exercici solitari i egoista de la
sexualitat, privat de la veritat de
I’amor, deixa la persona insatisfeta i
la condueix al buit i al disgust.

«La fornicacio és la unié carnal fora
del matrimoni entre un home i una
dona lliures. Es greument contraria a
la dignitat de les personesia la
sexualitat humana naturalment
ordenada al bé dels espososiala
generacio i ’educacio dels

fills» (Catecisme 2353).[22]

L’adulteri «designa la infidelitat
conjugal. Quan un home i una dona,
dels quals almenys un és casat,
estableixen entre ells una relacio



sexual, ni que sigui efimera, cometen
un adulteri» (Catecisme 2380).[23]

Aixi mateix son contraries a la
castedat les converses, mirades 1
manifestacions d’afecte envers una
altra persona, també entre els
promesos, que es realitzen amb desig
libidinds o0 s6n una ocasio proxima
de pecat que es busca o no es rebutja.
[24]

La pornografia —exhibicio del cos
huma com a simple objecte de
concupiscéncia— i la prostitucio —
transformacio del propi cos en
objecte de transaccio financera i de
gaudi carnal— son faltes greus de
desordre sexual, que, a més
d’atemptar contra la dignitat de les
persones que les exerciten,
constitueixen una xacra social (cf.
Catecisme 2355).

«La violacio és I’entrada per efraccio,
amb violencia, de la intimitat sexual
d’una persona. Es un atemptat contra



la justicia i contra la caritat. La
violaci6 fereix profundament el dret
de cadascu al respecte, a la llibertat i
a la integritat fisica i moral. Crea un
perjudici greu, que pot marcar la
victima per a tota la vida. Sempre és
un acte intrinsecament dolent.
Encara és més greu la violacio
comesa pels pares (cf. incest) o pels
educadors amb els infants que els
son confiats» (Catecisme 2356).

«Els actes d’homosexualitat son
intrinsecament desordenats», com ha
declarat sempre la tradicio de
I’Església.[25] Aquesta clara
valoracio moral de les accions no ha
de prejutjar minimament les
persones que presenten tendencies
homosexuals,[26] ja que sovint la
seva condici6 suposa una prova ben
dificil.[27] Aquestes persones també
«sOn cridades a la castedat. Amb les
virtuts de domini, educadores de la
llibertat interior, de vegades amb el
suport d’'una amistat desinteressada,



amb l’oracio i la gracia sacramental,
poden apropar-se gradualment i
resoltament —i aixi ho han de fer— a
la perfeccio cristiana» (Catecisme
2359).

Pablo Requena
Bibliografia basica

Catecisme de UEsglésia catolica
2331-2400.

Benet XVI, enc. Deus caritas est, 25-
XII1-2005, 1-18.

Joan Pau II, exh. ap. Familiaris
consortio, 22-XI-1981.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilia «Perque
veuran Déu», a Amics de Déu 175-189;
«El matrimoni, vocacio cristiana», a
Es Crist que passa 22-30.



Congregacio per a la Doctrina de la
Fe, decl. Persona humana, 29-
XI1-1975.

Congregacio per a ’Educacio
Catolica, Orientacions educatives
sobre Pamor huma, 1-XI-1983.

Pontifici Consell per a la Familia,
Sexualitat humana: veritat i significat,
8-XTII-1995.

Pontifici Consell per a la Familia,
Lexico de termes ambigus i discutits
sobre familia, vida i qliestions etiques
(2003) (és d’interes especial per als
pares i educadors la veu «Educacio
sexual» d’Aquilino Polaino-Lorente).

[1] «Cadascun dels dos sexes, amb
una dignitat igual, bé que d’una
manera diferent, és imatge del poder
ila tendresa de Déu. La unio de
I’home i la dona en el matrimoni és



una manera d’imitar, en la carn, la
generositat i la fecunditat del
Creador: “L’home deixara el pareila
mare i s’ajuntara a la seva dona, i
seran una sola carn” (Gn 2,24).
D’aquesta unio procedeixen totes les
generacions humanes (cf. Gn
4,1-2.25-26; 5,1)» (Catecisme 2335).

[2] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa 24.

[3] «SiI’home pretengués ser nomeés
esperit i volgués rebutjar la carn com
si fos una heréncia merament
animal, esperit i cos perdrien la seva
dignitat. Si, per contra, repudia
I’esperit i, per tant, considera la
materia, el cos, com una realitat
exclusiva, malmet igualment la seva
grandesa» (Benet XVI, enc. Deus
caritas est, 25-XII-2005, 5).

[4] «Certament, I’eros vol remuntar-
nos “en extasi” cap al que és divi,
dur-nos més enlla de nosaltres
mateixos; pero precisament per aixo



necessita seguir un cami d’ascesi,
renuncia, purificacio i
recuperacio» (loc. cit.).

[5] «Déu és amor i viu en si mateix
un misteri de comunio personal
d’amor. Creant-la a imatge seva [...]
Déu inscriu en la humanitat de
I’home i de la dona la vocacio i,
consegientment, la capacitatila
responsabilitat de ’amor i de la
comunio» (Joan Pau II, exh. ap.
Familiaris consortio, 22-XI1-1981, 11).

[6] «La castedat és I’afirmacio joiosa
de qui sap viure el do d’'un mateix,
lliure de tot esclavatge

egoista» (Pontifici Consell per a la
Familia, Sexualitat humana: veritat i
significat, 8-XII-1995, 17). «La puresa
és consequencia de I’amor amb el
qual hem fet donacio al Senyor de
I’anima i el cos, les poténcies i els
sentits. No és una negacio, és una
afirmacio joiosa» (sant Josepmaria,
Es Crist que passa 5).



[7] «La castedat suposa un
aprenentatge del domini d’'un mateix,
que és una pedagogia de la llibertat
humana. I’alternativa és clara: o
I’home mana les seves passions i obté
la pau, o s’hi deixa esclavitzar i es fa
desgraciat (cf. Sir 1,22). “La dignitat
de 'home exigeix que obri segons
una elecci6 conscient i lliure, és a dir,
mogut i induit personalment des de
dins, i no pas per un impuls intern
cec 0 sota una mera coaccio externa.
L’home obté una tal dignitat quan,
deslliurant-se de tota captivitat de les
passions, persegueix el seu fi en la
lliure eleccid del bé i es procura amb
eficacia i iniciativa intel-ligent els
ajuts oportuns” (Gaudium et spes
17)» (Catecisme 2339).

[8] «La castedat és una virtut moral.
Es també un do de Déu —una gracia,
un fruit de I’obra espiritual (cf. Ga
5,22). L’Esperit Sant concedeix de
poder imitar la puresa del Crist (cf.
1Jn 3,3) al qui ha estat regenerat amb



I’aigua del baptisme» (Catecisme
2345).

[9] La maduracio de la persona
inclou el domini d’un mateix, que
suposa el pudor, la tempranca, el
respecte i ’obertura als altres (cf.
Congregacio per a ’Educacid
Catolica, Orientacions educatives
sobre Pamor huma, 1-XI-1983, 35).

[10] Aquest aspecte de I’educacio és
avui més important que en el passat,
ja que s6n molts els models negatius
que la societat actual presenta (cf.
Pontifici Consell per a la Familia,
Sexualitat humana: veritat i significat,
8-X1I-1995, 47). «Davant una cultura
que “trivialitza” en gran part la
sexualitat humana, perque la
interpreta ila viu d’'una manera
reductiva 1 empobrida, tot
relacionant-la inicament amb el cos i
el plaer egoista, el servei educatiu
dels pares s’ha de basar sobre una
cultura sexual que sigui veritable i,



alhora, plenament personal» (Joan
Pau II, exh. ap. Familiaris consortio
37).

[11] «La santa puresa la dona Déu
quan es demana amb

humilitat» (sant Josepmaria, Cami
118).

[12] Concili II del Vatica, const.
Gaudium et spes 25.

[13] En diverses ocasions, el papa
Joan Pau II s’ha referit a la necessitat
de promoure una auténtica «ecologia
humana», en el sentit d’aconseguir
un ambient moral sa que faciliti el
progres huma de la persona (cf., per
exemple, enc. Centesimus annus, 1-
V-1991, 38). Sembla clar que part de
I’«esforg cultural» a que s’ha fet
referéncia consisteix a mostrar que
hi ha el deure de respectar unes
normes morals als mitjans de
comunicacio, especialment a la
televisid, com a exigencia de la
dignitat de les persones. «En aquests



moments de violencia, de sexualitat
brutal, salvatge, hem de ser rebels.
Tuijo som rebels: no ens dona la
gana de deixar-nos endur per
aquests corrents, i ser unes besties.

»Volem comportar-nos com a fills de
Déu, com a homes o dones que
tracten el seu Pare que esta en el Cel i
vol ser molt a la vora —a dins!— de
cadascun de nosaltres» (sant
Josepmaria, Forja 15).

[14] Joan Pau II, Familiaris consortio
11.

[15] En la fecundaci6 artificial també
es produeix una ruptura entre
aquestes dimensions propies de la
sexualitat humana, com ensenya
clarament la instruccié Donum vitae
(1987).

[16] Com ensenya el Catecisme, el
plaer que es deriva de la unio
conjugal és una cosa bona i estimada
per Déu (cf. Catecisme 2362).



[17] Tot i que la santedat es mesura
per 'amor a Déu i no per l’estat de
vida —celibe o casat—, ’Església
ensenya que el celibat pel regne del
cel és un do superior al matrimoni
(cf. Concili de Trento: DS 1810; 1Co
7,38).

[18] No es tractara aqui del celibat
sacerdotal, ni de la virginitat o
celibat consagrat. En tot cas, des del
punt de vista moral en totes aquestes
situacions es requereix la
continencia total.

[19] No tindria cap sentit sostenir
que el celibat és «antinatural». El fet
que I’home ila dona es puguin
complementar, no vol dir que es
completin, perque tots dos son
complets com a persones humanes.

[20] Parlant del celibat sacerdotal —
pero es pot estendre a qualsevol
celibat pel regne del cel— Benet XVI
explica que no es pot comprendre en
termes merament funcionals, ja que



en realitat «representa una especial
configuracio amb l'estil de vida del
mateix Crist» (Benet XVI, exh. ap.
Sacramentum caritatis 24).

[21] Congregacio per a la Doctrina de
la Fe, decl. Persona humana, 29-
XI1-1975, 9.

[22] La unio lliure o cohabitacio sense
intencidé de matrimoni, la unio a
prova quan hi ha intencio de casar-se
iles relacions prematrimonials
ofenen la dignitat de la sexualitat
humana i del matrimoni. «Son
contraries a la llei moral: ’acte
sexual ha de tenir lloc exclusivament
dintre el matrimoni; fora del
matrimoni constitueix sempre un
pecat greu i exclou de la comunid
sacramental» (Catecisme 2390). La
persona no es pot «prestar», siné que
nomes es pot donar lliurement, una
vegada 1 per sempre.

[23] Crist condemna fins i tot el desig
de I’adulteri (cf. Mt 5,27-28). En el



Nou Testament es prohibeix
absolutament I’adulteri (cf. Mt 5,32;
19,6; Mc 10,11; 1Co 6,9-10). El
Catecisme, parlant de les ofenses
contra el matrimoni, enumera també
el divorci, la poligamia i
I’anticoncepcio.

[24] «Els promesos han de viure la
castedat en la continencia. Han de
veure en aquesta situacio de prova
una descoberta del respecte mutu, un
aprenentatge de la fidelitat i de
I’esperanca de rebre’s I'un i I’altre de
Déu. Reservaran per al temps del
matrimoni les manifestacions de
tendresa especifica de ’amor
conjugal. S’ajudaran mutuament a
créixer en la castedat» (Catecisme
2350).

[25] Congregacio per a la Doctrina de
la Fe, decl. Persona humana 8. «S6n
contraris a la llei natural. Tanquen
I’acte sexual al do de la vida. No
procedeixen d’'una



complementarietat afectiva i sexual
veritable. No es poden aprovar en
cap cas» (Catecisme 2357).

[26] L’homosexualitat es refereix a la
condicio que presenten aquells
homes i aquelles dones que senten
una atraccio sexual exclusiva o
predominant cap a les persones del
mateix sexe. Les situacions possibles
que es poden presentar son molt
diferents i, per tant, s’ha d’extremar
la prudencia a I’hora de tractar
d’aquests casos.

[27] «Un nombre no negligible
d’homes i dones presenten
tendéncies homosexuals
pregonament arrelades. Aquesta
inclinacio, objectivament
desordenada, per a la majoria d’ells
és una prova. Cal acollir-los amb
respecte, compassio i delicadesa. Cal
evitar amb ells tot senyal de
discriminacid injusta. Aquestes
persones son cridades a realitzar la



voluntat de Déu en la seva vida i, si
sOn cristianes, a unir al sacrifici de la
creu del Senyor les dificultats que
poden trobar pel fet de la seva
condicio» (Catecisme 2358).

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-
cristiana-35-el-sise-manament-del-
decaleg/ (29/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-35-el-sise-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-35-el-sise-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-35-el-sise-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-35-el-sise-manament-del-decaleg/

	Tema 35. El sisè manament del decàleg

