opusdei.org

Tema 34. El cinque
manament del
decaleg

La vida humana és sagrada,
perque és fruit de I’accio
creadora de Déu i sempre es
manté en una relacio especial
amb el Creador.

06/12/2010

1. «No mataras»

«La vida humana és sagrada, perque,
des del seu origen, suposa l’accid
creadora de Déu i sempre es manté
en una relacio especial amb el



Creador, el seu unic fi [...]; ningu en
cap circumstancia no pot reivindicar
per a ell el dret de destruir
directament un ésser huma
innocent» (Catecisme 2258).

L’home és algu singular: I'tinica
criatura d’aquest mon que Déu
estima per ella mateixa.[1] Esta
destinat a coneixer i estimar Déu
eternament, i la seva vida és sagrada.
Ha estat creat a imatge i semblanca
de Déu (cf. Gn 1,26-27), 1 aquest és el
fonament ultim de la dignitat
humana i del manament «No
mataras».

El llibre del Genesi presenta I’abus
contra la vida humana com una
consequeéncia del pecat original.
Jahve es manifesta sempre com a
protector de la vida: fins i tot de la de
Cain, després d’haver matat el seu
germa Abel, sang de la seva sang,
imatge de qualsevol homicidi. Ningu
no ha de fer justicia pel seu compte i



ningu no pot atorgar-se el dret de
disposar de la vida dels altres (cf. Gn
4,13-15).

Aquest manament fa referencia als
éssers humans. Es legitim servir-se
dels animals per obtenir aliment,
vestit, etc.: Déu els va posar a la terra
perque estiguessin al servei de
I’home. La conveniéncia de no
matar-los o no maltractar-los prové
del desordre que pot implicar en les
passions humanes, o d’'un deure de
justicia (si son propietat d’un altre)
(cf. Catecisme 2417). A més, cal no
oblidar que ’home no és ’<amo» de
la creacio, sin6é que n’és
I’administrador i, per tant, té
I’obligacio de respectar i cuidar la
natura, que necessita per a la seva
propia existencia i desenvolupament
(cf. Catecisme 2418).

2. Plenitud d’aquest manament

El manament de salvaguardar la vida
de I’home «conté el seu aspecte més



profund en I’exigéncia de veneracio i
amor envers cada persona ila seva
vida».[2]

La misericordia i el perdo son propis
de Déu, i en la vida dels fills de Déu
també ha de ser present la
misericordia, que ens porta a
compadir-nos en el cor per la miseria
dels altres: «Felicos els compassius:
Déu se’n compadira!» (Mt 5,7).[3]

També cal aprendre a perdonar les
ofenses (cf. Mt 5,22). En rebre una
ofensa s’ha de procurar no enfurir-
se, ni permetre que la ira envaeixi el
cor. Es més, en el paternoster —
I’oracid que Jesus ens va deixar com
a oracio dominical— el Senyor lliga
el seu perdo —el perd6 sobre les
ofenses que hem comés— al nostre
perdo als qui ens han ofes (cf. Mt
6,9-13; Lc 11,2-4). En aquesta lluita
ens ajudara contemplar la passio del
nostre Senyor, que ens ha perdonat i
redimit portant amb amor i



paciéncia les injusticies; considerar
que, per a un cristia, ningu ha de
resultar un estrany o un enemic (cf.
Mt 5,44-45); pensar en el judici que
segueix a la mort, en que se’ns
jutjara de ’amor al proisme;
recordar que un cristia ha de vencer
el mal amb el bé (cf. Rm 12,21), i
veure les injuries com una ocasio per
a la propia purificacio.

3. El respecte a la vida humana

El cinque precepte mana no matar.
També condemna colpir, ferir o fer
qualsevol dany injust a un mateix i al
proisme en el cos, ja sigui
directament, ja sigui a través d’altres
persones; aixi com ofendre’l amb
paraules injurioses o odiar-lo. En
aquest manament es prohibeix
igualment matar-se (el suicidi).

3.1. L’homicidi voluntari

«El cinque manament prohibeix com
a greument pecaminos I’homicidi



directe i voluntari. I’assassi i els qui
col-laboren voluntariament a
I’assassinat cometen un pecat que
clama venjanca al cel (cf. Gn

4,10)» (Catecisme 2268).[4]

L’enciclica Evangelium vitae ha
formulat de manera definitiva i
infal-lible la segiient norma negativa:
«Amb l'autoritat conferida per Crist a
Pere i als seus successors, en
comuni6 amb els bisbes de I’Església
catolica, confirmo que I’eliminacid
directa i voluntaria d’un ésser huma
innocent és sempre greument
immoral. Aquesta doctrina,
fonamentada en aquella llei no
escrita que cada home —tenint en
compte la ra6— troba al propi cor (cf.
Rm 2,14-15), és corroborada per la
Sagrada Escriptura, transmesa per la
tradicio de I’Església i ensenyada pel
magisteri ordinari i universal».[5]
Aixi, sense excepcio, 'homicidi que
és greument immoral és aquell que
respon a una eleccio deliberada i que



es dirigeix a una persona innocent.
Per tant, la legitima defensa i la pena
de mort no s’inclouen en aquesta
formulacio absoluta i son objecte
d’un tractament especific.[6]

Deixar la vida a les mans de I’home
implica un poder de disposicié que
comporta saber administrar-lo com
una col-laboracié amb Déu. Aixo
exigeix una actitud d’amor i de
servel, 1 no de domini arbitrari: es
tracta d’un senyoriu ministerial, no
absolut, reflex del senyoriu unic i
infinit de Déu.[7]

3.2. L’avortament

«La vida humana s’ha de respectar i
protegir d’'una manera absoluta des
del moment de la

concepcio» (Catecisme 2270). No hi és
admissible cap discriminacio, ni tan
sols la fundada en les diferents
etapes del desenvolupament de la
vida. En situacions conflictives, és
determinant la pertinenca natural a



I’espeécie biologica humana. Amb
aixo no s’imposen a la investigacio
biomeédica uns limits diferents dels
que la dignitat humana estableix per
a qualsevol altre camp de l'activitat
humana.

«’avortament directe, és a dir, volgut
com un fi o com un mitja, és sempre
un desordre moral greu, en tant que
eliminacio deliberada d’un ésser
huma innocent».[8] ’expressié com
un fi o com un mitja compren les dues
modalitats de la voluntarietat
directa: en aquest cas, qui actua vol
matar conscientment i per aixo
efectua I’accio.

«Cap circumstancia, cap finalitat, cap
llei del mon no podra mai fer licit un
acte que és intrinsecament il-licit,
perque és contrari a la llei de Déu,
escrita al cor de cada home,
recognoscible per la mateixa ra0 i
proclamada per ’Església».[9] El
respecte a la vida ha de ser



reconegut com el limit que cap
activitat individual o estatal no pot
superar. El dret inalienable de
qualsevol persona humana innocent
a la vida és un element constitutiu de
la societat civil i de la seva legislacio;
tant la societat com l’autoritat
politica ’ha de reconeixer i ’han de
respectar com a tal (cf. Catecisme
2273).[10]

Aixi podem afirmar que «el dret a
manar constitueix una exigencia de
I’ordre espiritual [moral] i prové de
Déu. Per aixo, si els governants
promulguen una llei o dicten una
disposicio qualsevol contraria a
aquest ordre espiritual i, per tant,
oposada a la voluntat de Déu, en
aquest cas ni la llei promulgada ni la
disposicio dictada poden obligar en
consciéncia el ciutada [...]; més
encara, en aquesta situacio, la
mateixa autoritat s’ensorra del tot i
s’origina una iniquitat espantosa».
[11] Tant és aixi que «lleis d’aquest



tipus no nomeés no creen cap
obligacio de consciéncia, sind que, al
contrari, estableixen una greu i
precisa obligacio d’oposar-s’hi
mitjancant 'objeccio de consciéncia».
[12]

«Des del moment de la concepcio, cal
tractar ’embrio com una persona.
Per aixo cal defensar-lo integrament,
tenir-ne cura i guarir-lo, tant com
sigui possible, tal com es fa amb
qualsevol ésser huma» (Catecisme
2274).

3.3. L’eutanasia

«Per eutanasia en sentit veritable i
propi cal entendre una accio o una
omissioé que per la seva naturaien la
intencid causa la mort, amb la
finalitat d’eliminar qualsevol dolor.
[...] Es una greu violacié de la llei de
Déu, en tant que eliminacio
deliberada i moralment inacceptable
d’una persona humana. [...] Aquesta
practica comporta, segons les



circumstancies, la malicia propia del
suicidi o de ’homicidi».[13] Es tracta
d’una de les conseqiéncies,
greument contraries a la dignitat de
la persona humana, a queé pot portar
I’hedonisme ila pérdua del sentit
cristia del dolor.

«La interrupcio de procediments
medics onerosos, perillosos,
extraordinaris o desproporcionats
amb els resultats que se n’esperen,
pot ser legitima. Es el refus de
I’“acarnissament terapéutic”. Amb
aixo no es vol provocar la mort;
s’accepta el fet de no poder-la
impedir» (Catecisme 2278).[14]

En canvi, «fins si la mort es considera
imminent, la cura ordinaria que cal
tenir d’una persona malalta no es pot
interrompre

legitimament» (Catecisme 2279).[15]
L’alimentacio i la hidratacié
artificials son, en principi, cures



ordinaries degudes a qualsevol
malalt.[16]

3.4. El suicidi

«Som els administradors i no els
propietaris de la vida que Déu ens ha
confiat. No en podem

disposar» (Catecisme 2280). «El
suicidi contradiu la inclinacié
natural de I’ésser huma a conservar i
a perpetuar la seva vida. Es
greument contrari a ’'amor just que
ens devem a nosaltres mateixos.
Oféen igualment ’amor al proisme, ja
que trenca injustament els llacos de
solidaritat amb les societats familiar,
nacional i humana, amb les quals
tenim obligacions. El suicidi és
contrari a ’amor al Déu

vivent» (Catecisme 2281).[17]

Preferir la propia mort per salvar la
vida d’un altre no és un suicidi, sino
que pot constituir un acte de caritat
extrema.



3.5. La legitima defensa

La prohibici6 de matar no suprimeix
el dret d’impedir que un agressor
injust causi un dany.[18] La legitima
defensa pot ser fins i tot un deure
greu per a qui és responsable de la
vida d’un altre o del bé comu (cf.
Catecisme 2265).

3.6. La pena de mort

Defensar el bé comu de la societat
exigeix que es posi I’agressor en
situacio de no poder fer mal. Per
aixo, 'autoritat legitima pot infligir
penes proporcionals a la gravetat
dels delictes. Les penes tenen com a
finalitat compensar el desordre
introduit per la falta, preservar
I’ordre public i la seguretat de les
persones i contribuir a ’esmena del
culpable (cf. Catecisme 2266).

El Catecisme de I'Església Catolica
assenyala que: «durant molt de
temps el recurs a la pena de mort per



part de l'autoritat legitima, després
d'un degut procés, va ser considerat
una resposta apropiada a la gravetat
d'alguns delictes i un mitja
admissible, encara que extrem, per a
la tutela del bé comu.

Avui és cada cop més viva la
consciencia que la dignitat de la
persona no es perd ni tan sols
després d'’haver comes crims molt
greus. A més, s'ha estés una nova
comprensio sobre el sentit de les
sancions penals per part de 1'Estat.
En fi, s’han implementat sistemes de
detencio més eficacos, que
garanteixen la necessaria defensa
dels ciutadans, pero que, tanmateix,
no lleven al reu la possibilitat de
redimir-se definitivament.

Per tant, 'Església ensenya, a la llum
de I'Evangeli, que «la pena de mort és
inadmissible, perque atempta contra
la inviolabilitat i la dignitat de la
persona» [19], 1 es compromet amb



determinaci6 a la seva abolicié a tot
el moén» (cfr. Catecisme 2267).

4. El respecte a la dignitat de les
persones

4.1. Elrespecte a ’'anima del proisme:
lescandol

Els cristians estem obligats a
procurar la vida i la salut
sobrenatural de I’anima del proisme,
a més de la del cos.

I’escandol és el contrari: «Es I’actitud
0 el comportament que duu els altres
a fer el mal. El qui escandalitza es fa
temptador del seu proisme. [...]
L’escandol és una falta greu si, amb
I’accio o ’omissio, porta
deliberadament els altres a pecar
greument» (Catecisme 2284). Es pot
escandalitzar per comentaris
injustos, per la promocio
d’espectacles, llibres i revistes
immorals, per seguir modes
contraries al pudor, etc.



«[’escandol té una gravetat
particular en virtut de ’autoritat
d’aquell que el causa o de la feblesa
dels qui el reben» (Catecisme 2285):
«Al qui fa caure en pecat un
d’aquests petits que creuen en mi,
més li valdria que li pengessin al coll
una mola de moli i 'enfonsessin
enmig del mar» (Mt 18,6).[20]

4.2. Elrespecte a la salut del cos

El respecte al propi cos és una
exigencia de la caritat, ja que el cos
és temple de ’Esperit Sant (cf. 1Co
3,16s; 6,19; 2Co 6,16) i som
responsables —pel que depen de
nosaltres— de procurar la salut
corporal, que és un mitja per servir
Déu i els homes. Pero la vida
corporal no és un valor absolut: la
moral cristiana s’oposa a una
concepcio neopagana que promou el
culte al cos 1 que pot conduir a la
perversio de les relacions humanes
(cf. Catecisme 2289).



«La virtut de la tempranca disposa a
evitar tota mena d’excessos, I’abus del
menjar, de I’alcohol, del tabac i dels
medicaments. EIs qui en estat
d’embriaguesa, o per gust immoderat
de la velocitat, posen en perill la
seguretat dels altres i la seva propia a
les carreteres, al mar o a ’aire, es fan
greument culpables» (Catecisme
2290).

El consum de drogues és una falta
greu, pel dany que representa per a
la salut i per la fugida de la
responsabilitat dels actes que es
poden realitzar sota la seva
influencia. La producci6 clandestina
i el trafic de drogues son practiques
immorals (cf. Catecisme 2291).

La investigacio cientifica no pot
legitimar actes que en si mateixos
son contraris a la dignitat de les
persones i a la llei moral. Cap ésser
huma no pot ser tractat com un mitja
per al progrés de la ciéncia (cf.



Catecisme 2295). Atempten contra
aquest principi les practiques com la
procreacio artificial substitutiva o
I'ds d’embrions amb fins
experimentals.

4.3. La trasplantacio d’organs

La donacio d’organs per trasplantar
és legitima i pot ser un acte de
caritat, si la donacio és plenament
lliure i gratuita,[21] i respecta ’ordre
de la justicia i de la caritat.

«Una persona nomeés pot donar
alguna cosa de la qual es pugui
privar sense un perill serids o un
dany per a la seva propia vida o la
identitat personal, i per una rad justa
i proporcionada. Resulta obvi que els
organs vitals només poden donar-se
després de la mort».[22]

Cal que el donant o els seus
representants hagin donat el seu
consentiment conscient (cf.
Catecisme 2296). Aquesta donacio,



«tot i ser licita en si mateixa, pot
arribar a ser il-licita, si viola els drets
i els sentiments de tercers a qui
incumbeix la tutela del cadaver: els
parents propers en primer terme,
pero podria fins i tot tractar-se
d’altres persones en virtut de drets
publics o privats».[23]

4.4. Elrespecte a la llibertat fisica i a
la integritat corporal

Els segrestos 1 la presa d’ostatges son
moralment il-licits: és tractar les
persones nomes com a mitjans per
obtenir fins diversos, tot privant-los
injustament de la llibertat. També
son greument contraris a la justicia i
a la caritat el terrorisme i la tortura.

«Fora d’indicacions mediques
estrictament terapeutiques,
I’amputacio, la mutilacio o
Pesterilitzacio directament
voluntaries de persones innocents
son contraries a la llei

moral» (Catecisme 2297). Per tant, no



son contraries a la llei moral les que
son consequeéncia d’una accio
terapeutica necessaria per al bé del
cos considerat en la seva totalitat, i
que no es volen ni com a fi ni com a
mitja, sino que es pateixenies
toleren.

4.5. Elrespecte als morts

«Els cossos dels difunts han de
tractar-se amb respecte i caritat, en
la fe i ’esperanca de la resurreccio.
Enterrar els morts és una obra de
misericordia corporal (cf. Th 1,16-18);
honora els fills de Déu, temples de
I’Esperit Sant» (Catecisme 2300).
«’Església recomana vivament que
es conservi el piados costum de
sepultar els cosos dels difunts; pero
no en prohibeix la cremacio, fora del
cas que s’hagi escollit per raons
contraries a la doctrina

cristiana» (CIC 1176.3).

5. La defensa de la pau



«Felicos els qui treballen per la pau:
Déu els anomenara fills seus!» (Mt
5,9). Una caracteristica de I’esperit de
filiaci6 divina és ser sembradors de
pau i d’alegria.[24] «No es pot tenir
pau a la terra sense la salvaguarda
dels béns de les persones, la lliure
comunicacio entre els éssers
humans, el respecte a la dignitat de
les persones i dels pobles i la practica
assidua de la fraternitat. [...] Es obra
de la justicia (cf. Is 32,17) i efecte de
la caritat» (Catecisme 2304).

«A causa dels mals i de les injusticies
que la guerra comporta, I’Església
exhorta amb insisténcia a pregaria
actuar perque la Bondat divina ens
alliberi de I’antiga servitud de la
guerra (cf. Concili IT del Vatica, const.
Gaudium et spes 81.4)» (Catecisme
2307).

Hi ha una «legitima defensa
mitjancant la for¢a militar. [pero] La
gravetat d’una tal decisio la sotmet a



unes decisions estrictes de legitimitat
moral» (Catecisme 2309).[25]

«Les injusticies, les desigualtats
excessives d’ordre economic o social,
I’enveja, la desconfianca i ’orgull
causen estralls entre els homesiles
nacions, amenacen constantment la
pau i provoquen les guerres. Tot el
que es fa per vencer aquests
desordres contribueix a edificar la
pau i a evitar la guerra» (Catecisme
2317).

«Estima la teva patria: el patriotisme
és una virtut cristiana. Pero si el
patriotisme es converteix en un
nacionalisme que dugui a mirar amb
desafecte, amb menyspreu —sense
caritat cristiana ni justicia— altres
pobles, altres nacions, és un pecat».
[26]

Pau Agulles Simo

Bibliografia basica



Catecisme de I’Església catolica
2258-2330.

Joan Pau II, enc. Evangelium vitae,
25-111-95, cap. 3.

Lectures recomanades

L. Ciccone, La vita umana, Ares, Mila
2000.

L. Melina, Corso di Bioetica. Il
Vangelo della Vita, Piemme, Casale
Monferrato 1996.

[1] Cf. Concili II del Vatica, const.
Gaudium et spes 24.

[2] Joan Pau II, enc. Evangelium vitae,
25-111-95, 41.

[3] «Les obres de misericordia son les
accions caritatives amb que acudim a
ajudar el nostre proisme en les seves



necessitats corporals i espirituals (cf.
Is 58,6-7; He 13,1)» (Catecisme 2447).

[4] També «prohibeix tot allo que es
fa amb la intencio de provocar
indirectament la mort d’una persona.
La llei moral prohibeix d’exposar
algu, sense rad greu, a un risc mortal,
aixi com de negar l’assistencia a una
persona en perill» (Catecisme 2269).

[5] Joan Pau II, enc. Evangelium vitae
57.

[6] Cf. ibid. 55-56.
[7] Cf. ibid. 52.
[8] Ibid. 62.

[9] Loc. cit.. El crim de I’'avortament
és tan greu que I’Església sanciona
aquest delicte amb la pena canonica
d’excomunio latae sententiae (cf.
Catecisme 2272).

[10] «Aquests drets de I’home no
estan subordinats ni als individus ni



als pares, i tampoc no s6n una
concessio de la societat o de I’Estat:
pertanyen a la natura humana i sén
inherents a la persona en virtut de
I’acte creador que la ha originada
[...]. Quan una llei positiva priva una
categoria d’éssers humans de la
proteccid que 'ordenament civil els
deu, ’Estat nega la igualtat de tothom
davant la llei. Quan I’Estat no posa el
seu poder al servei dels drets de
qualsevol ciutada, i particularment
de qui és més feble, es trenquen els
mateixos fonaments de I'estat de
dret» (Congregacio per a la Doctrina
de la Fe, instr. Donum vitae, 22-11-87,
3).

«jQuin munt de crims que es
cometen en nom de la justicia! —Si tu
venguessis armes de foc i algu te’'n
compres una per a matar la teva
mare, ¢la hi vendries?... I doncs, ¢que
no et donava potser el preu just?...



»—Catedratic, periodista, politic,
home de diplomacia: mediteu» (sant
Josepmaria, Cami 400).

[11] Joan XXIII, enc. Pacem in terris,
11-IV-63, 51.

[12] Joan Pau II, enc. Evangelium
vitae 73.

[13] Joan Pau II, enc. Evangelium
vitae, 65.

[14] «Les decisions les haura de
prendre el pacient, si es troba en
situacio i amb capacitat de fer-ho, o
sino, els qui la llei assenyala, bo i
respectant sempre la voluntat
raonable i els interessos legitims del
pacient» (Catecisme 2278).

[15] «I’us d’analgesics per alleujar els
sofriments del moribund, fins amb el
risc d’avancar-li la mort, pot ser
moralment conforme a la dignitat
humana, si la mort no és volguda, ni
com a fi ni com a mitja, sino



solament prevista i tolerada com a
inevitable. La cura pal-liativa del
malalt pot constituir una forma
privilegiada de la caritat
desinteressada. Per aquest motiu cal
encoratjar-la» (Catecisme 2279).

[16] Cf. Joan Pau II, Discorso ai
partecipanti al Congresso
Internazionale su «I trattamenti di
sostegno vitale e lo stato vegetativo.
Progressi scientifici e dilemmi etici»,
20-1II-2004, n. 4; cf. també Consell
Pontifici de la Pastoral per als Agents
Sanitaris, Carta dels agents de la salut
120; Congregacio per a la Doctrina de
la Fe, Respostes a algunes preguntes
de la Conferéncia Episcopal dels
Estats Units sobre l'alimentacio i la
hidratacio artificials, 1-VIII-2007.

[17] No obstant aixo0, «<no hem de
desesperar de la salvacio eterna de
les persones que s’han suicidat. Déu
els pot procurar, pels camins que
nomeés ell sap, ’ocasio d’'un



penediment saludable. L’Església
prega per les persones que han
atemptat contra la seva propia
vida» (Catecisme 2283).

[18] «’amor d’un mateix és un
principi fonamental de la moralitat.
Per aixo és legitim de fer respectar el
dret d’un mateix a la vida. Qui
defensa la seva vida no és culpable
d’homicidi, encara que es vegi
obligat a donar al seu agressor un
cop mortal» (Catecisme 2264; cf. Joan
Pau II, enc. Evangelium vitae 55): en
aquest cas, I’homicidi de I’agressor
no constitueix ’objecte directe de la
voluntat del qui es defensa, sino que
I’objecte moral consisteix a remoure
una amenaca imminent contra la
propia vida.

[19] Discurs del Sant Pare Francesc
amb motiu del XXV Aniversari del

Catecisme de 1'Església Catolica, 11
d'octubre del 2017.



[20] «Aixi es fan culpables d’escandol
els qui institueixen lleis o estructures
socials que porten a la degradacio
dels costums i a la corrupcio de la
vida religiosa, o a “condicions socials
que, voluntariament o no, fan dificil i
practicament impossible una
conducta cristiana conforme als
manaments” (Pius XII, discurs de I'1
de juny de 1941)» (Catecisme 2286).

[21] Cf. Joan Pau I, Discurs, 22-
VI-1991, 3; Catecisme 2301.

[22] Ibid. 4.

[23] Pius XII, Discorso
all’Associazione Italiana Donatori di
Cornea, 14-V-1956.

[24] Cf. sant Josepmaria, Es Crist que
passa 124.

[25] «Cal a la vegada:



»— que el dany infligit per I’agressor
a la nacié o a la comunitat de les
nacions sigui durable, greu i cert;

»— que tots els altres mitjans
adoptats per posar-hi fi hagin
resultat impracticables o ineficacos;

»— que es donin totes les condicions
serioses d’exit;

»— que 1’Us de les armes no ocasioni
mals i desordres més greus que el
dany que es vol eliminar. La poténcia
dels mitjans moderns de destruccio
pesa terriblement en I’apreciacio
d’aquesta condicio.

»Aquests son els elements
tradicionals en la doctrina
anomenada de la “guerra justa”.

»’apreciacid d’aquestes condicions
de legitimitat moral pertany al judici
prudent dels qui tenen la carrega del
bé comu» (Catecisme 2309). A més,
«hi ha obligacié moral de negar-se a



complir les ordres que manen un
genocidi» (Catecisme 2313).

La cursa d’armaments «lluny
d’eliminar les causes de la guerra,
corre el risc d’agreujar-les. Les
despeses de riqueses fabuloses en la
preparacio d’armes cada dia noves
impedeix de portar ajuda als pobles
necessitats; posa traves al
desenvolupament dels

pobles» (Catecisme 2315). La cursa
d’armaments «és un flagell gravissim
de la humanitat i perjudica els
pobres de manera

intolerable» (Concili IT del Vatica,
const. Gaudium et spes 81). Les
autoritats tenen el dret i el deure de
regular la produccio i el comerg
d’armes (cf. Catecisme 2316).

[26] Sant Josepmaria, Solc 315. Cf.
sant Josepmaria, Forja 879; Cami 525.




pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-
cristiana-34-el-cinque-manament-del-
decaleg/ (29/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-34-el-cinque-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-34-el-cinque-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-34-el-cinque-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-34-el-cinque-manament-del-decaleg/

	Tema 34. El cinquè manament del decàleg

