
opusdei.org

Tema 34. El cinquè
manament del
decàleg

La vida humana és sagrada,
perquè és fruit de l’acció
creadora de Déu i sempre es
manté en una relació especial
amb el Creador.

06/12/2010

1. «No mataràs»

«La vida humana és sagrada, perquè,
des del seu origen, suposa l’acció
creadora de Déu i sempre es manté
en una relació especial amb el



Creador, el seu únic fi [...]; ningú en
cap circumstància no pot reivindicar
per a ell el dret de destruir
directament un ésser humà
innocent» (Catecisme 2258).

L’home és algú singular: l’única
criatura d’aquest món que Déu
estima per ella mateixa.[1] Està
destinat a conèixer i estimar Déu
eternament, i la seva vida és sagrada.
Ha estat creat a imatge i semblança
de Déu (cf. Gn 1,26-27), i aquest és el
fonament últim de la dignitat
humana i del manament «No
mataràs».

El llibre del Gènesi presenta l’abús
contra la vida humana com una
conseqüència del pecat original.
Jahvè es manifesta sempre com a
protector de la vida: fins i tot de la de
Caín, després d’haver matat el seu
germà Abel, sang de la seva sang,
imatge de qualsevol homicidi. Ningú
no ha de fer justícia pel seu compte i



ningú no pot atorgar-se el dret de
disposar de la vida dels altres (cf. Gn
4,13-15).

Aquest manament fa referència als
éssers humans. És legítim servir-se
dels animals per obtenir aliment,
vestit, etc.: Déu els va posar a la terra
perquè estiguessin al servei de
l’home. La conveniència de no
matar-los o no maltractar-los prové
del desordre que pot implicar en les
passions humanes, o d’un deure de
justícia (si són propietat d’un altre)
(cf. Catecisme 2417). A més, cal no
oblidar que l’home no és l’«amo» de
la creació, sinó que n’és
l’administrador i, per tant, té
l’obligació de respectar i cuidar la
natura, que necessita per a la seva
pròpia existència i desenvolupament
(cf. Catecisme 2418).

2. Plenitud d’aquest manament

El manament de salvaguardar la vida
de l’home «conté el seu aspecte més



profund en l’exigència de veneració i
amor envers cada persona i la seva
vida».[2]

La misericòrdia i el perdó són propis
de Déu, i en la vida dels fills de Déu
també ha de ser present la
misericòrdia, que ens porta a
compadir-nos en el cor per la misèria
dels altres: «Feliços els compassius:
Déu se’n compadirà!» (Mt 5,7).[3]

També cal aprendre a perdonar les
ofenses (cf. Mt 5,22). En rebre una
ofensa s’ha de procurar no enfurir-
se, ni permetre que la ira envaeixi el
cor. És més, en el paternoster —
l’oració que Jesús ens va deixar com
a oració dominical— el Senyor lliga
el seu perdó —el perdó sobre les
ofenses que hem comès— al nostre
perdó als qui ens han ofès (cf. Mt
6,9-13; Lc 11,2-4). En aquesta lluita
ens ajudarà contemplar la passió del
nostre Senyor, que ens ha perdonat i
redimit portant amb amor i



paciència les injustícies; considerar
que, per a un cristià, ningú ha de
resultar un estrany o un enemic (cf.
Mt 5,44-45); pensar en el judici que
segueix a la mort, en què se’ns
jutjarà de l’amor al proïsme;
recordar que un cristià ha de vèncer
el mal amb el bé (cf. Rm 12,21), i
veure les injúries com una ocasió per
a la pròpia purificació.

3. El respecte a la vida humana

El cinquè precepte mana no matar.
També condemna colpir, ferir o fer
qualsevol dany injust a un mateix i al
proïsme en el cos, ja sigui
directament, ja sigui a través d’altres
persones; així com ofendre’l amb
paraules injurioses o odiar-lo. En
aquest manament es prohibeix
igualment matar-se (el suïcidi).

3.1. L’homicidi voluntari

«El cinquè manament prohibeix com
a greument pecaminós l’homicidi



directe i voluntari. L’assassí i els qui
col·laboren voluntàriament a
l’assassinat cometen un pecat que
clama venjança al cel (cf. Gn
4,10)» (Catecisme 2268).[4]

L’encíclica Evangelium vitae ha
formulat de manera definitiva i
infal·lible la següent norma negativa:
«Amb l’autoritat conferida per Crist a
Pere i als seus successors, en
comunió amb els bisbes de l’Església
catòlica, confirmo que l’eliminació
directa i voluntària d’un ésser humà
innocent és sempre greument
immoral. Aquesta doctrina,
fonamentada en aquella llei no
escrita que cada home —tenint en
compte la raó— troba al propi cor (cf.
Rm 2,14-15), és corroborada per la
Sagrada Escriptura, transmesa per la
tradició de l’Església i ensenyada pel
magisteri ordinari i universal».[5]
Així, sense excepció, l’homicidi que
és greument immoral és aquell que
respon a una elecció deliberada i que



es dirigeix a una persona innocent.
Per tant, la legítima defensa i la pena
de mort no s’inclouen en aquesta
formulació absoluta i són objecte
d’un tractament específic.[6]

Deixar la vida a les mans de l’home
implica un poder de disposició que
comporta saber administrar-lo com
una col·laboració amb Déu. Això
exigeix una actitud d’amor i de
servei, i no de domini arbitrari: es
tracta d’un senyoriu ministerial, no
absolut, reflex del senyoriu únic i
infinit de Déu.[7]

3.2. L’avortament

«La vida humana s’ha de respectar i
protegir d’una manera absoluta des
del moment de la
concepció» (Catecisme 2270). No hi és
admissible cap discriminació, ni tan
sols la fundada en les diferents
etapes del desenvolupament de la
vida. En situacions conflictives, és
determinant la pertinença natural a



l’espècie biològica humana. Amb
això no s’imposen a la investigació
biomèdica uns límits diferents dels
que la dignitat humana estableix per
a qualsevol altre camp de l’activitat
humana.

«L’avortament directe, és a dir, volgut
com un fi o com un mitjà, és sempre
un desordre moral greu, en tant que
eliminació deliberada d’un ésser
humà innocent».[8] L’expressió com
un fi o com un mitjà comprèn les dues
modalitats de la voluntarietat
directa: en aquest cas, qui actua vol
matar conscientment i per això
efectua l’acció.

«Cap circumstància, cap finalitat, cap
llei del món no podrà mai fer lícit un
acte que és intrínsecament il·lícit,
perquè és contrari a la llei de Déu,
escrita al cor de cada home,
recognoscible per la mateixa raó i
proclamada per l’Església».[9] El
respecte a la vida ha de ser



reconegut com el límit que cap
activitat individual o estatal no pot
superar. El dret inalienable de
qualsevol persona humana innocent
a la vida és un element constitutiu de
la societat civil i de la seva legislació;
tant la societat com l’autoritat
política l’ha de reconèixer i l’han de
respectar com a tal (cf. Catecisme
2273).[10]

Així podem afirmar que «el dret a
manar constitueix una exigència de
l’ordre espiritual [moral] i prové de
Déu. Per això, si els governants
promulguen una llei o dicten una
disposició qualsevol contrària a
aquest ordre espiritual i, per tant,
oposada a la voluntat de Déu, en
aquest cas ni la llei promulgada ni la
disposició dictada poden obligar en
consciència el ciutadà [...]; més
encara, en aquesta situació, la
mateixa autoritat s’ensorra del tot i
s’origina una iniquitat espantosa».
[11] Tant és així que «lleis d’aquest



tipus no només no creen cap
obligació de consciència, sinó que, al
contrari, estableixen una greu i
precisa obligació d’oposar-s’hi
mitjançant l’objecció de consciència».
[12]

«Des del moment de la concepció, cal
tractar l’embrió com una persona.
Per això cal defensar-lo íntegrament,
tenir-ne cura i guarir-lo, tant com
sigui possible, tal com es fa amb
qualsevol ésser humà» (Catecisme
2274).

3.3. L’eutanàsia

«Per eutanàsia en sentit veritable i
propi cal entendre una acció o una
omissió que per la seva natura i en la
intenció causa la mort, amb la
finalitat d’eliminar qualsevol dolor.
[...] És una greu violació de la llei de
Déu, en tant que eliminació
deliberada i moralment inacceptable
d’una persona humana. [...] Aquesta
pràctica comporta, segons les



circumstàncies, la malícia pròpia del
suïcidi o de l’homicidi».[13] Es tracta
d’una de les conseqüències,
greument contràries a la dignitat de
la persona humana, a què pot portar
l’hedonisme i la pèrdua del sentit
cristià del dolor.

«La interrupció de procediments
mèdics onerosos, perillosos,
extraordinaris o desproporcionats
amb els resultats que se n’esperen,
pot ser legítima. És el refús de
l’“acarnissament terapèutic”. Amb
això no es vol provocar la mort;
s’accepta el fet de no poder-la
impedir» (Catecisme 2278).[14]

En canvi, «fins si la mort es considera
imminent, la cura ordinària que cal
tenir d’una persona malalta no es pot
interrompre
legítimament» (Catecisme 2279).[15]
L’alimentació i la hidratació
artificials són, en principi, cures



ordinàries degudes a qualsevol
malalt.[16]

3.4. El suïcidi

«Som els administradors i no els
propietaris de la vida que Déu ens ha
confiat. No en podem
disposar» (Catecisme 2280). «El
suïcidi contradiu la inclinació
natural de l’ésser humà a conservar i
a perpetuar la seva vida. És
greument contrari a l’amor just que
ens devem a nosaltres mateixos.
Ofèn igualment l’amor al proïsme, ja
que trenca injustament els llaços de
solidaritat amb les societats familiar,
nacional i humana, amb les quals
tenim obligacions. El suïcidi és
contrari a l’amor al Déu
vivent» (Catecisme 2281).[17]

Preferir la pròpia mort per salvar la
vida d’un altre no és un suïcidi, sinó
que pot constituir un acte de caritat
extrema.



3.5. La legítima defensa

La prohibició de matar no suprimeix
el dret d’impedir que un agressor
injust causi un dany.[18] La legítima
defensa pot ser fins i tot un deure
greu per a qui és responsable de la
vida d’un altre o del bé comú (cf. 
Catecisme 2265).

3.6. La pena de mort

Defensar el bé comú de la societat
exigeix que es posi l’agressor en
situació de no poder fer mal. Per
això, l’autoritat legítima pot infligir
penes proporcionals a la gravetat
dels delictes. Les penes tenen com a
finalitat compensar el desordre
introduït per la falta, preservar
l’ordre públic i la seguretat de les
persones i contribuir a l’esmena del
culpable (cf. Catecisme 2266).

El Catecisme de l'Església Catòlica
assenyala que: «durant molt de
temps el recurs a la pena de mort per



part de l'autoritat legítima, després
d'un degut procés, va ser considerat
una resposta apropiada a la gravetat
d'alguns delictes i un mitjà
admissible, encara que extrem, per a
la tutela del bé comú.

Avui és cada cop més viva la
consciència que la dignitat de la
persona no es perd ni tan sols
després d'haver comès crims molt
greus. A més, s'ha estès una nova
comprensió sobre el sentit de les
sancions penals per part de l'Estat.
En fi, s'han implementat sistemes de
detenció més eficaços, que
garanteixen la necessària defensa
dels ciutadans, però que, tanmateix,
no lleven al reu la possibilitat de
redimir-se definitivament.

Per tant, l'Església ensenya, a la llum
de l'Evangeli, que «la pena de mort és
inadmissible, perquè atempta contra
la inviolabilitat i la dignitat de la
persona» [19], i es compromet amb



determinació a la seva abolició a tot
el món» (cfr. Catecisme 2267).

4. El respecte a la dignitat de les
persones

4.1. El respecte a l’ànima del proïsme:
l’escàndol

Els cristians estem obligats a
procurar la vida i la salut
sobrenatural de l’ànima del proïsme,
a més de la del cos.

L’escàndol és el contrari: «És l’actitud
o el comportament que duu els altres
a fer el mal. El qui escandalitza es fa
temptador del seu proïsme. [...]
L’escàndol és una falta greu si, amb
l’acció o l’omissió, porta
deliberadament els altres a pecar
greument» (Catecisme 2284). Es pot
escandalitzar per comentaris
injustos, per la promoció
d’espectacles, llibres i revistes
immorals, per seguir modes
contràries al pudor, etc.



«L’escàndol té una gravetat
particular en virtut de l’autoritat
d’aquell que el causa o de la feblesa
dels qui el reben» (Catecisme 2285):
«Al qui fa caure en pecat un
d’aquests petits que creuen en mi,
més li valdria que li pengessin al coll
una mola de molí i l’enfonsessin
enmig del mar» (Mt 18,6).[20]

4.2. El respecte a la salut del cos

El respecte al propi cos és una
exigència de la caritat, ja que el cos
és temple de l’Esperit Sant (cf. 1Co
3,16s; 6,19; 2Co 6,16) i som
responsables —pel que depèn de
nosaltres— de procurar la salut
corporal, que és un mitjà per servir
Déu i els homes. Però la vida
corporal no és un valor absolut: la
moral cristiana s’oposa a una
concepció neopagana que promou el 
culte al cos i que pot conduir a la
perversió de les relacions humanes
(cf. Catecisme 2289).



«La virtut de la temprança disposa a 
evitar tota mena d’excessos, l’abús del
menjar, de l’alcohol, del tabac i dels
medicaments. Els qui en estat
d’embriaguesa, o per gust immoderat
de la velocitat, posen en perill la
seguretat dels altres i la seva pròpia a
les carreteres, al mar o a l’aire, es fan
greument culpables» (Catecisme
2290).

El consum de drogues és una falta
greu, pel dany que representa per a
la salut i per la fugida de la
responsabilitat dels actes que es
poden realitzar sota la seva
influència. La producció clandestina
i el tràfic de drogues són pràctiques
immorals (cf. Catecisme 2291).

La investigació científica no pot
legitimar actes que en si mateixos
són contraris a la dignitat de les
persones i a la llei moral. Cap ésser
humà no pot ser tractat com un mitjà
per al progrés de la ciència (cf. 



Catecisme 2295). Atempten contra
aquest principi les pràctiques com la
procreació artificial substitutiva o
l’ús d’embrions amb fins
experimentals.

4.3. La trasplantació d’òrgans

La donació d’òrgans per trasplantar
és legítima i pot ser un acte de
caritat, si la donació és plenament
lliure i gratuïta,[21] i respecta l’ordre
de la justícia i de la caritat.

«Una persona només pot donar
alguna cosa de la qual es pugui
privar sense un perill seriós o un
dany per a la seva pròpia vida o la
identitat personal, i per una raó justa
i proporcionada. Resulta obvi que els
òrgans vitals només poden donar-se
després de la mort».[22]

Cal que el donant o els seus
representants hagin donat el seu
consentiment conscient (cf. 
Catecisme 2296). Aquesta donació,



«tot i ser lícita en si mateixa, pot
arribar a ser il·lícita, si viola els drets
i els sentiments de tercers a qui
incumbeix la tutela del cadàver: els
parents propers en primer terme,
però podria fins i tot tractar-se
d’altres persones en virtut de drets
públics o privats».[23]

4.4. El respecte a la llibertat física i a
la integritat corporal

Els segrestos i la presa d’ostatges són
moralment il·lícits: és tractar les
persones només com a mitjans per
obtenir fins diversos, tot privant-los
injustament de la llibertat. També
són greument contraris a la justícia i
a la caritat el terrorisme i la tortura.

«Fora d’indicacions mèdiques
estrictament terapèutiques,
l’amputació, la mutilació o
l’esterilització directament
voluntàries de persones innocents
són contràries a la llei
moral» (Catecisme 2297). Per tant, no



són contràries a la llei moral les que
són conseqüència d’una acció
terapèutica necessària per al bé del
cos considerat en la seva totalitat, i
que no es volen ni com a fi ni com a
mitjà, sinó que es pateixen i es
toleren.

4.5. El respecte als morts

«Els cossos dels difunts han de
tractar-se amb respecte i caritat, en
la fe i l’esperança de la resurrecció.
Enterrar els morts és una obra de
misericòrdia corporal (cf. Tb 1,16-18);
honora els fills de Déu, temples de
l’Esperit Sant» (Catecisme 2300).
«L’Església recomana vivament que
es conservi el piadós costum de
sepultar els cosos dels difunts; però
no en prohibeix la cremació, fora del
cas que s’hagi escollit per raons
contràries a la doctrina
cristiana» (CIC 1176.3).

5. La defensa de la pau



«Feliços els qui treballen per la pau:
Déu els anomenarà fills seus!» (Mt
5,9). Una característica de l’esperit de
filiació divina és ser sembradors de
pau i d’alegria.[24] «No es pot tenir
pau a la terra sense la salvaguarda
dels béns de les persones, la lliure
comunicació entre els éssers
humans, el respecte a la dignitat de
les persones i dels pobles i la pràctica
assídua de la fraternitat. [...] És obra
de la justícia (cf. Is 32,17) i efecte de
la caritat» (Catecisme 2304).

«A causa dels mals i de les injustícies
que la guerra comporta, l’Església
exhorta amb insistència a pregar i a
actuar perquè la Bondat divina ens
alliberi de l’antiga servitud de la
guerra (cf. Concili II del Vaticà, const.
Gaudium et spes 81.4)» (Catecisme
2307).

Hi ha una «legítima defensa
mitjançant la força militar. [però] La
gravetat d’una tal decisió la sotmet a



unes decisions estrictes de legitimitat
moral» (Catecisme 2309).[25]

«Les injustícies, les desigualtats
excessives d’ordre econòmic o social,
l’enveja, la desconfiança i l’orgull
causen estralls entre els homes i les
nacions, amenacen constantment la
pau i provoquen les guerres. Tot el
que es fa per vèncer aquests
desordres contribueix a edificar la
pau i a evitar la guerra» (Catecisme
2317).

«Estima la teva pàtria: el patriotisme
és una virtut cristiana. Però si el
patriotisme es converteix en un
nacionalisme que dugui a mirar amb
desafecte, amb menyspreu —sense
caritat cristiana ni justícia— altres
pobles, altres nacions, és un pecat».
[26]

Pau Agulles Simó

Bibliografia bàsica



Catecisme de l’Església catòlica
2258-2330.

Joan Pau II, enc. Evangelium vitae,
25-III-95, cap. 3.

Lectures recomanades

L. Ciccone, La vita umana, Ares, Milà
2000.

L. Melina, Corso di Bioetica. Il
Vangelo della Vita, Piemme, Casale
Monferrato 1996.

[1] Cf. Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 24.

[2] Joan Pau II, enc. Evangelium vitae,
25-III-95, 41.

[3] «Les obres de misericòrdia són les
accions caritatives amb què acudim a
ajudar el nostre proïsme en les seves



necessitats corporals i espirituals (cf.
Is 58,6-7; He 13,1)» (Catecisme 2447).

[4] També «prohibeix tot allò que es
fa amb la intenció de provocar 
indirectament la mort d’una persona.
La llei moral prohibeix d’exposar
algú, sense raó greu, a un risc mortal,
així com de negar l’assistència a una
persona en perill» (Catecisme 2269).

[5] Joan Pau II, enc. Evangelium vitae
57.

[6] Cf. ibid. 55-56.

[7] Cf. ibid. 52.

[8] Ibid. 62.

[9] Loc. cit.. El crim de l’avortament
és tan greu que l’Església sanciona
aquest delicte amb la pena canònica
d’excomunió latae sententiae (cf. 
Catecisme 2272).

[10] «Aquests drets de l’home no
estan subordinats ni als individus ni



als pares, i tampoc no són una
concessió de la societat o de l’Estat:
pertanyen a la natura humana i són
inherents a la persona en virtut de
l’acte creador que la ha originada
[...]. Quan una llei positiva priva una
categoria d’éssers humans de la
protecció que l’ordenament civil els
deu, l’Estat nega la igualtat de tothom
davant la llei. Quan l’Estat no posa el
seu poder al servei dels drets de
qualsevol ciutadà, i particularment
de qui és més feble, es trenquen els
mateixos fonaments de l’estat de
dret» (Congregació per a la Doctrina
de la Fe, instr. Donum vitae, 22-II-87,
3).

«¡Quin munt de crims que es
cometen en nom de la justícia! —Si tu
venguessis armes de foc i algú te’n
comprés una per a matar la teva
mare, ¿la hi vendries?... I doncs, ¿que
no et donava potser el preu just?...



»—Catedràtic, periodista, polític,
home de diplomàcia: mediteu» (sant
Josepmaria, Camí 400).

[11] Joan XXIII, enc. Pacem in terris,
11-IV-63, 51.

[12] Joan Pau II, enc. Evangelium
vitae 73.

[13] Joan Pau II, enc. Evangelium
vitae, 65.

[14] «Les decisions les haurà de
prendre el pacient, si es troba en
situació i amb capacitat de fer-ho, o
si no, els qui la llei assenyala, bo i
respectant sempre la voluntat
raonable i els interessos legítims del
pacient» (Catecisme 2278).

[15] «L’ús d’analgèsics per alleujar els
sofriments del moribund, fins amb el
risc d’avançar-li la mort, pot ser
moralment conforme a la dignitat
humana, si la mort no és volguda, ni
com a fi ni com a mitjà, sinó



solament prevista i tolerada com a
inevitable. La cura pal·liativa del
malalt pot constituir una forma
privilegiada de la caritat
desinteressada. Per aquest motiu cal
encoratjar-la» (Catecisme 2279).

[16] Cf. Joan Pau II, Discorso ai
partecipanti al Congresso
Internazionale su «I trattamenti di
sostegno vitale e lo stato vegetativo.
Progressi scientifici e dilemmi etici»,
20-III-2004, n. 4; cf. també Consell
Pontifici de la Pastoral per als Agents
Sanitaris, Carta dels agents de la salut
120; Congregació per a la Doctrina de
la Fe, Respostes a algunes preguntes
de la Conferència Episcopal dels
Estats Units sobre l’alimentació i la
hidratació artificials, 1-VIII-2007.

[17] No obstant això, «no hem de
desesperar de la salvació eterna de
les persones que s’han suïcidat. Déu
els pot procurar, pels camins que
només ell sap, l’ocasió d’un



penediment saludable. L’Església
prega per les persones que han
atemptat contra la seva pròpia
vida» (Catecisme 2283).

[18] «L’amor d’un mateix és un
principi fonamental de la moralitat.
Per això és legítim de fer respectar el
dret d’un mateix a la vida. Qui
defensa la seva vida no és culpable
d’homicidi, encara que es vegi
obligat a donar al seu agressor un
cop mortal» (Catecisme 2264; cf. Joan
Pau II, enc. Evangelium vitae 55): en
aquest cas, l’homicidi de l’agressor
no constitueix l’objecte directe de la
voluntat del qui es defensa, sinó que
l’objecte moral consisteix a remoure
una amenaça imminent contra la
pròpia vida.

[19] Discurs del Sant Pare Francesc
amb motiu del XXV Aniversari del
Catecisme de l'Església Catòlica, 11
d'octubre del 2017.



[20] «Així es fan culpables d’escàndol
els qui institueixen lleis o estructures
socials que porten a la degradació
dels costums i a la corrupció de la
vida religiosa, o a “condicions socials
que, voluntàriament o no, fan difícil i
pràcticament impossible una
conducta cristiana conforme als
manaments” (Pius XII, discurs de l’1
de juny de 1941)» (Catecisme 2286).

[21] Cf. Joan Pau II, Discurs, 22-
VI-1991, 3; Catecisme 2301.

[22] Ibid. 4.

[23] Pius XII, Discorso
all’Associazione Italiana Donatori di
Cornea, 14-V-1956.

[24] Cf. sant Josepmaria, És Crist que
passa 124.

[25] «Cal a la vegada:



»— que el dany infligit per l’agressor
a la nació o a la comunitat de les
nacions sigui durable, greu i cert;

»— que tots els altres mitjans
adoptats per posar-hi fi hagin
resultat impracticables o ineficaços;

»— que es donin totes les condicions
serioses d’èxit;

»— que l’ús de les armes no ocasioni
mals i desordres més greus que el
dany que es vol eliminar. La potència
dels mitjans moderns de destrucció
pesa terriblement en l’apreciació
d’aquesta condició.

»Aquests són els elements
tradicionals en la doctrina
anomenada de la “guerra justa”.

»L’apreciació d’aquestes condicions
de legitimitat moral pertany al judici
prudent dels qui tenen la càrrega del
bé comú» (Catecisme 2309). A més,
«hi ha obligació moral de negar-se a



complir les ordres que manen un
genocidi» (Catecisme 2313).

La cursa d’armaments «lluny
d’eliminar les causes de la guerra,
corre el risc d’agreujar-les. Les
despeses de riqueses fabuloses en la
preparació d’armes cada dia noves
impedeix de portar ajuda als pobles
necessitats; posa traves al
desenvolupament dels
pobles» (Catecisme 2315). La cursa
d’armaments «és un flagell gravíssim
de la humanitat i perjudica els
pobres de manera
intolerable» (Concili II del Vaticà,
const. Gaudium et spes 81). Les
autoritats tenen el dret i el deure de
regular la producció i el comerç
d’armes (cf. Catecisme 2316).

[26] Sant Josepmaria, Solc 315. Cf.
sant Josepmaria, Forja 879; Camí 525.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-
cristiana-34-el-cinque-manament-del-

decaleg/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-34-el-cinque-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-34-el-cinque-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-34-el-cinque-manament-del-decaleg/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-34-el-cinque-manament-del-decaleg/

	Tema 34. El cinquè manament del decàleg

