
opusdei.org

Tema 29. La persona
i la societat

Per a la persona humana la
vida social no és una realitat
accessòria, sinó que deriva de
la sociabilitat: la persona creix i
realitza la seva vocació només
en unió amb els altres.

11/12/2010

1. La sociabilitat humana

Déu no ha creat l’home com un
«ésser solitari», sinó que l’ha volgut
com un «ésser social» (cf. Gn 1,27;
2,18.20.23). Per a la persona humana



la vida social no és una realitat
accessòria, sinó que deriva d’una
dimensió important, que és inherent
a la seva natura: la sociabilitat.
L’ésser humà pot créixer i pot
realitzar la seva vocació només en
unió amb els altres. [1]

Aquesta sociabilitat natural es fa més
patent si tenim en compte la fe, ja
que hi ha una certa semblança entre
la vida íntima de la Santíssima
Trinitat i la comunió (comuna unió,
participació) que s’ha d’instaurar
entre els homes: tothom ha estat
redimit igualment per Crist i ha estat
cridat al mateix i únic fi. [2] La
revelació mostra que la capacitat
humana per relacionar-se ha d’estar
oberta a tota la humanitat, sense
excloure ningú, i que s’ha de
caracteritzar per una gratuïtat plena,
ja que en el proïsme, més que un
igual, es veu la imatge viva de Déu,
per qui cal estar disposat a donar-se
fins a l’extrem. [3]



L’home, per tant, «està cridat a existir
“per a” l’altre, a convertir-se en un
do», [4] encara que no es limiti a
això. Està cridat a existir no només
«amb» l’altre o «al costat de» l’altre,
sinó «per a» l’altre, cosa que implica
servir, estimar. La llibertat humana
«s’envileix quan l’home, abandonant-
se a les excessives facilitats de la
vida, es reclou en una espècie d’àuria
solitud». [5]

La dimensió natural i el reforçament
sobrenatural de la sociabilitat no
signifiquen, però, que les relacions
socials es puguin deixar a la pura
espontaneïtat: moltes qualitats
naturals de l’ésser humà (per
exemple, el llenguatge) requereixen
formació i pràctica per executar-les
correctament. Així s’esdevé amb la
sociabilitat: és necessari un esforç
personal i col·lectiu per
desenvolupar-la. [6]



La sociabilitat no es limita als
aspectes polítics i mercantils. Són
més importants encara les relacions
basades en els aspectes pregonament
humans: en l’àmbit social també cal
posar en primer pla l’element
espiritual. [7] Per això, la possibilitat
real d’edificar una societat digna de
les persones es troba en el
creixement interior de l’home. La
història de la humanitat no es mou
per un determinisme impersonal,
sinó per la interacció de diferents
generacions de persones, els actes
lliures de les quals construeixen
l’ordre social. [8] Tot això evidencia
la necessitat de conferir un relleu
particular als valors espirituals i a les
relacions desinteressades, que
neixen de la disposició a
l’autodonació. I això és tant una regla
de conducta personal com un
esquema organitzatiu de la societat.

La sociabilitat enllaça amb una altra
característica humana: la igualtat



radical de les persones i les seves
diferències accidentals. Tothom té
una natura idèntica i un origen
idèntic, tothom ha estat redimit per
Crist i ha estat cridat a participar en
la mateixa benaurança divina: «Tots
gaudeixen, doncs, d’una dignitat
igual» ( Catecisme 1934). Al costat
d’aquesta igualtat hi ha també
diferències, que s’han de valorar
positivament si no són injustes:
«Aquestes diferències pertanyen al
pla de Déu, que vol que l’un rebi de
l’altre allò que necessita, i que els qui
disposen de “talents” particulars en
comuniquin els beneficis als qui en
tenen necessitat» ( Catecisme 1937).

2. La societat

La sociabilitat humana s’exerceix
establint diverses associacions
adreçades a assolir diferents
finalitats: «Una societat és un conjunt
de persones lligades d’una manera
orgànica per un principi d’unitat que



ultrapassa cadascuna d’elles» ( 
Catecisme 1880).

Els objectius humans són múltiples,
com també ho són els tipus de nexes:
l’amor, l’ètnia, l’idioma, el territori, la
cultura, etc. Per això, hi ha un ampli
mosaic d’institucions o associacions,
que poden ser constituïdes per
poques persones —com la família—,
o per un nombre cada vegada més
gran d’individus a mesura que es
passa de les diverses associacions a
les ciutats, els estats i la comunitat
internacional.

Algunes societats, com la família i la
societat civil, es corresponen més
immediatament amb la natura de
l’home i li són necessàries, encara
que també contenen elements
culturals que desenvolupen la natura
humana. D’altres són d’iniciativa
lliure i responen al que es podria
qualificar de «culturització» de la
tendència natural de la persona que,



com a tal, s’ha d’afavorir (cf. 
Catecisme 1882; Compendi de la
doctrina social de l’Església 151).

El nexe estret que existeix entre la
persona i la vida social explica
l’enorme influència de la societat en
el progrés personal i en el
deteriorament humà que comporta
una societat defectuosament
organitzada: el comportament de les
persones depèn, d’alguna manera, de
l’organització social, que és un
producte cultural sobre la persona.
Sense reduir l’ésser humà a un
element anònim de la societat, [9] cal
recordar que el creixement ple de la
persona i del progrés social
s’influencien mútuament: [10] entre
la dimensió personal i la dimensió
social de l’home no hi ha cap
oposició, sinó complementarietat;
més encara, són dues dimensions en
íntima connexió que es reforcen
recíprocament.



En aquest sentit, a causa dels pecats
dels homes, s’arriben a generar en la
societat estructures injustes o
estructures de pecat. [11] Aquestes
estructures s’oposen al recte ordre de
la societat, fan més difícil la pràctica
de la virtut i més fàcils els pecats
personals contra la justícia, la caritat,
la castedat, etc. Poden ser costums
immorals generalitzats (com la
corrupció política i econòmica) o lleis
injustes (com les que permeten
l’avortament), etc. [12] Cal eliminar
les estructures de pecat i substituir-
les per estructures justes.

Un mitjà de capital importància per
desmuntar les estructures injustes i
cristianitzar les relacions
professionals i la societat sencera, és
l’afany per viure amb coherència les
normes de la moral professional.
Aquest afany és, a més a més,
condició necessària per santificar el
treball professional. [13]



3. L’autoritat

«Tota comunitat humana necessita
una autoritat que la regeixi. Aquesta
autoritat té el fonament en la
naturalesa humana. És necessària
per a la unitat de la societat. La seva
funció és assegurar tant com sigui
possible el bé comú de la societat» ( 
Catecisme 1898).

Com que la sociabilitat és una
qualitat pròpia de la natura humana,
s’ha de concloure que tota autoritat
legítima emana de Déu, com a autor
de la natura (cf. Rm 13,1; Catecisme
1899). Però «la determinació del
règim i la designació dels governants
han de deixar-se a la lliure voluntat
dels ciutadans». [14]

La legitimitat moral de l’autoritat no
procedeix de si mateixa: és ministra
de Déu (cf. Rm 13,4) amb vista al bé
comú. [15] Els qui estan constituïts
en autoritat han d’exercir-la com a
servei, practicar la justícia



distributiva, evitar el favoritisme i
qualsevol interès personal, no
comportar-se de manera despòtica
(cf. Catecisme 1902, 2235 i 2236).

«L’autoritat pública pot, a voltes,
renunciar a reprimir el que
provocaria, si estigués prohibit, un
perjudici més greu (cf. sant Tomàs
d’Aquino, Summa Theologiae 1-2.96. 
a .2); tanmateix mai no pot legitimar,
com a dret dels individus —encara
que fossin la majoria dels membres
de la societat—, l’ofensa infligida a
altres persones mitjançant la negació
d’un dret seu tan fonamental com el
de la vida». [16]

Pel que fa als sistemes polítics,
«l’Església aprecia el sistema de la
democràcia, en la mesura que
assegura la participació dels
ciutadans en les opcions polítiques i
garanteix als governats la possibilitat
d’escollir i controlar els seus propis
governants». [17] L’ordenació



democràtica de l’Estat és part del bé
comú. Però «el valor de la
democràcia es manté o cau segons
els valors que encarna i promou:
fonamentals i imprescindibles són
certament la dignitat de cada
persona humana, el respecte dels
seus drets inviolables i inalienables».
[18] «Una democràcia sense valors es
converteix amb facilitat en un
totalitarisme». [19]

4. El bé comú

Per bé comú s’entén «la suma
d’aquelles condicions de la vida
social que permeten, tant a les
col·lectivitats com a cada individu,
d’assolir amb més plenitud i facilitat
la pròpia perfecció». [20] El bé comú,
per tant, no és només d’ordre
material, sinó també espiritual (tots
dos interconnectats), i «comporta 
tres elements essencials » ( Catecisme
1906):



— respectar la persona i la seva
llibertat; [21]

— procurar el benestar social i el
creixement humà integral; [22]

— promoure «la pau, és a dir,
l’estabilitat d’un ordre just» ( 
Catecisme 1909). [23]

Tenint en compte la natura social de
l’home, el bé de cadascú està
necessàriament relacionat amb el bé
comú i aquest, al seu torn, ha d’estar
orientat al progrés de les persones
(cf. Catecisme 1905 i 1912). [24]

L’àmbit del bé comú no és només la
ciutat o el país. Existeix també «un bé
comú universal . Això demana una
organització de la comunitat de les
nacions» ( Catecisme 1911).

5. La societat i la dimensió
transcendent de la persona



La sociabilitat afecta totes les
característiques de la persona i, per
tant, la seva dimensió transcendent.
La pregona veritat sobre l’home, de
la qual deriva la seva dignitat,
consisteix a ser imatge i semblança
de Déu i a estar cridat a la comunió
amb ell. [25] Per això, «la dimensió
teològica és necessària per
interpretar i resoldre els problemes
actuals de la convivència humana». 
[26]

Això explica la fatuïtat de les
propostes socials que negligeixen la
dimensió transcendent. De fet,
l’ateisme —en les diferents
manifestacions— és un dels
fenòmens més greus del nostre
temps i les seves conseqüències són
perjudicials per a la vida social. [27]
Aquest fet és particularment evident
en el moment actual: a mesura que
es perden les arrels religioses d’una
comunitat, les relacions entre els
seus components es fan més tenses i



violentes, perquè es debilita i fins i
tot es perd la força moral per actuar
bé. [28]

Si volem que l’ordre social tingui una
base estable, hi és necessari un
fonament absolut, que no estigui a
l’arbitri de les opinions versàtils o
dels jocs de poder, i només Déu és el
fonament absolut. [29] Cal, per tant,
evitar la separació i, encara més, la
contraposició entre les dimensions
religiosa i social de la persona
humana. [30] És necessari
harmonitzar aquests dos àmbits de la
veritat de l’home, que s’impliquen i
es promouen mútuament: la cerca
incondicional de Déu (cf. Catecisme
358 i 1721; Compendi de la doctrina
social de l’Església 109) i la sol·licitud
pel proïsme i el món, que resulta
reforçada per la dimensió
teocèntrica. [31]

Com a conseqüència, és
indispensable el creixement



espiritual per afavorir el progrés de
la societat: la renovació social es
nodreix en la contemplació.
Efectivament, la trobada amb Déu en
la pregària introdueix en la història
una força misteriosa que canvia els
cors, els mou a la conversió i, per
això mateix, és l’energia necessària
per transformar les estructures
socials.

Obstinar-se en el canvi social sense
un afany seriós en el canvi personal
és un miratge per a la humanitat, que
acaba en desil·lusió i, moltes vegades,
en una forta degradació vital. Un
«nou ordre social» realista i, per tant,
sempre millorable requereix, alhora,
augmentar les competències
tècniques i científiques necessàries, 
[32] la formació moral i la vida
espiritual: d’això derivarà la
renovació de les institucions i de les
estructures. [33] Sense oblidar, a més
a més, que l’afany per edificar un



ordre social just ennobleix la
persona que el realitza.

6. Participació dels catòlics en la
vida pública

Participar en la promoció del bé
comú, cadascú segons el lloc que
ocupa i el paper que exerceix, és un
deure «inherent a la dignitat de la
persona humana» ( Catecisme 1913).
«Ningú no s’ha de conformar amb
una ètica merament individualista». 
[34] Per això «els ciutadans, tant com
els sigui possible, han de prendre
una part activa en la vida pública » ( 
Catecisme 1915). [35]

El dret i el deure de participar en la
vida social deriva del principi de
subsidiarietat: «Una estructura social
d’ordre superior no ha d’interferir en
la vida interna d’un grup social
d’ordre inferior, tot privant-lo de les
seves competències; sinó que més
aviat l’ha de sostenir en cas de
necessitat i l’ha d’ajudar a coordinar



la seva acció amb la dels altres
components socials, amb vista al bé
comú». [36]

Aquesta participació es realitza,
sobretot, mitjançant el compliment
responsable dels propis deures
familiars i professionals (cf. 
Catecisme 1914) i de les obligacions
de justícia legal (com, per exemple, el
pagament d’impostos). [37] També es
realitza mitjançant la pràctica de les
virtuts, especialment de la
solidaritat.

Tenint en compte la
interdependència de les persones i
dels grups humans, la participació en
la vida pública s’ha de fer amb
esperit de solidaritat, entès com un
afany en pro dels altres. [38] La
solidaritat ha de ser el fi i el criteri
per organitzar la societat, no com a
simple desig moralitzant, sinó com a
explícita i legítima exigència de
l’ésser humà: en bona part, la pau del



món depèn de la solidaritat (cf. 
Catecisme 1939 i 1941). [39] Tot i que
la solidaritat comprèn tots els homes,
una raó d’urgència fa que la
solidaritat sigui més necessària com
més difícils siguin les situacions de
les persones: es tracta de l’amor
preferencial pels necessitats (cf. 
Catecisme 1932, 2443-2449; Compendi
de la doctrina social de l’Església
183-184).

En tant que ciutadans, els fidels
tenen els mateixos deures i drets dels
qui es troben en una situació
idèntica. En tant que catòlics, tenen
un plus de responsabilitat (cf. Tt
3,1-2; 1Pe 2,13-15). [40] Per això, «els
fidels laics de cap manera poden
abdicar de la participació en la
“política”». [41] Aquesta participació
és particularment necessària per
aconseguir que «les exigències de la
doctrina i de la vida cristianes
impregnin les realitats socials,



polítiques i econòmiques» ( 
Catecisme 899).

Ja que en no poques ocasions les lleis
civils no s’ajusten a l’ensenyament de
l’Església, els catòlics han de fer el
possible, col·laborant amb altres
ciutadans de bona voluntat, per
rectificar aquestes lleis, sempre dins
les vies legítimes i amb caritat. [42]
En qualsevol cas, han d’ajustar la
seva conducta a la doctrina catòlica,
encara que això els pugui comportar
inconvenients, tenint en compte que
ha d’obeir Déu abans que els homes
(cf. Ac 5,29).

En definitiva, els catòlics han
d’exercir els seus drets civils i
complir els seus deures. Això afecta
especialment els fidels laics, que
estan cridats a santificar el món des
de dins, amb iniciativa i
responsabilitat, sense esperar que la
jerarquia resolgui els problemes amb



les autoritats civils o els proposi les
solucions que han d’adoptar. [43]

Enrique Colom

Bibliografia bàsica

Catecisme de l’Església catòlica
1877-1917; 1939-1942; 2234-2249.

Compendi de la doctrina social de
l’Església 34-43; 149-151; 164-170;
541-574.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilia «Crist Rei»,
a És Crist que passa 179-187.

Congregació per a la Doctrina de la
Fe, Nota doctrinal sobre algunes
qüestions relatives al compromís i la
conducta dels catòlics en la vida
política , 24-XI-2002.



[1] Cf. Concili II del Vaticà, Gaudium
et spes 24-25; Congregació per a la
Doctrina de la Fe, instr. Libertatis
conscientia 32; Compendi de la
doctrina social de l’Església 110.

[2] «Estar en comunió amb Jesucrist
ens fa participar de la seva capacitat
de ser “per a tots”, fa que aquesta
realitat sigui la nostra manera de ser.
Ens compromet a favor dels altres,
però només estant en comunió amb
ell podem realment arribar a ser per
als altres, per a tots» (Benet XVI, enc. 
Spe salvi , 30-XI-2007, 28).

[3] Cf. Joan Pau II, enc. Sollicitudo rei
socialis , 30-XII-1987, 40.

[4] Joan Pau II, carta ap. Mulieris
dignitatem , 15-VIII-1988, 7.

[5] Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 31.

[6] «La sociabilitat humana no
comporta automàticament la



comunió de les persones, el do de si.
A causa de la supèrbia i l’egoisme,
l’home descobreix dins seu el
germen d’insociabilitat, de
tancament individualista i de vexació
de l’altre» ( Compendi de la doctrina
social de l’Església 150).

[7] Cf. Benet XVI, enc. Spe salvi 24 a.

[8] «La societat que existeix
històricament sorgeix per
l’entrellaçament de les llibertats de
totes les persones que hi interactuen,
tot contribuint, mitjançant les seves
opcions, a edificar-la o empobrir-la» (
Compendi de la doctrina social de
l’Església 163).

[9] «La persona humana és i ha de
ser el principi, el subjecte i el fi de
totes les institucions socials» (Concili
II del Vaticà, const. Gaudium et spes
25). Cf. Pius XII, Radiomissatge de
Nadal , 24-XII-1942: AAS 35 (1943) 12;
Joan XXIII, enc. Mater et magistra :
AAS 53 (1961) 453; Catecisme 1881; 



Compendi de la doctrina social de
l’Església 106.

[10] Cf. Joan Pau II, enc. Sollicitudo
rei socialis 38; Catecisme 1888; 
Compendi de la doctrina social de
l’Església 62, 82 i 134.

[11] Cf. Joan Pau II, enc. Sollicitudo
rei socialis 36.

[12] «L’Església, quan parla de
situacions de pecat o denuncia com a
pecats socials determinades
situacions o comportaments
col·lectius [...], sap i proclama que
aquests casos de pecat social són el
fruit, l’acumulació i la concentració
de molts pecats personals. Es tracta
de pecats personalíssims de qui
genera o afavoreix la iniquitat o
l’aprofita, de qui, podent fer alguna
cosa per evitar, eliminar, o almenys
limitar determinats mals socials,
omet de fer-ho per mandra, por i
encobriment, complicitat solapada o
indiferència, de qui busca refugi en



la presumpta impossibilitat de
canviar el món, i també de qui
pretén estalviar-se la fatiga i el
sacrifici», (Joan Pau II, exh. ap. 
Reconciliatio et paenitentia , 2-
XII-1984, 16).

[13] Cf. Concili II del Vaticà, const. 
Lumen gentium 36; Joan Pau II, enc. 
Centesimus annus , 1-V-1991, 38; 
Compendi de la doctrina social de
l’Església 570. Es tracta, generalment,
d’un procés, no d’un canvi
instantani, la qual cosa comporta que
els fidels moltes vegades hauran de
conviure amb aquestes estructures i
patir-ne les conseqüències, sense
deixar-se corrompre i sense perdre
l’interès per canviar-les. Convé
meditar les paraules del Senyor: «No
et demano que els treguis del món,
sinó que els preservis del
Maligne» (Jn 17,15).



[14] Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 74. Cf. Catecisme
1901.

[15] «L’autoritat només s’exerceix
legítimament si cerca el bé comú del
grup que presideix i si, per
aconseguir-lo, empra mitjans
moralment lícits. Si s’escau que els
dirigents dictin lleis injustes o
prenguin mesures contràries a
l’ordre moral, aquestes disposicions
no poden obligar en consciència» ( 
Catecisme 1903).

[16] Joan Pau II, enc. Evangelium
vitae , 25-III-1995, 71.

[17] Joan Pau II, enc. Centesimus
annus 46.

[18] Joan Pau II, enc. Evangelium
vitae 70. El papa es refereix en
particular al dret de cada ésser humà
innocent a la vida, al qual s’oposen
les lleis de l’avortament.



[19] Joan Pau II, enc. Centesimus
annus 46.

[20] Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 26. Cf. Catecisme
1906.

[21] «En nom del bé comú, els poders
públics tenen obligació de respectar
els drets fonamentals i inalienables
de la persona humana. [...] En
particular, el bé comú resideix en les
condicions d’exercici de les llibertats
naturals que són indispensables per
al desenrotllament de la vocació
humana» ( Catecisme 1907).

[22] L’autoritat, respectant el principi
de subsidiarietat i promovent la
iniciativa privada, ha de procurar
que cadascú disposi del que és
necessari per portar una vida digna:
l’aliment, el vestit, la salut, el treball,
l’educació i la cultura, la informació
adequada, etc.: cf. Catecisme 1908 i
2211.



[23] La pau no és només l’absència
de guerra. La pau no es pot assolir
sense la salvaguarda de la dignitat de
les persones i els pobles: cf. 
Catecisme 2304. La pau és la
«tranquil·litat de l’ordre» (sant
Agustí, De civitate Dei 19.13). És obra
de la justícia: cf. Is 32,17. L’autoritat
ha de procurar, per mitjans lícits, «la 
seguretat de la societat i la dels seus
membres. Aquí es basa el dret a la
legítima defensa personal i
col·lectiva» ( Catecisme 1909).

[24] «L’ordre i el progrés socials han
de repercutir constantment en el bé
de les persones [...] i no al revés»,
(Concili II del Vaticà, enc. Gaudium et
spes 26).

[25] Cf. Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 19.

[26] Joan Pau II, enc. Centesimus
annus 55. Cf. Concili II del Vaticà, 
Gaudium et spes 11 i 41.



[27] Cf. Joan Pau II, enc. Evangelium
vitae 21-24. Joan Pau II, després de
parlar de l’error de les ideologies,
afegia: «Si després ens preguntem on
neix aquesta errònia concepció de la
natura de la persona i de la
“subjectivitat” de la societat, cal
respondre que la causa principal és
l’ateisme. Precisament en la resposta
a la crida de Déu, implícita en l’ésser
de les coses, és on l’home es fa
conscient de la seva dignitat
transcendent. [...] La negació de Déu
priva la persona del seu fonament i,
consegüentment, la indueix a
organitzar l’ordre social prescindint
de la dignitat i la responsabilitat de la
persona» (Joan Pau II, enc. 
Centesimus annus 13).

[28] L’home pot construir la societat i
«organitzar la terra sense Déu; però,
al cap i a la fi, sense Déu només pot
organitzar-la contra l’home.
L’humanisme exclusiu és un
humanisme inhumà» (Pau VI, enc. 



Populorum progressio , 26-III-1967,
42). Cf. Joan XXIII, enc. Mater et
magistra : AAS; Concili II del Vaticà,
const. Gaudium et spes 21; Benet XVI,
enc. Deus caritas est , 25-XII-2005, 42.

[29] Cf. Lleó XIII, enc. Diuturnum
illud: Acta Leonis XIII , 2 (1882) 277 i
278; Pius XI, enc. Caritat Christi :
AAS.

[30] Alguns «veuen el cristianisme
com un conjunt de pràctiques o
d’actes de pietat, sense percebre’n la
relació amb les situacions de la vida
corrent, amb la urgència d’atendre
les necessitats dels altres i d’esforçar-
se a posar remei a les injustícies. [...]
D’altres —en canvi— tendeixen a
afigurar-se que, per poder ser
humans, cal posar en sordina alguns
aspectes centrals del dogma cristià, i
actuen com si la vida d’oració, el
tracte continu amb Déu, constituïssin
una fugida davant les pròpies
responsabilitats i un abandó del



món. Obliden que justament Jesús
ens ha fet conèixer fins a quin punt
cal dur l’amor i el servei. Només si
mirem d’entendre el secret de l’amor
de Déu, d’aquest amor que arriba
fins a la mort, serem capaços de
donar-nos totalment als altres, sense
deixar-nos vèncer per la dificultat o
per la indiferència» (sant Josepmaria,
És Crist que passa 98).

[31] Existeix una pregona «interacció
entre l’amor a Déu i l’amor al
proïsme [...]. Si en la meva vida
manca completament el contacte
amb Déu, podré veure en el proïsme
només l’altre, sense aconseguir
reconèixer-hi la imatge divina. Per
contra, si en la meva vida ometo del
tot l’atenció a l’altre, volent ser
només “piadós” i complir amb els
meus “deures religiosos”, també es
marceix la relació amb Déu» (Benet
XVI, enc. Deus caritas est 18). Cf. Joan
Pau II, enc. Evangelium vitae 35-36; 



Compendi de la doctrina social de
l’Església 40.

[32] «Tot treball professional exigeix
una formació prèvia, i després un
esforç constant per millorar aquesta
preparació i acomodar-la a les noves
circumstàncies que hi concorrin.
Aquesta exigència constitueix un
deure particularíssim per a aquells
qui aspiren a ocupar llocs directius
en la societat, ja que han d’estar
cridats a un servei molt important
també, del qual depèn el benestar de
tothom» (sant Josepmaria, Converses
90).

[33] «Es contribueix a un món millor
només fent el bé ara i en primera
persona, amb passió i on sigui
possible» (Benet XVI, enc. Deus
caritas est 31 b .

[34] Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 30.



[35] «Un home o una societat que no
reaccioni davant les tribulacions o
les injustícies, i que no s’esforci per
alleujar-les, no són un home o una
societat a la mesura de l’amor del Cor
de Crist. Els cristians —conservant
sempre la més àmplia llibertat a
l’hora d’estudiar i de dur a la pràctica
les diverses solucions i, doncs, amb
un lògic pluralisme—, han de
coincidir en l’afany idèntic de servir
la humanitat. Altrament, llur
cristianisme no serà la Paraula i la
Vida de Jesús: només serà una
disfressa, una enganyifa de cara a
Déu i de cara als homes» (sant
Josepmaria, És Crist que passa 167).

[36] Joan Pau II, enc. Centesimus
annus 48. Cf. Catecisme 1883; 
Compendi de la doctrina social de
l’Església 186 i 187.

«El principi de subsidiarietat s’oposa
a totes les formes de col·lectivisme.
Marca els límits de la intervenció de



l’Estat. Mira d’harmonitzar les
relacions entre els individus i les
societats. Tendeix a instaurar un
veritable ordre internacional» ( 
Catecisme 1885).

Déu «deixa a cada ésser creat les
funcions que pot exercir, segons les
capacitats de la naturalesa que li és
pròpia. En la vida social cal imitar
aquesta manera de governar. El
capteniment de Déu en el
governament del món, que
testimonia el seu gran respecte
envers la llibertat humana, ha
d’inspirar la saviesa dels qui
governen les comunitats humanes.
Han de comportar-se com a ministres
de la providència divina» (Catecisme
1884).

[37] La justícia legal és la virtut que
mena la persona a donar el que el
ciutadà deu equitativament a la
comunitat: cf. Catecisme 2411.



«La submissió a l’autoritat i la
coresponsabilitat del bé comú
exigeixen moralment el pagament
dels impostos» ( Catecisme 2240). «El
frau o d’altres subterfugis amb què
alguns s’escapen de les obligacions
de la llei o de les prescripcions del
deure social, han de ser francament
condemnats, ja que són
incompatibles amb les exigències de
la justícia» ( Catecisme 1916).

[38] «Es tracta de la
interdependència, percebuda com a
sistema determinant de les relacions
en el món actual, en els aspectes
econòmic, cultural, polític i religiós, i
assumida com a categoria moral.
Quan la interdependència és
reconeguda així, la resposta
corresponent, com a actitud moral i
social i com a “virtut”, és la
solidaritat» (Joan Pau II, enc. 
Sollicitudo rei socialis 38).



[39] Cf. Compendi de la doctrina
social de l’Església 193-195.

[40] Cf. Concili II del Vaticà, Gaudium
et spes 75.

[41] Joan Pau II, exh. ap. 
Christifideles laici , 30-XII-1988, 42.

[42] Per exemple, «quan no sigui
possible evitar o abrogar
completament una llei avortista, un
parlamentari, l’absoluta oposició
personal del qual a l’avortament
sigui clara i notòria a tothom, pot
lícitament oferir suport a propostes
encaminades a limitar els danys
d’aquesta llei i disminuir així els
efectes negatius en l’àmbit de la
cultura i de la moralitat
pública» (Joan Pau II, enc. 
Evangelium vitae 73).

[43] Correspon als laics, «per la seva
iniciativa lliure i sense esperar
passivament consignes o directrius,
penetrar amb esperit cristià la



mentalitat i els costums, les lleis i les
estructures de les seves comunitats
de vida» (Pau VI, enc. Populorum
progressio 81). Cf. Concili II del
Vaticà, const. Lumen gentium 31;
const. Gaudium et spes 43; Joan Pau
II, exh. ap. Christifideles laici 15; 
Catecisme 2442.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-
cristiana-29-la-persona-i-la-societat/

(08/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-29-la-persona-i-la-societat/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-29-la-persona-i-la-societat/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-29-la-persona-i-la-societat/

	Tema 29. La persona i la societat

