
opusdei.org

Tema 27. La
moralitat dels actes
humans

L’acció és moralment bona
quan l’elecció lliure és
conforme a l’autèntic bé de
l’home.

14/12/2010

1. Moralitat dels actes humans

«Els actes humans, és a dir,
lliurement escollits després d’un
judici de consciència, són moralment
qualificables. Són bons o
dolents» (Catecisme 1749). «L’acció és



moralment bona quan l’elecció de la
llibertat és conforme a l’autèntic bé
de l’home i expressa així l’ordenació
voluntària de la persona cap al seu fi
últim, és a dir, Déu mateix».[1] «La
moralitat dels actes humans depèn:

»— de l’objecte escollit;

»— del fi buscat o de la intenció;

»— de les circumstàncies de l’acció.

»L’objecte, la intenció i les
circumstàncies formen les “fonts”, o
els elements constitutius, de la
moralitat dels actes
humans» (Catecisme 1750).

2. L’objecte moral

L’objecte moral «és el fi pròxim d’una
elecció deliberada que determina
l’acte de la voluntat de la persona
que actua».[2] El valor moral dels
actes humans (el fet que siguin bons
o dolents) depèn sobretot de la



conformitat de l’objecte o de l’acte
volgut amb el bé de la persona,
segons el judici de la recta raó.[3]
Només si l’acte humà és bo pel seu
objecte, és «ordenable» al fi últim.[4]

Hi ha actes que són intrínsecament
dolents perquè són dolents «sempre i
en si mateixos, és a dir, pel seu
objecte, independentment de les
intencions ulteriors de qui actua i de
les circumstàncies».[5]

El proporcionalisme i el 
conseqüencialisme són teories
errònies sobre la noció i la formació
de l’objecte moral d’una acció, segons
les quals cal determinar-lo sobre la
base de la «proporció» entre els béns
i els mals que es persegueixen, o de
les «conseqüències» que en poden
derivar.[6]

3. La intenció

En l’acció humana «el fi és el terme
primer de la intenció i designa



l’objectiu buscat en l’acció. La
intenció és un moviment de la
voluntat cap al fi; mira el terme de
l’acció» (Catecisme 1752).[7] Un acte
que, pel seu objecte, és «ordenable» a
Déu, «arriba a la seva perfecció
última i decisiva quan la voluntat
l’ordena efectivament a Déu».[8] La
intenció del subjecte que actua «és
un element essencial en la
qualificació moral de
l’acció» (Catecisme 1752).

La intenció «no es limita a la direcció
de les nostres accions singulars, sinó
que pot ordenar cap a una mateixa
finalitat moltes accions; pot orientar
tota la vida cap a l’últim fi.[9] [...]
Una mateixa acció també pot ser
inspirada per moltes
intencions» (Catecisme 1752).

«Una intenció bona (per exemple,
ajudar el proïsme) no fa ni bo ni just
un comportament en si mateix
desordenat (com la mentida i la



maledicència). El fi no justifica els
mitjans.[10] [...] Per contra, una
intenció dolenta afegida (com la
vanaglòria), fa dolent un acte que en
si mateix pot ser bo (com l’almoina;
cf. Mt 6,2-4)» (Catecisme 1753).

4. Les circumstàncies

Les circumstàncies «són els elements
secundaris d’un acte moral.
Contribueixen a agreujar o a
disminuir la bondat o la malícia
moral dels actes humans (per
exemple, la quantitat d’un robatori).
També poden atenuar o augmentar
la responsabilitat del qui obra (com
ara actuar per por de la mort). [...]
Les circumstàncies [...] no poden fer
que sigui bona o justa una acció que
en si mateixa és dolenta» (Catecisme
1754).

«L’acte moralment bo suposa a la
vegada la bonesa de l’objecte, del fi i
de les circumstàncies» (Catecisme
1755).[11]



5. Les accions indirectament
voluntàries

«Una acció pot ser indirectament
voluntària quan resulta fruit d’una
negligència respecte d’allò que un
hauria d’haver conegut o
fet» (Catecisme 1736).[12]

«Un efecte pot ser tolerat sense ser
volgut pel qui actua. Així
l’esgotament d’una mare al capçal
del seu fill malalt. L’efecte dolent no
és imputable si no ha estat volgut ni
com a fi ni com a mitjà de l’acció.
Així la mort rebuda per auxiliar una
persona en perill. Perquè l’efecte
dolent sigui imputable, cal que sigui
previsible i que el qui actua tingui la
possibilitat d’evitar-lo, per exemple,
en el cas d’un homicidi comès per un
conductor en estat
d’embriaguesa» (Catecisme 1737).

També es diu que s’ha realitzat un
efecte amb «voluntat indirecta» quan
no es desitjava ni com a fi ni com a



mitjà per a una altra cosa, però se
sap que acompanya de manera
necessària allò que es vol realitzar.
[13] Això és important en la vida
moral, perquè de vegades passa que
hi ha accions que tenen dos efectes,
un de bo i un altre de dolent, i pot ser
lícit realitzar-les per obtenir-ne
l’efecte bo (volgut directament),
encara que no se’n pugui evitar el
dolent (que, per tant, es vol només
indirectament). Es tracta de vegades
de situacions molt delicades, en què
el més prudent és demanar consell a
qui pot donar-lo.

Un acte és voluntari (i, per tant,
imputable) in causa quan no es busca
directament, però se segueix sovint
(in multis) d’una conducta
directament volguda. Per exemple,
qui no guarda convenientment la
vista davant imatges obscenes és
responsable (perquè ho ha volgut in
causa) del desordre (no directament
elegit) de la seva imaginació, i qui



lluita per viure la presència de Déu
vol in causa els actes d’amor que
realitza sense, aparentment,
proposar-s’ho.

6. La responsabilitat

«La llibertat fa l’home responsable
dels seus actes en la mesura que són
voluntaris» (Catecisme 1734).
L’exercici de la llibertat implica
sempre una responsabilitat davant
Déu: en qualsevol acte lliure d’alguna
manera acceptem o rebutgem la
voluntat de Déu. «El progrés en la
virtut, el coneixement del bé i l’ascesi
augmenten el domini de la voluntat
sobre els seus actes» (Catecisme
1734).

«La imputabilitat i la responsabilitat
d’una acció poden ser disminuïdes i
fins i tot suprimides per la
ignorància, la inadvertència, la
violència, la por, els hàbits, les
afeccions immoderades i altres



factors psíquics o socials» (Catecisme
1735).

7. El mèrit

«La paraula “mèrit” designa, en
general, la paga deguda per una
comunitat o una societat a l’acció
d’un dels seus membres valorada
com un benefici o un dany, digne de
recompensa o de càstig. El mèrit té
origen en la virtut de la justícia,
segons el principi de la igualtat que
la regeix» (Catecisme 2006).[14]

L’home no té, per si mateix, mèrit
davant Déu per les seves obres bones
(cf. Catecisme 2007). No obstant això,
«l’adopció filial ens fa participar de
la naturalesa divina per la gràcia, i
així ens confereix, segons la justícia
gratuïta de Déu, un veritable mèrit.
Es tracta d’un dret en virtut de la
gràcia, el ple dret de l’amor i ens fa
“cohereus” del Crist i dignes
d’obtenir l’“herència promesa de la
vida eterna”[15]» (Catecisme 2009).



«El mèrit de l’home davant Déu en la
vida cristiana ve del fet que Déu ha
determinat lliurement d’associar
l’home a l’obra de la seva
gràcia» (Catecisme 2008).[16]

Francisco Díaz

Bibliografia bàsica

Catecisme de l’Església catòlica
1749-1761.

Joan Pau II, enc. Veritatis splendor, 6-
VIII-1993, 71-83.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilia «El respecte
cristià a la persona i a la seva
llibertat», a És Crist que passa 67-72.

[1] Joan Pau II, enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 72. «La
pregunta inicial del diàleg del jove



amb Jesús —“Mestre, quina cosa
bona haig de fer per a obtenir la vida
eterna?” (Mt 19,16)— evidencia
immediatament el vincle essencial
entre el valor moral d’un acte i el fi
últim de l’home [...]. La resposta de
Jesús, que remet als manaments,
manifesta també que el camí cap al fi
està marcat pel respecte a les lleis
divines, les quals tutelen el bé humà.
Només l’acte que és conforme al bé
pot ser el camí que condueix a la
vida» (loc. cit.).

[2] Joan Pau II, enc. Veritatis splendor
78. Cf. Catecisme 1751. Per saber
quin és l’objecte moral d’un acte, «cal
situar-se en la perspectiva de la
persona que actua. En efecte,
l’objecte de l’acte de la voluntat és un
comportament escollit lliurement. I
en la mesura que és conforme a
l’ordre de la raó, és causa de la
bondat de la voluntat [...]. Així doncs,
no es pot prendre com a objecte d’un
determinat acte moral un procés o



un esdeveniment d’ordre físic
només, que es valora en la mesura
que origina un determinat estat de
coses en el món extern» (loc. cit.). No
s’ha de confondre l’«objecte físic»
amb l’«objecte moral» de l’acció (una
mateixa acció física pot ser objecte
d’actes morals diversos; per exemple,
tallar amb un bisturí pot ser una
operació quirúrgica o pot ser un
homicidi).

[3] «La moralitat de l’acte humà
depèn sobretot i fonamentalment de
l’objecte escollit racionalment per la
voluntat deliberada» (Joan Pau II,
enc. Veritatis splendor 78).

[4] Cf. ibid. 78 i 79.

[5] Ibid. 80; cf. Catecisme 1756. El
Concili II del Vaticà n’assenyala
diversos exemples: els atemptats
contra la vida humana, com «els
homicidis de qualsevol mena, els
genocidis, els avortaments,
l’eutanàsia i el mateix suïcidi



voluntari»; els atemptats contra la
integritat de la persona humana, com
«les mutilacions, les tortures
corporals o mentals, fins i tot els
intents de coacció psicològica»; les
ofenses a la dignitat humana, com
«les condicions infrahumanes
d’habitatge, els empresonaments
arbitraris, les deportacions,
l’esclavitud, la prostitució, el tràfic de
blanques i de joves; també les
condicions laborals ignominioses, en
què els treballadors són tractats com
a mers instruments de lucre, i no pas
com a persones lliures i
responsables. Totes aquestes coses i
altres de semblants són certament
mals que alhora enlletgeixen la
civilització humana, deshonren més
els qui les practiquen que els qui
pateixen la injustícia i són
summament contràries a l’honor del
Creador» (Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 27).



Pau VI, referint-se a les pràctiques
contraceptives, va ensenyar que mai
no és lícit «fer objecte d’un acte
positiu de la voluntat el que és
intrínsecament desordenat i, per això
mateix, indigne de la persona
humana, encara que amb això es
volgués salvaguardar o promoure el
bé individual, familiar o social» (Pau
VI, enc. Humanae vitae, 25-VII-1968,
14).

[6] Aquestes teories no afirmen que
«es pot fer un mal per obtenir un
bé», sinó que no es pot dir que hi
hagi comportaments que són sempre
dolents, perquè depèn en cada cas de
la «proporció» entre els béns i els
mals, o de les «conseqüències» (cf.
Joan Pau II, enc. Veritatis splendor
75).

Per exemple, un proporcionalista no
sostindria que «es pot fer una estafa
per un fi bo», sinó que examinaria si
el que es fa és una estafa o no ho és



(si el que «s’ha escollit
objectivament» és una estafa o no)
tenint en compte totes les
circumstàncies i la intenció.
Finalment podria dir que no és una
estafa el que en realitat sí que ho és, i
podria justificar aquesta acció (o
qualsevol altra).

[7] L’objecte moral es refereix a allò
que la voluntat vol amb l’acte concret
(per exemple, matar una persona o
donar una almoina), mentre que la
intenció es refereix a per què ho vol
(per exemple, per cobrar una
herència, per quedar bé davant els
altres o per ajudar un pobre).

[8] Joan Pau II, enc. Veritatis splendor
78.

[9] Per exemple, un servei que es fa a
algú pretén ajudar el proïsme, però
pot estar inspirat alhora per l’amor
de Déu com a fi últim de totes les
nostres accions o es pot fer per



interès propi o per satisfer la vanitat
(cf. Catecisme 1752).

[10] «Sovint passa que l’home actua
amb bona intenció, però sense profit
espiritual perquè li falta la bona
voluntat. Per exemple, qui roba per
ajudar els pobres: en aquest cas, tot i
que la intenció és bona, falta la
rectitud de la voluntat perquè les
obres són dolentes. En conclusió, la
bona intenció no autoritza a fer cap
obra dolenta. “Altres m’acusen
d’ensenyar: Fem el mal perquè se’n
segueixi el bé! Els qui em calumnien
així, mereixen de ser
condemnats” (Rm 3,8)» (sant Tomàs
d’Aquino, In duo praecepta caritatis: 
Opuscula theologica II.1168).

[11] És a dir, perquè un acte lliure
s’ordeni al veritable fi últim, es
requereix:

a) que sigui, en si mateix, ordenable
al fi: és la bondat objectiva, o per
l’objecte, de l’acte moral;



b) que sigui ordenable al fi en les 
circumstàncies de lloc, temps, etc., en
què es realitza;

c) que la voluntat del subjecte
efectivament l’ordeni al veritable fi
últim: és la bondat subjectiva, o per
la intenció.

[12] «Per exemple, un accident que
prové de la ignorància del codi de
circulació» (Catecisme 1736). En
ignorar —s’entén que
voluntàriament, culpablement— les
normes elementals del codi de
circulació, es pot dir que es volen de
manera indirecta les conseqüències
d’aquesta ignorància.

[13] Per exemple, el qui pren una
pastilla per guarir-se el refredat
sabent que li farà venir una mica de
son, el que vol directament és guarir
el refredat, i indirectament la son.
Pròpiament parlant, els efectes
indirectes d’una acció no es «volen»,
sinó que es toleren o permeten en la



mesura que estan inevitablement
units al que es necessita fer.

[14] La culpa és, en conseqüència, la
responsabilitat que prenem davant
Déu quan pequem i ens fem
mereixedors de càstig.

[15] Concili de Trento: DS 1546.

[16] Quan el cristià obra bé, «el que
és primordial és l’acció paternal de
Déu, en tant que l’impulsa, i el que és
secundari és l’acció lliure de l’home,
en tant que hi col·labora, de manera
que els mèrits de les obres bones han
d’atribuir-se a la gràcia de Déu en
primer lloc, i al fidel cristià tot
seguit» (loc. cit.).

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-
cristiana-27-la-moralitat-dels-actes-

humans/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-27-la-moralitat-dels-actes-humans/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-27-la-moralitat-dels-actes-humans/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-27-la-moralitat-dels-actes-humans/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-27-la-moralitat-dels-actes-humans/

	Tema 27. La moralitat dels actes humans

