opusdei.org

Tema 27. La
moralitat dels actes
humans

[’accid és moralment bona
quan l’eleccio lliure és
conforme a I’autentic bé de
I’home.

14/12/2010

1. Moralitat dels actes humans

«Els actes humans, és a dir,
lliurement escollits després d’un
judici de consciencia, son moralment
qualificables. Son bons o

dolents» (Catecisme 1749). «L’accio és



moralment bona quan I’eleccio de la
llibertat és conforme a I’auténtic bé
de I’home i expressa aixi ’ordenacid
voluntaria de la persona cap al seu fi
ultim, és a dir, Déu mateix».[1] «La
moralitat dels actes humans depén:

»— de 1’objecte escollit;
»— del fi buscat o de la intencio;
»— de les circumstancies de I’accid.

»L’objecte, la intencio i les
circumstancies formen les “fonts”, o
els elements constitutius, de la
moralitat dels actes

humans» (Catecisme 1750).

2. L’objecte moral

L’objecte moral «és el fi proxim d’una
elecci6 deliberada que determina
I’acte de la voluntat de la persona
que actuar.[2] El valor moral dels
actes humans (el fet que siguin bons
o dolents) depén sobretot de la



conformitat de I’objecte o de I’acte
volgut amb el bé de la persona,
segons el judici de la recta rao.[3]
Només si I’acte huma és bo pel seu
objecte, és «ordenable» al fi ultim.[4]

Hi ha actes que son intrinsecament
dolents perque son dolents «sempre i
en si mateixos, és a dir, pel seu
objecte, independentment de les
intencions ulteriors de qui actua i de
les circumstancies».[5]

El proporcionalisme i el
conseqtiencialisme son teories
erronies sobre la nocio i la formacio
de ’objecte moral d’una accio, segons
les quals cal determinar-lo sobre la
base de la «proporcio» entre els béns
1 els mals que es persegueixen, o de
les «consequencies» que en poden
derivar.[6]

3. La intencio

En ’accio humana «el fi és el terme
primer de la intencio i designa



I’objectiu buscat en I’accio. La
intencio és un moviment de la
voluntat cap al fi; mira el terme de
I’accié» (Catecisme 1752).[7] Un acte
que, pel seu objecte, és «ordenable» a
Déu, «arriba a la seva perfeccio
ultima i decisiva quan la voluntat
I’'ordena efectivament a Déu».[8] La
intenci6 del subjecte que actua «és
un element essencial en la
qualificacié moral de

I’accié» (Catecisme 1752).

La intencio «no es limita a la direccié
de les nostres accions singulars, sino
que pot ordenar cap a una mateixa
finalitat moltes accions; pot orientar
tota la vida cap a I'altim fi.[9] [...]
Una mateixa accio també pot ser
inspirada per moltes

intencions» (Catecisme 1752).

«Una intencio bona (per exemple,
ajudar el proisme) no fa ni bo ni just
un comportament en si mateix
desordenat (com la mentida i la



maledicencia). El fi no justifica els
mitjans.[10] [...] Per contra, una
intenci6 dolenta afegida (com la
vanagloria), fa dolent un acte que en
si mateix pot ser bo (com I’almoina;
cf. Mt 6,2-4)» (Catecisme 1753).

4. Les circumstancies

Les circumstancies «son els elements
secundaris d’un acte moral.
Contribueixen a agreujar o a
disminuir la bondat o la malicia
moral dels actes humans (per
exemple, la quantitat d’un robatori).
També poden atenuar o augmentar
la responsabilitat del qui obra (com
ara actuar per por de la mort). [...]
Les circumstancies [...] no poden fer
que sigui bona o justa una accié que
en si mateixa és dolenta» (Catecisme
1754).

«’acte moralment bo suposa a la
vegada la bonesa de I'objecte, del fi i
de les circumstancies» (Catecisme
1755).[11]



5. Les accions indirectament
voluntaries

«Una accio pot ser indirectament
voluntaria quan resulta fruit d’'una
negligencia respecte d’allo que un
hauria d’haver conegut o

fet» (Catecisme 1736).[12]

«Un efecte pot ser tolerat sense ser
volgut pel qui actua. Aixi
I’esgotament d’una mare al capcal
del seu fill malalt. L’efecte dolent no
és imputable si no ha estat volgut ni
com a fi ni com a mitja de l’accio.
Aixi la mort rebuda per auxiliar una
persona en perill. Perque 'efecte
dolent sigui imputable, cal que sigui
previsible i que el qui actua tingui la
possibilitat d’evitar-lo, per exemple,
en el cas d’'un homicidi comés per un
conductor en estat

d’embriaguesa» (Catecisme 1737).

També es diu que s’ha realitzat un
efecte amb «voluntat indirecta» quan
no es desitjava ni com a fi ni com a



mitja per a una altra cosa, pero se
sap que acompanya de manera
necessaria allo que es vol realitzar.
[13] Aix0 és important en la vida
moral, perque de vegades passa que
hi ha accions que tenen dos efectes,
un de bo i un altre de dolent, i pot ser
licit realitzar-les per obtenir-ne
I’efecte bo (volgut directament),
encara que no se’n pugui evitar el
dolent (que, per tant, es vol només
indirectament). Es tracta de vegades
de situacions molt delicades, en quée
el més prudent és demanar consell a
qui pot donar-lo.

Un acte és voluntari (i, per tant,
imputable) in causa quan no es busca
directament, pero se segueix sovint
(in multis) d’'una conducta
directament volguda. Per exemple,
qui no guarda convenientment la
vista davant imatges obscenes és
responsable (perque ho ha volgut in
causa) del desordre (no directament
elegit) de la seva imaginacio, i qui



lluita per viure la presencia de Déu
vol in causa els actes d’amor que
realitza sense, aparentment,
proposar-s’ho.

6. La responsabilitat

«La llibertat fa ’home responsable
dels seus actes en la mesura que son
voluntaris» (Catecisme 1734).
L’exercici de la llibertat implica
sempre una responsabilitat davant
Déu: en qualsevol acte lliure d’alguna
manera acceptem o rebutgem la
voluntat de Déu. «El progrés en la
virtut, el coneixement del bé i ’ascesi
augmenten el domini de la voluntat
sobre els seus actes» (Catecisme
1734).

«La imputabilitat i 1a responsabilitat
d’una accio poden ser disminuides i
fins i tot suprimides per la
ignorancia, la inadvertencia, la
violencia, la por, els habits, les
afeccions immoderades i altres



factors psiquics o socials» (Catecisme
1735).

7. El merit

«La paraula “merit” designa, en
general, la paga deguda per una
comunitat o una societat a ’accio
d’un dels seus membres valorada
com un benefici o un dany, digne de
recompensa o de castig. El merit té
origen en la virtut de la justicia,
segons el principi de la igualtat que
la regeix» (Catecisme 2006).[14]

L’home no té, per si mateix, merit
davant Déu per les seves obres bones
(cf. Catecisme 2007). No obstant aixo,
«’adopcio filial ens fa participar de
la naturalesa divina per la gracia, i
aixi ens confereix, segons la justicia
gratuita de Déu, un veritable merit.
Es tracta d’'un dret en virtut de la
gracia, el ple dret de ’amor i ens fa
“cohereus” del Crist i dignes
d’obtenir ’“heréncia promesa de la
vida eterna”[15]» (Catecisme 2009).



«El merit de ’home davant Déu en la
vida cristiana ve del fet que Déu ha
determinat lliurement d’associar
I’home a lobra de la seva

gracia» (Catecisme 2008).[16]

Francisco Diaz
Bibliografia basica

Catecisme de UEsglésia catolica
1749-1761.

Joan Pau I, enc. Veritatis splendor, 6-
VIII-1993, 71-83.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilia «El respecte
cristia a la personaiala seva
llibertat», a Es Crist que passa 67-72.

[1] Joan Pau II, enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 72. «La
pregunta inicial del dialeg del jove



amb Jesus —“Mestre, quina cosa
bona haig de fer per a obtenir la vida
eterna?” (Mt 19,16)— evidencia
immediatament el vincle essencial
entre el valor moral d’un acteiel fi
ultim de I’home [...]. La resposta de
Jesus, que remet als manaments,
manifesta també que el cami cap al fi
esta marcat pel respecte a les lleis
divines, les quals tutelen el bé huma.
Només I’acte que és conforme al bé
pot ser el cami que condueix a la
vida» (loc. cit.).

[2] Joan Pau II, enc. Veritatis splendor
78. Cf. Catecisme 1751. Per saber
quin és I’'objecte moral d’un acte, «cal
situar-se en la perspectiva de la
persona que actua. En efecte,
I’objecte de I’acte de la voluntat és un
comportament escollit lliurement. I
en la mesura que és conforme a
I’ordre de la rao, és causa de la
bondat de la voluntat [...]. Aixi doncs,
no es pot prendre com a objecte d’'un
determinat acte moral un procés o



un esdeveniment d’ordre fisic
nomeés, que es valora en la mesura
que origina un determinat estat de
coses en el mon extern» (loc. cit.). No
s’ha de confondre I’«objecte fisic»
amb I’«objecte moral» de I’acci6 (una
mateixa accio fisica pot ser objecte
d’actes morals diversos; per exemple,
tallar amb un bisturi pot ser una
operacio quirurgica o pot ser un
homicidi).

[3] «La moralitat de ’acte huma
depén sobretot i fonamentalment de
I’objecte escollit racionalment per la
voluntat deliberada» (Joan Pau II,
enc. Veritatis splendor 78).

[4] Cf. ibid. 781 79.

[5] Ibid. 80; cf. Catecisme 1756. E1
Concili IT del Vatica n’assenyala
diversos exemples: els atemptats
contra la vida humana, com «els
homicidis de qualsevol mena, els
genocidis, els avortaments,
I’eutanasia i el mateix suicidi



voluntari»; els atemptats contra la
integritat de la persona humana, com
«les mutilacions, les tortures
corporals o mentals, fins i tot els
intents de coaccio psicologicar; les
ofenses a la dignitat humana, com
«les condicions infrahumanes
d’habitatge, els empresonaments
arbitraris, les deportacions,
I’esclavitud, la prostitucio, el trafic de
blanques i de joves; també les
condicions laborals ignominioses, en
que els treballadors son tractats com
a mers instruments de lucre, i no pas
com a persones lliures i
responsables. Totes aquestes coses i
altres de semblants son certament
mals que alhora enlletgeixen la
civilitzacio humana, deshonren més
els qui les practiquen que els qui
pateixen la injusticia i s6n
summament contraries a ’honor del
Creador» (Concili IT del Vatica, const.
Gaudium et spes 27).



Pau VI, referint-se a les practiques
contraceptives, va ensenyar que mai
no és licit «fer objecte d’un acte
positiu de la voluntat el que és
intrinsecament desordenat i, per aixo
mateix, indigne de la persona
humana, encara que amb aixo es
volgués salvaguardar o promoure el
bé individual, familiar o social» (Pau
VI, enc. Humanae vitae, 25-VII-1968,
14).

[6] Aquestes teories no afirmen que
«es pot fer un mal per obtenir un
bé», sind que no es pot dir que hi
hagi comportaments que sén sempre
dolents, perque depén en cada cas de
la «proporcio» entre els béns i els
mals, o de les «consequencies» (cf.
Joan Pau II, enc. Veritatis splendor
75).

Per exemple, un proporcionalista no
sostindria que «es pot fer una estafa
per un fi bo», sind que examinaria si
el que es fa és una estafa o no ho és



(si el que «s’ha escollit
objectivament» és una estafa o no)
tenint en compte totes les
circumstancies i la intencio.
Finalment podria dir que no és una
estafa el que en realitat si que ho és, i
podria justificar aquesta accio (o
qualsevol altra).

[7] L’objecte moral es refereix a allo
que la voluntat vol amb l’acte concret
(per exemple, matar una persona o
donar una almoina), mentre que la
intencio es refereix a per que ho vol
(per exemple, per cobrar una
heréncia, per quedar bé davant els
altres o per ajudar un pobre).

[8] Joan Pau II, enc. Veritatis splendor
78.

[9] Per exemple, un servei que es fa a
algu pretén ajudar el proisme, pero
pot estar inspirat alhora per 'amor
de Déu com a fi ultim de totes les
nostres accions o es pot fer per



interés propi o per satisfer la vanitat
(cf. Catecisme 1752).

[10] «Sovint passa que '’home actua
amb bona intencio, pero sense profit
espiritual perque li falta la bona
voluntat. Per exemple, qui roba per
ajudar els pobres: en aquest cas, tot i
que la intencio és bona, falta la
rectitud de la voluntat perqueé les
obres sén dolentes. En conclusig, la
bona intencio no autoritza a fer cap
obra dolenta. “Altres m’acusen
d’ensenyar: Fem el mal perqueé se’n
segueixi el bé! Els qui em calumnien
aixi, mereixen de ser

condemnats” (Rm 3,8)» (sant Tomas
d’Aquino, In duo praecepta caritatis:
Opuscula theologica 11.1168).

[11] Es a dir, perqué un acte lliure
s’ordeni al veritable fi ultim, es
requereix:

a) que sigui, en si mateix, ordenable
al fi: és la bondat objectiva, o per
I'objecte, de I’acte moral;



b) que sigui ordenable al fi en les
circumstancies de lloc, temps, etc., en
que es realitza;

¢) que la voluntat del subjecte
efectivament I’ordeni al veritable fi
ultim: és la bondat subjectiva, o per
la intencio.

[12] «Per exemple, un accident que
prové de la ignorancia del codi de
circulacié» (Catecisme 1736). En
ignorar —s’entén que
voluntariament, culpablement— les
normes elementals del codi de
circulacid, es pot dir que es volen de
manera indirecta les conseqiencies
d’aquesta ignorancia.

[13] Per exemple, el qui pren una
pastilla per guarir-se el refredat
sabent que li fara venir una mica de
son, el que vol directament és guarir
el refredat, i indirectament la son.
Propiament parlant, els efectes
indirectes d’una accio no es «volen»,
sind que es toleren o permeten en la



mesura que estan inevitablement
units al que es necessita fer.

[14] La culpa és, en conseqiiencia, la
responsabilitat que prenem davant
Déu quan pequem i ens fem
mereixedors de castig.

[15] Concili de Trento: DS 1546.

[16] Quan el cristia obra bé, «el que
és primordial és I’acci6 paternal de
Déu, en tant que 'impulsa, i el que és
secundari és I’accié lliure de ’home,
en tant que hi col-labora, de manera
que els meérits de les obres bones han
d’atribuir-se a la gracia de Déu en
primer lloc, i al fidel cristia tot
seguit» (loc. cit.).

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-
cristiana-27-la-moralitat-dels-actes-
humans/ (09/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-27-la-moralitat-dels-actes-humans/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-27-la-moralitat-dels-actes-humans/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-27-la-moralitat-dels-actes-humans/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-27-la-moralitat-dels-actes-humans/

	Tema 27. La moralitat dels actes humans

