opusdei.org

Tema 26. La llibertat,
lalleiila
consciencia

Déu ha volgut la llibertat
perqué ’home cerqui sense
coaccions el seu creador i
redemptor.

15/12/2010

1. La llibertat dels fills de Déu

La llibertat humana presenta
diverses dimensions. La llibertat de
coaccio és la que posseeix la persona
que pot realitzar externament el que
ha decidit de fer, sense imposicions o



impediments d’agents externs; aixi es
parla de llibertat d’expressio, de
llibertat de reunio, etc. La llibertat
d’eleccio o llibertat psicologica
significa I’abséncia de necessitat
interna per triar una cosa o una
altra; no es refereix ja a la possibilitat
de fer, sino a la de decidir
autonomament, sense estar subjecte
a un determinisme interior. En sentit
moral, en canvi, la llibertat es
refereix a la capacitat d’afirmar i
estimar el bé, que és I’objecte de la
voluntat lliure, sense que la persona
estigui esclavitzada per les passions
desordenades i el pecat.

Déu ha volgut la llibertat humana
perque I’home «cerqui sense
coaccions el seu creador i, adherint-
s’hi lliurement, arribi a la perfeccio
plena i feli¢. Aixi, doncs, la dignitat
de 'home exigeix que actul segons
una elecci6 conscient i lliure, és a dir,
mogut i induit personalment des de
dins, i no pas sota la pressio d’un cec



impuls interior o de la mera coaccid
externa. L’home abasta aquesta
dignitat quan, alliberant-se de
qualsevol esclavitud de les passions,
encalca el seu fi mitjancant la lliure
eleccio del bé i quan, amb interes
constant, es procura eficagment els
ajuts adients»[1].

La llibertat humana plena —la
llibertat de la coaccio exterior, de la
necessitat interior i de les passions
desordenades— conté un valor
immens, perque fa possible ’amor
(la liure afirmacio) del bé perque és
el bé i, per tant, 'amor a Déu en tant
que és el bé suprem. Amb aquest acte
I’home imita ’'amor divi i ateny el fi
per al qual va ser creat. En aquest
sentit s’afirma que «l’auténtica
llibertat és el signe eminent de la
imatge divina en ’home»[2].

La Sagrada Escriptura considera la
llibertat humana des de la
perspectiva de la historia de la



salvacio. A causa de la primera
caiguda, la llibertat que ’home havia
rebut de Déu va quedar sotmesa a
I’esclavitud del pecat, encara que no
es va corrompre per complet (cf.
Catecisme 1739-1740). Per la seva
creu gloriosa, que ’economia de
I’Antic Testament havia anunciat i
preparat, «el Crist va obtenir la
salvacid de tots els homes. Els va
rescatar del pecat que els feia
esclaus» (Catecisme 1741). Només
col-laborant amb la gracia que Déu
dona per mitja de Crist, I’home pot
gaudir de la plena llibertat en sentit
moral: «Es per a la llibertat que el
Crist ens ha alliberat» (Ga 5,1; cf.
Catecisme 1742).

La possibilitat que I’home pequés no
va fer que Déu renunciés a crear-lo
lliure. Les autoritats humanes han de
respectar la llibertat i no posar-hi
més limits que els exigits per les lleis
justes. Pero alhora convé no oblidar
que no n’hi ha prou amb el fet que



les decisions siguin lliures perquée
siguin bones, i que només tenint en
compte el valor immens de la lliure
afirmacio del bé per part de ’home
s’entén 'exigéncia ética de respectar
també la seva llibertat fal-lible.

2. La llei moral natural

El concepte de llei és analeg. La llei
natural, la nova llei o llei de Crist, les
lleis humanes politiques i
eclesiastiques son lleis morals en un
sentit molt diferent, encara que totes
tenen alguna cosa en comu.

S’anomena llei eterna al pla de la
saviesa divina per conduir tota la
creacio al seu fi[3]. Pel que fa al
génere huma, es correspon amb
I’etern designi salvific de Déu, pel
qual ens ha elegit en Crist «per tal de
ser sants 1 immaculats en la seva
preséncia, ja que el seu amor ens ha
predestinat a esdevenir fills seus per
Jesucrist» (Ef 1,4-5).



Déu condueix cada criatura al seu fi
d’acord amb la seva natura.
Concretament, «Déu proveeix els
homes de manera diversa respecte
als altres éssers que no son persones:
no “des de fora”, mitjancant les lleis
immutables de la natura fisica, sino
“des de dins”, mitjancant la rao que,
coneixent amb la llum natural la llei
eterna de Déu, és capag d’indicar a
I’home la justa direccio de la seva
actuacio lliure»[4].

La llei moral natural és la
participacio de la llei eterna en la
criatura racional[5]. Es «la mateixa
llei eterna connatural en els éssers
dotats de rao, que els inclina als actes
i al fi que els convé»[6]. Es, per tant,
una llei divina (divinonatural).
Consisteix en la mateixa llum de la
rad que permet a I’home discernir el
bé i el mal, i que té forca de llei en la
mesura que és la veu il'intérpret de
la més alta ra6 de Déu, de la qual el
nostre esperit participa i a la qual la



nostra llibertat s’adhereix[7]. Se
I’anomena natural perque consisteix
en la llum de la ra¢ que qualsevol
home té per natura.

La llei moral natural és un primer
pas en la comunicacio a tot el genere
huma del salvific designi divi, que
nomeés podem coneixer
completament per la revelacio. La
llei natural «té per eix I’aspiracid i la
submissio a Déu, font i jutge de tot
bé, aixi com aquell sentit segons el
qual l’altre val tant com un

mateix» (Catecisme 1955).

— Propietats. La llei moral natural és
universal perque s’estén a qualsevol
persona humana, de totes les
epoques (cf. Catecisme 1956). «Es
immutable (cf. GS 10) i permanent a
través de les variacions de la historia;
subsisteix sota el flux de les idees 1
dels costums i en sosté el progreés. Les
regles que I'expressen son sempre
valides substancialment» (Catecisme



1958)[8]. Es obligatoria ja que, per
tendir cap a Déu, I’home ha de fer
lliurement el bé i evitar el mal, i per
aixo ha de poder distingir el bé del
mal, cosa que s’esdevé principalment
gracies a la llum de la ra6 natural[9].
L’observanca de la llei moral natural
pot ser de vegades dificil, pero no és
mai impossible[10].

— Coneixement de la llei natural.
Mitjancant la rao tothom pot
coneixer els preceptes de la llei
natural. No obstant aixo, de fet no
tothom percep d’'una manera clara i
immediata tots els seus preceptes (cf.
Catecisme 1960). Les disposicions
personals de cadascu, ’'ambient
social i cultural, I’educacio rebuda,
etc. poden condicionar-ne el
coneixement efectiu. Com que en la
situacio actual no s’han eliminat
totes les sequeles del pecat, ’home
necessita la gracia i la revelacio per
tal que les veritats morals puguin ser
conegudes per «tothom i sense



dificultat, amb una certesa ferma i
sense barreja d’error»[11].

3. La llei divinopositiva

La llei antiga, que Déu va revelar a
Moises, «€és el primer estadi de la llei
revelada. Les seves prescripcions
morals es resumeixen en els deu
manaments» (Catecisme 1962), que
expressen conclusions immediates
de la llei moral natural. Tota
I’economia de I’Antic Testament esta
ordenada sobretot a preparar,
anunciar i significar la vinguda del
Salvador[12].

La nova llei o llei evangeélica o llei de
Crist «és la gracia que I’Esperit Sant
ens dona per mitja de la fe en Crist.
Els preceptes externs, dels quals
també parla ’Evangeli, preparen per
a aquesta gracia o en despleguen els
efectes en la vida»[13].

L’element principal de la llei de Crist
és la gracia de ’Esperit Sant, que



sana I’home sencer i es manifesta en
la fe que obra per ’'amor[14]. Es
fonamentalment una llei interna,
que dona la forca interior per fer el
que ensenya. En segon lloc, és també
una llei escrita, que es troba en els
ensenyaments del Senyor (el discurs
de la muntanya, les benaurances,
etc.) i en la catequesi moral dels
apostols, que es poden resumir en el
manament de I’amor. Aquest segon
element no és d’'una importancia
secundaria, ja que la gracia de
I’Esperit Sant, infusa en el cor del
creient, implica necessariament
«viure segons ’Esperit» i s’expressa a
través dels «fruits de ’Esperit», als
quals s’oposen les «obres de la

carn» (cf. Ga 5,16-26).

L’Església, amb el magisteri, és
interpret autentica de la llei natural
(cf. Catecisme 2036). Aquesta missio
no se circumscriu només als fidels,
siné que —per mandat de Crist:
euntes, docete omnes gentes (Mt



28,19)— abasta tots els homes. D’aixo
es deriva la responsabilitat dels
cristians en ’ensenyament de la llei
moral natural perque, per la fe i amb
I’ajuda del magisteri, la coneixen
facilment i sense error.

4. Les lleis civils

Les lleis civils son les disposicions
normatives emanades per les
autoritats estatals (generalment, per
I’0rgan legislatiu de ’Estat) amb la
finalitat de promulgar, explicitar o
concretar les exigencies de la llei
moral natural, necessaries per fer
possible i regular adequadament la
vida dels ciutadans en ’ambit de la
societat politicament
organitzada[15]. Principalment han
de garantir la pau i la seguretat, la
llibertat, la justicia, la tutela dels
drets fonamentals de la personaila
moralitat publica[16].

La virtut de la justicia implica
I’obligacio moral de complir les lleis



civils justes. Aquesta obligacio és meés
0 menys greu segons la importancia
del contingut de la llei per al bé comu
de la societat.

Son injustes les lleis que s’oposen a la
llei moral natural i al bé comu de la
societat. Més concretament, sOn
injustes les lleis seguents:

1) les que prohibeixen fer alguna
cosa que per als ciutadans és
moralment obligatoria o que manen
fer alguna cosa que no es pot fer
sense cometre una culpa moral;

2) les que lesionen positivament els
béns que pertanyen al bé comu o els
priven de la tutela deguda: la vida, la
justicia, els drets fonamentals de la
persona, el matrimoni o la familia,
etc.;

3) les que no son promulgades
legitimament;



4) les que no distribueixen de
manera equitativa i proporcionada
entre els ciutadans les carregues i els
beneficis.

Les lleis civils injustes no obliguen en
consciencia; al contrari, hi ha
obligacio moral de no complir-ne les
disposicions —sobretot si son
injustes per les raons indicades en 1)
i 2)—, de manifestar-hi el propi
desacord i de tractar de canviar-les
quan sigui possible o, almenys, de
reduir-ne els efectes negatius. De
vegades caldra recorrer a ’objeccio
de consciencia (cf. Catecisme
2242-2243)[17].

5. Les lleis eclesiastiques i els
manaments de ’Església

Per salvar els homes, Déu també ha
volgut que formin una societat[18]:
I’Església, que Jesucrist ha fundat i
ha dotat de tots els mitjans per
complir el seu fi sobrenatural, és a
dir, és la salvacid de les animes.



Entre aquests mitjans hi ha la
potestat legislativa, que tenen el
roma pontifex per a I’Església
universal i els bisbes diocesans —i
les autoritats que hi son equiparades
— per a les seves propies
circumscripcions. El Codi de Dret
Canonic conté la majoria de les lleis
d’ambit universal. Hi ha un codi per
als fidels de ritu llati i un altre per als
de ritu oriental.

Les lleis eclesiastiques originen una
auténtica obligacio moral[19], que
sera greu o lleu segons la gravetat de
la materia.

Els manaments més generals de
I’Església son cinc: primer, oir missa
entera els diumenges i les altres
festes de precepte i no fer treballs
servils (cf. Catecisme 2042); segon,
confessar almenys una vegada a
I’any, i en perill de mort i si s’ha de
combregar (cf. Catecisme 2042);
tercer, combregar per Pasqua florida



(cf. Catecisme 2042); quart, abstenir-
se de menjar carn i dejunar els dies
establerts per ’Església (cf. Catecisme
2043); cinque, ajudar ’Església en les
seves necessitats (cf. Catecisme 2043).

6. La llibertat i la llei

Determinades maneres de plantejar
els assumptes morals suposen que les
exigencies etiques contingudes en la
llei moral son externes a la llibertat.
La llibertat i la llei semblen llavors
realitats que s’oposen i que es limiten
reciprocament: com si la llibertat
comenceés on acaba la llei i viceversa.

La realitat és que el comportament
lliure no procedeix de l'instint o
d’una necessitat fisica o biologica,
sind que el regula cada persona
segons el coneixement que té del bé i
el mal: realitza lliurement el bé que
la llei moral conté i evita lliurement
el mal que es coneix per la mateixa
llei.



La negacio del bé que es coneix per
la llei moral no és la llibertat, sino el
pecat. El que s’oposa a la llei moral és
el pecat, no la llibertat. Certament la
llei indica que cal corregir els
desitjos de realitzar les accions
pecaminoses que una persona pot
experimentar: els desitjos de
venjanca, de violéncia, de robar, etc.
Pero aquesta indicacié moral no
s’oposa a la llibertat, que mira
sempre perque les persones afirmin
lliurement les coses bones, ni suposa
tampoc una coaccio de la llibertat,
que sempre conserva la trista
possibilitat de pecar. «Obrar
malament no és cap alliberament,
sind una esclavitud [...]. Potser
manifestara que s’ha comportat
d’acord amb les seves preferéncies,
pero no aconseguira de pronunciar
la veu de la veritable llibertat, per tal
com s’ha fet esclau d’allo que ell
mateix ha decidit, 1 s’ha decidit per la
cosa pitjor, per ’abséncia de Déu, i
alli no hi ha llibertat»[20].



Una quiestio diferent és que les lleis i
reglaments humans, a causa de la
generalitat i la concisio dels termes
amb que s’expressen, en algun cas
particular poden no ser un fidel
indicador del que una persona
determinada ha de fer. La persona
ben formada sap que en aquests
casos concrets ha de fer el que coneix
amb certesa que és bo[21]. Pero no hi
ha cap cas en que sigui bo realitzar
les accions intrinsecament dolentes
prohibides pels preceptes negatius de
la llei moral natural o de la llei
divinopositiva (adulteri, homicidi
deliberat, etc.)[22].

7. La consciéncia moral

«La consciéncia moral és un judici de
la rao pel qual la persona humana
reconeix la qualitat moral d’un acte
concret que fara, fa o ha

fet» (Catecisme 1778). La consciéncia
formula «l’obligacio moral tenint en
compte la llei natural: és I’'obligacio



de fer el que ’'home, mitjan¢ant ’acte
de la seva consciéncia, coneix com un
bé que li és assenyalat aqui i
ara»[23].

La consciéncia és «la norma proxima
de la moralitat personal»[24]; per
aixo, quan s’actua contra la
consciencia es comet un mal moral.
Aquest paper de norma proxima
pertany a la consciéncia, no perque
sigui la norma supremal25], sino
perque té per a la persona un
caracter ultim ineludible: «el judici
de la consciéncia mostra “en ultima
instancia” la conformitat d’un
comportament respecte a la llei»[26].
Quan la persona jutja amb seguretat,
després d’haver examinat el
problema amb tots els mitjans a la
seva disposicid, no existeix una
instancia ulterior, una consciencia de
la consciéncia, un judici del judici,
perqueé altrament es procediria fins a
I'infinit.



S’anomena consciéncia recta o
veritable la que jutja amb veritat la
qualitat moral d’un acte, i consciéncia
erronia la que no arriba a la veritat,
ja que considera com a bona una
accio que en realitat és dolenta, o
viceversa. La causa de l’error de la
consciéencia és la ignorancia, que pot
ser invencible (i inculpable), si
domina fins a tal punt la persona que
no queda cap possibilitat de
reconeixer-la i allunyar-la, o vencible
(i culpable), si es pot reconeéixer i
superar, pero hi roman perque la
persona no vol posar els mitjans per
superar-la[27]. La consciéncia
culpablement erronia no excusa de
pecat, i fins i tot el pot agreujar.

La consciéncia és certa quan emet el
judici amb la seguretat moral de no
equivocar-se. Es diu que és probable
quan jutja amb el convenciment que
hi ha una certa probabilitat
d’equivocar-se, pero que és meés
baixa que la probabilitat d’encertar.



Es diu que és dubtosa quan se suposa
que la probabilitat d’equivocar-se és
igual o més elevada que la
d’encertar. Finalment s’anomena
perplexa quan no s’atreveix a jutjar,
perque pensa que €és pecat tant
realitzar un acte com ometre’l.

Ala practica s’ha de seguir només la
consciencia certa i veritable o la
consciencia certa invenciblement
erronia[28]. No s’ha d’actuar amb
consciencia dubtosa, sino que cal
sortir del dubte resant, estudiant,
preguntant, etc.

8. La formacio de la consciéncia

Les accions moralment negatives que
es realitzen amb ignorancia
invencible s6n nocives per al qui les
comet i potser també per a d’altres, 1
en tot cas poden contribuir a un
enfosquiment més pregon de la
consciéencia. Per aixo es tan
imperiosa la necessitat de formar la
consciencia (cf. Catecisme 1783).



Per formar una consciéncia recta és
necessari instruir la intel-ligencia en
el coneixement de la veritat —per a
la qual cosa el cristia compta amb
I’ajuda del magisteri de I’Església—, i
educar la voluntat i ’afectivitat
mitjancant la practica de les
virtuts[29]. Es una tasca que dura
tota la vida (cf. Catecisme 1784).

Per formar la consciencia sén
especialment importants la
humilitat, que s’adquireix vivint la
sinceritat davant Déu, i la direccio
espiritual[30].

Angel Rodriguez Lufio
Bibliografia basica

Catecisme de I’Església catolica
1730-1742, 1776-1794 1 1950-1974.

Joan Pau I, enc. Veritatis splendor, 6-
VIII-1993, 28-64.

Lectures recomanades



Sant Josepmaria Escriva, homilia «La
llibertat, un do de Déu», a Amics de
Déu 23-38.

J. Ratzinger, «Conciencia y verdad», a
id., La Iglesia: una comunidad
Siempre en camino, Ediciones
Paulinas, Madrid 1992, p. 95-115.

E. Colom, A. Rodriguez Lufio,
Elegidos en Cristo para ser santos.
Curso de teologia moral fundamental,
Palabra, Madrid 2000, p. 269-289,
316-332, 348-363, 399-409 i 430-434.

[1] Concili IT del Vatica, const.
Gaudium et spes 17. Cf. Catecisme
1731.

[2] Loc. cit.

[3] Cf. sant Tomas d’Aquino, Summa
Theologiae 1-2 q.93 a.1 c.; Concili II



del Vatica, decl. Dignitatis humanae
3.

[4] Joan Pau II, enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 43.

[5] Cf. loc. cit.; sant Tomas d’Aquino,
Summa Theologiae 1-2 q.91 a.2.

[6] Joan Pau II, enc. Veritatis splendor
44,

[7] Cf. loc. cit.

[8] «L’aplicacio de la llei natural
varia molt. Pot exigir una reflexio
adaptada a la multiplicitat de
condicions de vida, segons els llocs,
les époques i les circumstancies.
Malgrat tot, enmig de la diversitat de
les cultures, la llei natural es manté
com una regla que relaciona els
homes entre ells i els imposa uns
principis comuns, més enlla de les
diferéncies inevitables» (Catecisme
1957).



[9] Cf. Joan Pau II, enc. Veritatis
splendor 42.

[10] Cf. ibid., 102.

[11] Pius XII, enc. Humani generis: DS
3.876. Cf. Catecisme 1960.

[12] Cf. Concili IT del Vatica, const. Dei
Verbum 15.

[13] Joan Pau II, enc. Veritatis
splendor 24. Cf. sant Tomas d’Aquino,
Summa Theologiae 1-2 q.106 a.1 c. i
ad 2.

[14] Cf. sant Tomas d’Aquino, Summa
Theologiae 1-2 q.108 a.1.

[15] Cf. sant Tomas d’Aquino, Summa
Theologiae 1-2 .95 a.2; Catecisme
1959.

[16] Cf. Joan Pau II, enc. Evangelium
vitae, 25-111-1995, 71.

[17] Cf. Joan Pau II, enc. Evangelium
vitae 72-74.



[18] Cf. Concili II del Vatica, const.
Lumen gentium 9.

[19] Cf. Concili de Trento, Canons
sobre el sagrament del Baptisme 8: DS
1621.

[20] Sant Josepmaria, homilia «La
llibertat, un do de Déu», aAmics de
Déu 37.

[21] Cf. sant Tomas d’Aquino, Summa
Theologiae 1-2 q.96 a.6 1 2-2 q.120.

[22] Cf. Joan Pau II, enc. Veritatis
splendor 76, 80, 81, 82.

[23] Joan Pau II, enc. Veritatis
splendor 59.

[24] Ibid., 60.
[25] Cf. ibid., 60.
[26] Ibid., 59.

[27] Cf. ibid., 62; Concili IT del Vatica,
const. Gaudium et spes 16.



[28] La consciéncia certa
invenciblement erronia no és una
regla moral de manera absoluta:
només obliga mentre roman l’error. I
ho fa no pel que és en si mateix: el
poder obligatori de la consciencia
deriva de la veritat, per la qual cosa
la consciéncia erronia pot obligar
només en la mesura que
subjectivament i invenciblement se
la considera veritable.

En materies molt importants
(homicidi deliberat, etc.) és molt
dificil I’error de consciéncia
inculpable.

[29] Cf. Joan Pau II, enc. Veritatis
splendor 64.

[30] «La tasca de direccio espiritual
s’ha d’orientar sense dedicar-se a
fabricar criatures que estiguin
mancades de judici propii que es
limitin a executar materialment allo
que un altre els diu; al contrari, la
direccio espiritual ha de tendir a



formar persones de criteri. I el criteri
suposa maduresa, fermesa de
conviccions, coneixement suficient
de la doctrina, delicadesa d’esperit,
educacio de la voluntat» (sant
Josepmaria, Converses amb
monsenyor Escriva de Balaguer 93).

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-
cristiana-26-la-llibertat-la-llei-i-la-
consciencia/ (03/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-26-la-llibertat-la-llei-i-la-consciencia/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-26-la-llibertat-la-llei-i-la-consciencia/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-26-la-llibertat-la-llei-i-la-consciencia/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-26-la-llibertat-la-llei-i-la-consciencia/

	Tema 26. La llibertat, la llei i la consciència

