
opusdei.org

Tema 26. La llibertat,
la llei i la
consciència

Déu ha volgut la llibertat
perquè l’home cerqui sense
coaccions el seu creador i
redemptor.

15/12/2010

1. La llibertat dels fills de Déu

La llibertat humana presenta
diverses dimensions. La llibertat de
coacció és la que posseeix la persona
que pot realitzar externament el que
ha decidit de fer, sense imposicions o



impediments d’agents externs; així es
parla de llibertat d’expressió, de
llibertat de reunió, etc. La llibertat
d’elecció o llibertat psicològica
significa l’absència de necessitat
interna per triar una cosa o una
altra; no es refereix ja a la possibilitat
de fer, sinó a la de decidir
autònomament, sense estar subjecte
a un determinisme interior. En sentit
moral, en canvi, la llibertat es
refereix a la capacitat d’afirmar i
estimar el bé, que és l’objecte de la
voluntat lliure, sense que la persona
estigui esclavitzada per les passions
desordenades i el pecat.

Déu ha volgut la llibertat humana
perquè l’home «cerqui sense
coaccions el seu creador i, adherint-
s’hi lliurement, arribi a la perfecció
plena i feliç. Així, doncs, la dignitat
de l’home exigeix que actuï segons
una elecció conscient i lliure, és a dir,
mogut i induït personalment des de
dins, i no pas sota la pressió d’un cec



impuls interior o de la mera coacció
externa. L’home abasta aquesta
dignitat quan, alliberant-se de
qualsevol esclavitud de les passions,
encalça el seu fi mitjançant la lliure
elecció del bé i quan, amb interès
constant, es procura eficaçment els
ajuts adients»[1].

La llibertat humana plena —la
llibertat de la coacció exterior, de la
necessitat interior i de les passions
desordenades— conté un valor
immens, perquè fa possible l’amor
(la lliure afirmació) del bé perquè és
el bé i, per tant, l’amor a Déu en tant
que és el bé suprem. Amb aquest acte
l’home imita l’amor diví i ateny el fi
per al qual va ser creat. En aquest
sentit s’afirma que «l’autèntica
llibertat és el signe eminent de la
imatge divina en l’home»[2].

La Sagrada Escriptura considera la
llibertat humana des de la
perspectiva de la història de la



salvació. A causa de la primera
caiguda, la llibertat que l’home havia
rebut de Déu va quedar sotmesa a
l’esclavitud del pecat, encara que no
es va corrompre per complet (cf. 
Catecisme 1739-1740). Per la seva
creu gloriosa, que l’economia de
l’Antic Testament havia anunciat i
preparat, «el Crist va obtenir la
salvació de tots els homes. Els va
rescatar del pecat que els feia
esclaus» (Catecisme 1741). Només
col·laborant amb la gràcia que Déu
dóna per mitjà de Crist, l’home pot
gaudir de la plena llibertat en sentit
moral: «És per a la llibertat que el
Crist ens ha alliberat» (Ga 5,1; cf. 
Catecisme 1742).

La possibilitat que l’home pequés no
va fer que Déu renunciés a crear-lo
lliure. Les autoritats humanes han de
respectar la llibertat i no posar-hi
més límits que els exigits per les lleis
justes. Però alhora convé no oblidar
que no n’hi ha prou amb el fet que



les decisions siguin lliures perquè
siguin bones, i que només tenint en
compte el valor immens de la lliure
afirmació del bé per part de l’home
s’entén l’exigència ètica de respectar
també la seva llibertat fal·lible.

2. La llei moral natural

El concepte de llei és anàleg. La llei
natural, la nova llei o llei de Crist, les
lleis humanes polítiques i
eclesiàstiques són lleis morals en un
sentit molt diferent, encara que totes
tenen alguna cosa en comú.

S’anomena llei eterna al pla de la
saviesa divina per conduir tota la
creació al seu fi[3]. Pel que fa al
gènere humà, es correspon amb
l’etern designi salvífic de Déu, pel
qual ens ha elegit en Crist «per tal de
ser sants i immaculats en la seva
presència, ja que el seu amor ens ha
predestinat a esdevenir fills seus per
Jesucrist» (Ef 1,4-5).



Déu condueix cada criatura al seu fi
d’acord amb la seva natura.
Concretament, «Déu proveeix els
homes de manera diversa respecte
als altres éssers que no són persones:
no “des de fora”, mitjançant les lleis
immutables de la natura física, sinó
“des de dins”, mitjançant la raó que,
coneixent amb la llum natural la llei
eterna de Déu, és capaç d’indicar a
l’home la justa direcció de la seva
actuació lliure»[4].

La llei moral natural és la
participació de la llei eterna en la
criatura racional[5]. És «la mateixa
llei eterna connatural en els éssers
dotats de raó, que els inclina als actes
i al fi que els convé»[6]. És, per tant,
una llei divina (divinonatural).
Consisteix en la mateixa llum de la
raó que permet a l’home discernir el
bé i el mal, i que té força de llei en la
mesura que és la veu i l’intèrpret de
la més alta raó de Déu, de la qual el
nostre esperit participa i a la qual la



nostra llibertat s’adhereix[7]. Se
l’anomena natural perquè consisteix
en la llum de la raó que qualsevol
home té per natura.

La llei moral natural és un primer
pas en la comunicació a tot el gènere
humà del salvífic designi diví, que
només podem conèixer
completament per la revelació. La
llei natural «té per eix l’aspiració i la
submissió a Déu, font i jutge de tot
bé, així com aquell sentit segons el
qual l’altre val tant com un
mateix» (Catecisme 1955).

— Propietats. La llei moral natural és
universal perquè s’estén a qualsevol
persona humana, de totes les
èpoques (cf. Catecisme 1956). «És 
immutable (cf. GS 10) i permanent a
través de les variacions de la història;
subsisteix sota el flux de les idees i
dels costums i en sosté el progrés. Les
regles que l’expressen són sempre
vàlides substancialment» (Catecisme



1958)[8]. És obligatòria ja que, per
tendir cap a Déu, l’home ha de fer
lliurement el bé i evitar el mal, i per
això ha de poder distingir el bé del
mal, cosa que s’esdevé principalment
gràcies a la llum de la raó natural[9].
L’observança de la llei moral natural
pot ser de vegades difícil, però no és
mai impossible[10].

— Coneixement de la llei natural.
Mitjançant la raó tothom pot
conèixer els preceptes de la llei
natural. No obstant això, de fet no
tothom percep d’una manera clara i
immediata tots els seus preceptes (cf.
Catecisme 1960). Les disposicions
personals de cadascú, l’ambient
social i cultural, l’educació rebuda,
etc. poden condicionar-ne el
coneixement efectiu. Com que en la
situació actual no s’han eliminat
totes les seqüeles del pecat, l’home
necessita la gràcia i la revelació per
tal que les veritats morals puguin ser
conegudes per «tothom i sense



dificultat, amb una certesa ferma i
sense barreja d’error»[11].

3. La llei divinopositiva

La llei antiga, que Déu va revelar a
Moisès, «és el primer estadi de la llei
revelada. Les seves prescripcions
morals es resumeixen en els deu
manaments» (Catecisme 1962), que
expressen conclusions immediates
de la llei moral natural. Tota
l’economia de l’Antic Testament està
ordenada sobretot a preparar,
anunciar i significar la vinguda del
Salvador[12].

La nova llei o llei evangèlica o llei de
Crist «és la gràcia que l’Esperit Sant
ens dóna per mitjà de la fe en Crist.
Els preceptes externs, dels quals
també parla l’Evangeli, preparen per
a aquesta gràcia o en despleguen els
efectes en la vida»[13].

L’element principal de la llei de Crist
és la gràcia de l’Esperit Sant, que



sana l’home sencer i es manifesta en
la fe que obra per l’amor[14]. És
fonamentalment una llei interna,
que dóna la força interior per fer el
que ensenya. En segon lloc, és també
una llei escrita, que es troba en els
ensenyaments del Senyor (el discurs
de la muntanya, les benaurances,
etc.) i en la catequesi moral dels
apòstols, que es poden resumir en el
manament de l’amor. Aquest segon
element no és d’una importància
secundària, ja que la gràcia de
l’Esperit Sant, infusa en el cor del
creient, implica necessàriament
«viure segons l’Esperit» i s’expressa a
través dels «fruits de l’Esperit», als
quals s’oposen les «obres de la
carn» (cf. Ga 5,16-26).

L’Església, amb el magisteri, és
intèrpret autèntica de la llei natural
(cf. Catecisme 2036). Aquesta missió
no se circumscriu només als fidels,
sinó que —per mandat de Crist: 
euntes, docete omnes gentes (Mt



28,19)— abasta tots els homes. D’això
es deriva la responsabilitat dels
cristians en l’ensenyament de la llei
moral natural perquè, per la fe i amb
l’ajuda del magisteri, la coneixen
fàcilment i sense error.

4. Les lleis civils

Les lleis civils són les disposicions
normatives emanades per les
autoritats estatals (generalment, per
l’òrgan legislatiu de l’Estat) amb la
finalitat de promulgar, explicitar o 
concretar les exigències de la llei
moral natural, necessàries per fer
possible i regular adequadament la
vida dels ciutadans en l’àmbit de la
societat políticament
organitzada[15]. Principalment han
de garantir la pau i la seguretat, la
llibertat, la justícia, la tutela dels
drets fonamentals de la persona i la
moralitat pública[16].

La virtut de la justícia implica
l’obligació moral de complir les lleis



civils justes. Aquesta obligació és més
o menys greu segons la importància
del contingut de la llei per al bé comú
de la societat.

Són injustes les lleis que s’oposen a la
llei moral natural i al bé comú de la
societat. Més concretament, són
injustes les lleis següents:

1) les que prohibeixen fer alguna
cosa que per als ciutadans és
moralment obligatòria o que manen
fer alguna cosa que no es pot fer
sense cometre una culpa moral;

2) les que lesionen positivament els
béns que pertanyen al bé comú o els
priven de la tutela deguda: la vida, la
justícia, els drets fonamentals de la
persona, el matrimoni o la família,
etc.;

3) les que no són promulgades
legítimament;



4) les que no distribueixen de
manera equitativa i proporcionada
entre els ciutadans les càrregues i els
beneficis.

Les lleis civils injustes no obliguen en
consciència; al contrari, hi ha
obligació moral de no complir-ne les
disposicions —sobretot si són
injustes per les raons indicades en 1)
i 2)—, de manifestar-hi el propi
desacord i de tractar de canviar-les
quan sigui possible o, almenys, de
reduir-ne els efectes negatius. De
vegades caldrà recórrer a l’objecció
de consciència (cf. Catecisme
2242-2243)[17].

5. Les lleis eclesiàstiques i els
manaments de l’Església

Per salvar els homes, Déu també ha
volgut que formin una societat[18]:
l’Església, que Jesucrist ha fundat i
ha dotat de tots els mitjans per
complir el seu fi sobrenatural, és a
dir, és la salvació de les ànimes.



Entre aquests mitjans hi ha la
potestat legislativa, que tenen el
romà pontífex per a l’Església
universal i els bisbes diocesans —i
les autoritats que hi són equiparades
— per a les seves pròpies
circumscripcions. El Codi de Dret
Canònic conté la majoria de les lleis
d’àmbit universal. Hi ha un codi per
als fidels de ritu llatí i un altre per als
de ritu oriental.

Les lleis eclesiàstiques originen una
autèntica obligació moral[19], que
serà greu o lleu segons la gravetat de
la matèria.

Els manaments més generals de
l’Església són cinc: primer, oir missa
entera els diumenges i les altres
festes de precepte i no fer treballs
servils (cf. Catecisme 2042); segon,
confessar almenys una vegada a
l’any, i en perill de mort i si s’ha de
combregar (cf. Catecisme 2042);
tercer, combregar per Pasqua florida



(cf. Catecisme 2042); quart, abstenir-
se de menjar carn i dejunar els dies
establerts per l’Església (cf. Catecisme
2043); cinquè, ajudar l’Església en les
seves necessitats (cf. Catecisme 2043).

6. La llibertat i la llei

Determinades maneres de plantejar
els assumptes morals suposen que les
exigències ètiques contingudes en la
llei moral són externes a la llibertat.
La llibertat i la llei semblen llavors
realitats que s’oposen i que es limiten
recíprocament: com si la llibertat
comencés on acaba la llei i viceversa.

La realitat és que el comportament
lliure no procedeix de l’instint o
d’una necessitat física o biològica,
sinó que el regula cada persona
segons el coneixement que té del bé i
el mal: realitza lliurement el bé que
la llei moral conté i evita lliurement
el mal que es coneix per la mateixa
llei.



La negació del bé que es coneix per
la llei moral no és la llibertat, sinó el
pecat. El que s’oposa a la llei moral és
el pecat, no la llibertat. Certament la
llei indica que cal corregir els
desitjos de realitzar les accions
pecaminoses que una persona pot
experimentar: els desitjos de
venjança, de violència, de robar, etc.
Però aquesta indicació moral no
s’oposa a la llibertat, que mira
sempre perquè les persones afirmin
lliurement les coses bones, ni suposa
tampoc una coacció de la llibertat,
que sempre conserva la trista
possibilitat de pecar. «Obrar
malament no és cap alliberament,
sinó una esclavitud [...]. Potser
manifestarà que s’ha comportat
d’acord amb les seves preferències,
però no aconseguirà de pronunciar
la veu de la veritable llibertat, per tal
com s’ha fet esclau d’allò que ell
mateix ha decidit, i s’ha decidit per la
cosa pitjor, per l’absència de Déu, i
allí no hi ha llibertat»[20].



Una qüestió diferent és que les lleis i
reglaments humans, a causa de la
generalitat i la concisió dels termes
amb què s’expressen, en algun cas
particular poden no ser un fidel
indicador del que una persona
determinada ha de fer. La persona
ben formada sap que en aquests
casos concrets ha de fer el que coneix
amb certesa que és bo[21]. Però no hi
ha cap cas en què sigui bo realitzar
les accions intrínsecament dolentes
prohibides pels preceptes negatius de
la llei moral natural o de la llei
divinopositiva (adulteri, homicidi
deliberat, etc.)[22].

7. La consciència moral

«La consciència moral és un judici de
la raó pel qual la persona humana
reconeix la qualitat moral d’un acte
concret que farà, fa o ha
fet» (Catecisme 1778). La consciència
formula «l’obligació moral tenint en
compte la llei natural: és l’obligació



de fer el que l’home, mitjançant l’acte
de la seva consciència, coneix com un
bé que li és assenyalat aquí i
ara»[23].

La consciència és «la norma pròxima
de la moralitat personal»[24]; per
això, quan s’actua contra la
consciència es comet un mal moral.
Aquest paper de norma pròxima
pertany a la consciència, no perquè
sigui la norma suprema[25], sinó
perquè té per a la persona un
caràcter últim ineludible: «el judici
de la consciència mostra “en última
instància” la conformitat d’un
comportament respecte a la llei»[26].
Quan la persona jutja amb seguretat,
després d’haver examinat el
problema amb tots els mitjans a la
seva disposició, no existeix una
instància ulterior, una consciència de
la consciència, un judici del judici,
perquè altrament es procediria fins a
l’infinit.



S’anomena consciència recta o
veritable la que jutja amb veritat la
qualitat moral d’un acte, i consciència
errònia la que no arriba a la veritat,
ja que considera com a bona una
acció que en realitat és dolenta, o
viceversa. La causa de l’error de la
consciència és la ignorància, que pot
ser invencible (i inculpable), si
domina fins a tal punt la persona que
no queda cap possibilitat de
reconèixer-la i allunyar-la, o vencible
(i culpable), si es pot reconèixer i
superar, però hi roman perquè la
persona no vol posar els mitjans per
superar-la[27]. La consciència
culpablement errònia no excusa de
pecat, i fins i tot el pot agreujar.

La consciència és certa quan emet el
judici amb la seguretat moral de no
equivocar-se. Es diu que és probable
quan jutja amb el convenciment que
hi ha una certa probabilitat
d’equivocar-se, però que és més
baixa que la probabilitat d’encertar.



Es diu que és dubtosa quan se suposa
que la probabilitat d’equivocar-se és
igual o més elevada que la
d’encertar. Finalment s’anomena 
perplexa quan no s’atreveix a jutjar,
perquè pensa que és pecat tant
realitzar un acte com ometre’l.

A la pràctica s’ha de seguir només la 
consciència certa i veritable o la 
consciència certa invenciblement
errònia[28]. No s’ha d’actuar amb
consciència dubtosa, sinó que cal
sortir del dubte resant, estudiant,
preguntant, etc.

8. La formació de la consciència

Les accions moralment negatives que
es realitzen amb ignorància
invencible són nocives per al qui les
comet i potser també per a d’altres, i
en tot cas poden contribuir a un
enfosquiment més pregon de la
consciència. Per això es tan
imperiosa la necessitat de formar la
consciència (cf. Catecisme 1783).



Per formar una consciència recta és
necessari instruir la intel·ligència en
el coneixement de la veritat —per a
la qual cosa el cristià compta amb
l’ajuda del magisteri de l’Església—, i
educar la voluntat i l’afectivitat
mitjançant la pràctica de les
virtuts[29]. És una tasca que dura
tota la vida (cf. Catecisme 1784).

Per formar la consciència són
especialment importants la
humilitat, que s’adquireix vivint la
sinceritat davant Déu, i la direcció
espiritual[30].

Ángel Rodríguez Luño

Bibliografia bàsica

Catecisme de l’Església catòlica
1730-1742, 1776-1794 i 1950-1974.

Joan Pau II, enc. Veritatis splendor, 6-
VIII-1993, 28-64.

Lectures recomanades



Sant Josepmaria Escrivà, homilia «La
llibertat, un do de Déu», a Amics de
Déu 23-38.

J. Ratzinger, «Conciencia y verdad», a
id., La Iglesia: una comunidad
siempre en camino, Ediciones
Paulinas, Madrid 1992, p. 95-115.

E. Colom, A. Rodríguez Luño, 
Elegidos en Cristo para ser santos.
Curso de teología moral fundamental,
Palabra, Madrid 2000, p. 269-289,
316-332, 348-363, 399-409 i 430-434.

[1] Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 17. Cf. Catecisme
1731.

[2] Loc. cit.

[3] Cf. sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae 1-2 q.93 a.1 c.; Concili II



del Vaticà, decl. Dignitatis humanae
3.

[4] Joan Pau II, enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, 43.

[5] Cf. loc. cit.; sant Tomàs d’Aquino, 
Summa Theologiae 1-2 q.91 a.2.

[6] Joan Pau II, enc. Veritatis splendor
44.

[7] Cf. loc. cit.

[8] «L’aplicació de la llei natural
varia molt. Pot exigir una reflexió
adaptada a la multiplicitat de
condicions de vida, segons els llocs,
les èpoques i les circumstàncies.
Malgrat tot, enmig de la diversitat de
les cultures, la llei natural es manté
com una regla que relaciona els
homes entre ells i els imposa uns
principis comuns, més enllà de les
diferències inevitables» (Catecisme
1957).



[9] Cf. Joan Pau II, enc. Veritatis
splendor 42.

[10] Cf. ibid., 102.

[11] Pius XII, enc. Humani generis: DS
3.876. Cf. Catecisme 1960.

[12] Cf. Concili II del Vaticà, const. Dei
Verbum 15.

[13] Joan Pau II, enc. Veritatis
splendor 24. Cf. sant Tomàs d’Aquino,
Summa Theologiae 1-2 q.106 a.1 c. i
ad 2.

[14] Cf. sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae 1-2 q.108 a.1.

[15] Cf. sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae 1-2 q.95 a.2; Catecisme
1959.

[16] Cf. Joan Pau II, enc. Evangelium
vitae, 25-III-1995, 71.

[17] Cf. Joan Pau II, enc. Evangelium
vitae 72-74.



[18] Cf. Concili II del Vaticà, const. 
Lumen gentium 9.

[19] Cf. Concili de Trento, Cànons
sobre el sagrament del Baptisme 8: DS
1621.

[20] Sant Josepmaria, homilia «La
llibertat, un do de Déu», aAmics de
Déu 37.

[21] Cf. sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae 1-2 q.96 a.6 i 2-2 q.120.

[22] Cf. Joan Pau II, enc. Veritatis
splendor 76, 80, 81, 82.

[23] Joan Pau II, enc. Veritatis
splendor 59.

[24] Ibid., 60.

[25] Cf. ibid., 60.

[26] Ibid., 59.

[27] Cf. ibid., 62; Concili II del Vaticà,
const. Gaudium et spes 16.



[28] La consciència certa
invenciblement errònia no és una
regla moral de manera absoluta:
només obliga mentre roman l’error. I
ho fa no pel que és en si mateix: el
poder obligatori de la consciència
deriva de la veritat, per la qual cosa
la consciència errònia pot obligar
només en la mesura que
subjectivament i invenciblement se
la considera veritable.

En matèries molt importants
(homicidi deliberat, etc.) és molt
difícil l’error de consciència
inculpable.

[29] Cf. Joan Pau II, enc. Veritatis
splendor 64.

[30] «La tasca de direcció espiritual
s’ha d’orientar sense dedicar-se a
fabricar criatures que estiguin
mancades de judici propi i que es
limitin a executar materialment allò
que un altre els diu; al contrari, la
direcció espiritual ha de tendir a



formar persones de criteri. I el criteri
suposa maduresa, fermesa de
conviccions, coneixement suficient
de la doctrina, delicadesa d’esperit,
educació de la voluntat» (sant
Josepmaria, Converses amb
monsenyor Escrivà de Balaguer 93).

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-
cristiana-26-la-llibertat-la-llei-i-la-

consciencia/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-26-la-llibertat-la-llei-i-la-consciencia/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-26-la-llibertat-la-llei-i-la-consciencia/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-26-la-llibertat-la-llei-i-la-consciencia/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-26-la-llibertat-la-llei-i-la-consciencia/

	Tema 26. La llibertat, la llei i la consciència

