
opusdei.org

Tema 25. El
matrimoni

L’íntima comunitat de vida i
amor conjugal entre l’home i la
dona és sagrada, i s’estructura
segons lleis pròpies establertes
pel Creador, que no depenen de
l’albir humà.

16/12/2010

«L’aliança matrimonial, per la qual
l’home i la dona constitueixen entre
ells un consorci de tota la vida,
ordenat per la seva índole natural al
bé dels cònjuges i a la generació i
educació dels fills, fou elevada per



Crist, el Senyor, a la dignitat de
sagrament entre batejats» (CIC 1055 §
1).

1. El designi diví sobre el
matrimoni

«El mateix Déu és l’autor del
matrimoni»[1]. L’íntima comunitat
conjugal entre l’home i la dona és
sagrada, i s’estructura segons lleis
pròpies establertes pel Creador, que
no depenen de l‘albir humà.

La institució del matrimoni no és una
ingerència indeguda en les íntimes
relacions personals entre un home i
una dona, sinó una exigència interior
del pacte d’amor conjugal: és l’únic
lloc que fa possible que l’amor entre
un home i una dona sigui
conjugal[2], és a dir, un amor electiu
que abasta el bé de tota la persona en
tant que és sexualment
diferenciada[3]. Aquest amor mutu
entre els esposos «esdevé una imatge
de l’amor absolut i indefectible amb



què Déu estima la humanitat. És bo,
molt bo, als ulls del Creador (cf. Gn
1,31). I aquest amor que Déu beneeix
està destinat a ser fecund i a
realitzar-se en l’obra comuna de la
guarda de la creació: “Déu els beneí i
els digué: ‘Sigueu fecunds i
multipliqueu-vos, pobleu la terra i
domineu-la’” (Gn 1,28)» (Catecisme
1604).

El pecat original va introduir la
ruptura de la comunió original entre
l’home i la dona i va afeblir la
consciència moral relativa a la unitat
i la indissolubilitat del matrimoni. La
llei antiga, d’acord amb la pedagogia
divina, no critica la poligàmia dels
patriarques ni prohibeix el divorci;
però «veient l’aliança de Déu amb
Israel sota la imatge d’un amor
conjugal exclusiu i fidel (cf. Os 1-3; Is
54; 62; Jr 2-3; 31; Ez 16,62; 23), els
profetes van preparar la consciència
del Poble escollit per a una
comprensió més profunda de la



unicitat i de la indissolubilitat del
matrimoni (cf. Ml
2,13-17)» (Catecisme 1611).

«Jesucrist no solament restableix
l’ordre inicial volgut per Déu, sinó
que dóna la gràcia per a viure el
Matrimoni en la nova dignitat de
Sagrament, que és el signe del seu
amor esponsal per l’Església: “Marits,
estimeu les vostres mullers, tal com
Crist ha estimat l’Església” (Ef
5,25)» (Compendi 341).

«Entre batejats no pot haver-hi
contracte matrimonial vàlid que pel
mateix fet no sigui sagrament» (CIC
1055 § 2)[4].

El sagrament del matrimoni
augmenta la gràcia santificant i
confereix la gràcia sacramental
específica, la qual exerceix una
influència singular sobre totes les
realitats de la vida conjugal[5],
especialment sobre l’amor dels
esposos[6]. Per als esposos, la vocació



universal a la santedat «és
especificada per la celebració del
sagrament i traduïda concretament
en les realitats pròpies de l’existència
conjugal i familiar»[7]. «Els casats
són cridats a santificar el matrimoni
i a santificar-se en aquesta unió; per
això cometrien un greu error si
edifiquessin la seva conducta
espiritual al marge de la llar i girant-
s’hi d’esquena. La vida familiar, les
relacions conjugals, la cura i
l’educació dels fills, l’esforç per fer
avançar econòmicament la família i
per assegurar-la i millorar-la, el
tracte amb les altres persones que
constitueixen la comunitat social, tot
això són situacions humanes i
corrents que els esposos cristians
han de sobrenaturalitzar»[8].

2. La celebració del matrimoni

El matrimoni neix del consentiment
personal i irrevocable dels esposos
(cf. Catecisme 1626). «El



consentiment matrimonial és un acte
de la voluntat pel qual l’home i la
dona es lliuren i s’accepten
mútuament amb una aliança
irrevocable per tal de constituir el
matrimoni» (CIC 1057 § 2).

«L’Església demana normalment per
als seus fidels la forma eclesiàstica de
la celebració del
casament» (Catecisme 1631). Per
això, «només són vàlids aquells
matrimonis que se celebren davant
de l’Ordinari del lloc o del rector, o
d’un sacerdot o diaca delegat per un
d’ells, i davant de dos testimonis,
segons les regles expressades» pel 
Codi de dret canònic (CIC 1108 § 1).

Hi ha diverses raons per explicar
aquesta determinació: el matrimoni
sacramental és un acte litúrgic;
s’introdueix en un ordo eclesial, que
crea drets i deures en l’Església entre
els esposos i envers els fills. Ja que el
matrimoni és un estat de vida en



l’Església, cal que hi hagi certesa
sobre el casament (d’aquí l’obligació
que hi hagi testimonis), i el caràcter
públic del consentiment protegeix el
«sí» un cop donat i ajuda a ser-hi
fidel (cf. Catecisme 1631).

3. Propietats essencials del
matrimoni

«La unitat i la indissolubilitat són les
propietats essencials del matrimoni,
les quals en el matrimoni cristià
obtenen una fermesa peculiar per
raó del sagrament» (CIC 1056). El
marit i la muller «en virtut del
contracte conjugal “ja no són dos,
sinó una sola carn” (Mt 19,6) [...].
Aquesta íntima unió, en tant que és
un lliurament mutu de dues
persones, igual com el bé dels fills,
exigeixen la plena fidelitat conjugal i
en reclamen la unitat
indissoluble»[9].

«“La unitat del matrimoni refermada
pel Senyor apareix també ben



clarament en la igual dignitat
personal de la dona i de l’home, que
cal que sigui reconeguda en l’amor
total i mutu” (GS 49, § 2). La 
poligàmia és contrària a aquesta
igual dignitat i a l’amor conjugal que
és únic i exclusiu» (Catecisme 1645).

«En la seva predicació, Jesús va
ensenyar sense equívocs el sentit
originari de la unió de l’home i de la
dona, tal com el Creador la volgué al
començament: el permís, donat per
Moisès, de repudiar la dona, era una
concessió a la duresa del cor (cf. Mt
19,8); la unió matrimonial de l’home i
de la dona és indissoluble, Déu
mateix l’ha closa: “El que Déu va
unir, que l’home no ho separi” (Mt
19,6)» (Catecisme 1614). En virtut del
sagrament —pel qual els esposos
cristians manifesten pl misteri de la
unitat i l’amor fecund entre Crist i
l’Església, del qual participen (cf. Ef
5,32)— la indissolubilitat adquireix
un sentit nou i més profund que



augmenta la solidesa original del
vincle conjugal, de manera que «el
matrimoni rat [és a dir, celebrat
entre batejats] i consumat no pot ser
dissolt per cap potestat humana ni
per cap altra causa, fora de la
mort» (CIC 1141).

«El divorci és una ofensa greu a la llei
natural. Pretén rompre el contracte
lliurement consentit pels esposos de
viure l’un amb l’altre fins a la mort.
El divorci fa injúria a l’aliança de
salvació, de la qual el matrimoni
sacramental és un signe» (Catecisme
2384). «Pot esdevenir-se que un dels
cònjuges sigui la víctima innocent del
divorci pronunciat per la llei civil;
llavors aquest cònjuge no trenca el
precepte moral. Hi ha una diferència
considerable entre el cònjuge que
s’ha esforçat amb sinceritat a ser
fidel al sagrament del Matrimoni i es
veu injustament abandonat, i el qui,
per una falta greu que ha comès,
destrueix un matrimoni



canònicament vàlid» (Catecisme
2386).

«No obstant això, hi ha situacions en
què la convivència matrimonial es fa
pràcticament impossible per raons
molt diverses. En aquests casos,
l’Església admet la separació física
dels esposos i la fi de la cohabitació.
Els esposos no deixen de ser marit i
muller als ulls de Déu; no són pas
lliures de contraure una nova unió.
En aquesta situació difícil, la millor
solució seria, si fos possible, la
reconciliació» (Catecisme 1649). Si
després de la separació «el divorci
civil resulta l’única manera possible
d’assegurar alguns drets legítims, la
cura dels fills o la defensa del
patrimoni, es podrà tolerar sense
constituir falta moral» (Catecisme
2383).

Si després del divorci es contrau una
nova unió, encara que reconeguda
per la llei civil, «el cònjuge que s’ha



tornat a casar es troba llavors en
situació d’adulteri públic i
permanent» (Catecisme 2384). Els
divorciats casats de nou, encara que
continuïn pertanyent a l’Església, no
poden ser admesos a l’eucaristia,
perquè el seu estat i condició de vida
contradiuen objectivament aquesta
unió d’amor indissoluble entre Crist i
l’Església, significada i actualitzada
en l’eucaristia. «La reconciliació en el
sagrament de la penitència —que els
obriria el camí cap al sagrament
eucarístic— pot donar-se únicament
als qui, penedits d’haver violat el
signe de l’aliança i de la fidelitat a
Crist, estan sincerament disposats a
una forma de vida que no
contradigui la indissolubilitat del
matrimoni. Això significa
concretament que quan l’home i la
dona, per motius seriosos —com, per
exemple, l’educació dels fills—, no
poden acomplir l’obligació de la
separació, assumeixin el compromís
de viure en plena continència, és a



dir, d’abstenir-se dels actes propis
dels esposos»[10].

4. La paternitat responsable

«“Pel seu mateix caràcter natural, la
institució del matrimoni i l’amor
conjugal són ordenats a la procreació
i a l’educació dels fills, on troben, per
dir-ho així, el seu cimall, el seu
coronament” (GS 48, § 1). Els fills són
sense cap dubte el fruit més preat del
matrimoni i contribueixen amb
extrem al bé dels mateixos pares. El
mateix Déu que va dir “no està bé
que l’home estigui sol” (Gn 2,18) i que
“des del començament els va fer
home i dona” (Mt 19, 4), volent-los
comunicar una participació especial
en la seva obra creadora, va beneir
l’home i la dona en dir-los: “Creixeu i
multipliqueu-vos” (Gn 1,28). D’aquí
ve que, sense postergar els altres fins
del matrimoni, el veritable culte de
l’amor conjugal i tota l’estructura de
la vida de família que en deriva,



tendeixen cap aquí: que els esposos
estiguin coratjosament disposats a
col·laborar amb l’amor del Creador i
Salvador, el qual per mitjà d’ells no
para d’augmentar i fer prosperar la
seva pròpia família» (Catecisme 1652)
[11]. Per això, «entre els esposos que
compleixen d’aquesta manera la
missió que Déu els ha encomanat, cal
recordar en particular aquells que,
per decisió prudent i compartida,
accepten magnànims una prole més
nombrosa amb l’obligació d’educar-
la com cal»[12].

L’estereotip de la família que la
cultura dominant actual presenta
s’oposa a la família nombrosa, cosa
que es justifica per raons
econòmiques, socials, higièniques,
etc. Però «el veritable amor mutu
transcendeix la comunitat de marit i
muller, i s’estén als seus fruits
naturals: els fills. L’egoisme, al
contrari, acaba rebaixant aquest
amor a la simple satisfacció de



l’instint i destrueix la relació que
uneix pares i fills. Difícilment hi
haurà qui es senti bon fill —veritable
fill— dels seus pares, si pot pensar
que ha vingut al món contra llur
voluntat: que no ha nascut d’un
amor net, sinó d’una imprevisió o
d’un error de càlcul. [...] Veig
clarament que els atacs a les famílies
nombroses provenen de manca de fe:
són producte d’un ambient social
incapaç de comprendre la
generositat, que pretén encobrir
l’egoisme i certes pràctiques
inconfessables amb motius
aparentment altruistes»[13].

Encara que tinguin una disposició
generosa cap a la paternitat, els
esposos «troben sovint dificultats
procedents de les condicions de la
vida actual, i poden trobar-se en
circumstàncies en què el nombre de
fills, almenys durant un cert temps,
no pot augmentar»[14]. «Si per
espaiar els naixements existeixen



motius seriosos, derivats de les
condicions físiques o psicològiques
dels esposos, o de les circumstàncies
exteriors, llavors l’Església ensenya
que és lícit tenir en compte els ritmes
naturals immanents a les funcions
generadores, per usar del matrimoni
només en els períodes infecunds i
així regular la natalitat»[15].

És intrínsecament dolenta «tota acció
que, o en previsió de l’acte conjugal,
o en la seva realització, o en el
desenvolupament de les seves
conseqüències naturals es proposi,
com a fi o com a mitjà, de fer
impossible la procreació»[16].

Tot i que es busqui retardar un nou
concebut, el valor moral de l’acte
conjugal realitzat en el període
infecund de la dona és divers de
l’efectuat quan es recórrer a un mitjà
anticonceptiu. «L’acte conjugal, per
la seva estructura íntima, alhora que
uneix profundament els esposos, els



fa aptes per generar noves vides,
segons les lleis inscrites en l’ésser
mateix de l’home i de la dona.
Salvaguardant-ne tots dos aspectes
essencials, l’unitiu i el procreador,
l’acte conjugal conserva íntegre el
sentit de l’amor mutu i veritable i
l’ordenació a l’altíssima vocació de
l’home a la paternitat»[17].
Mitjançant el recurs a l’anticoncepció
s’exclou el significat procreatiu de
l’acte conjugal; usar del matrimoni
en els períodes infecunds de la dona
respecta la inseparable connexió dels
significats unitiu i procreatiu de la
sexualitat humana. En el primer cas
es comet un acte positiu per impedir
la procreació, tot eliminant de l’acte
conjugal la potencialitat pròpia amb
vista a la procreació; en el segon
només s’omet usar del matrimoni en
els períodes fecunds de la dona, fet
que per si mateix no lesiona cap altre
acte conjugal de la capacitat
procreadora en el moment que es
realitza[18]. Per tant, la paternitat



responsable, tal com l’Església
l’ensenya, no implica de cap manera
una mentalitat anticonceptiva, ans al
contrari, respon a una determinada
situació provocada per
circumstàncies concurrents, que no
es desitgen, sinó que es pateixen, i
que poden contribuir, amb l’oració, a
unir més els esposos i tota la família.

5. El matrimoni i la família

«Segons el designi de Déu, el
matrimoni és el fonament d’aquesta
comunitat més àmplia que és la
família, ja que la institució mateixa
del matrimoni i l’amor conjugal són
ordenats a la procreació i l’educació
dels infants, en les quals troben el
seu coronament»[19].

«El creador del món va establir la
societat conjugal com a origen i
fonament de la societat humana; la
família és així la cèl·lula primera i
vital de la societat»[20]. Aquesta
específica i exclusiva dimensió



pública del matrimoni i la família
reclama que l’autoritat civil la
defensi i promocioni[21]. Les lleis
que no reconeixen les propietats
essencials del matrimoni —el divorci
—, o l’equiparen a altres formes
d’unió no matrimonials —unions de
fet o unions entre persones del
mateix sexe— són injustes: lesionen
greument el fonament de la mateixa
societat que l’Estat està obligat a
protegir i fomentar[22].

En l’Església la família s’anomena
Església domèstica, perquè
l’específica comunió dels seus
membres és cridada a ser «una
revelació i actuació específica de la
comunió eclesial»[23]. «Els pares han
de ser envers els fills els primers
predicadors de la fe, tant amb la
paraula com amb l’exemple, i han de
fomentar la vocació pròpia de cada
fill, amb especial cura la vocació
sagrada»[24]. «Aquí s’exerceix d’una
manera privilegiada el sacerdoci



baptismal del pare de família, de la
mare, dels fills, de tots els membres
de la família, “en la recepció dels
sagraments, en la pregària i acció de
gràcies, amb el testimoniatge de la
seva vida santa, amb l’abnegació i
amb un amor eficaç” (LG 10). La llar
és així la primera escola de vida
cristiana i “una escola d’enriquiment
humà” (GS 52, § 1). Aquí és on
s’aprèn la constància i l’alegria del
treball, l’amor fratern, el perdó
generós, fins i tot reiterat, i sobretot
el culte diví per mitjà de la pregària i
l’ofrena de la vida» (Catecisme 1657).

Rafael Díaz

Bibliografia bàsica

Catecisme de l’Església catòlica
1601-1666, 2331-2400.

Concili II del Vaticà, const. Gaudium
et spes 47-52.



Joan Pau II, exh. ap. Familiaris
consortio 11-16.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria Escrivà, Converses
amb monsenyor Escrivà de Balaguer
87-112.

Sant Josepmaria Escrivà, homilia «El
matrimoni, vocació cristiana», a És
Crist que passa 22-30.

J. Miras - J. I. Bañares, Matrimonio y
familia, Rialp, Madrid 2006.

J. M. Ibáñez Langlois, Sexualidad,
Amor, Santa Pureza, Ediciones
Universidad Católica de Chile,
Santiago de Xile 2006.

[1] Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 48.



[2] Cf. Joan Pau II, exh. ap. Familiaris
consortio, 22-XI-1981, 11.

[3] Cf. Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 49.

[4] «En efecte, mitjançant el baptisme
l’home i la dona són inserits
definitivament en l’aliança nova i
eterna, en l’aliança nupcial de Crist
amb l’Església. És a causa d’aquesta
inserció indestructible que la
comunitat íntima de vida i d’amor
conjugal, fundada pel Creador, és
enlairada i assumida en la caritat
nupcial de Crist, sostinguda i
enriquida per la seva força
redemptora» (Joan Pau II, exh. ap. 
Familiaris consortio 13).

[5] «Els matrimonis tenen gràcia
d’estat —la gràcia del sagrament—
per a viure totes les virtuts humanes
i cristianes de la convivència: la
comprensió, el bon humor, la
paciència, el perdó, la delicadesa en



el tracte mutu» (sant Josepmaria, 
Converses 108).

[6] «L’autèntic amor conjugal
s’integra en l’amor diví i es governa i
enriqueix per la virtut redemptora
de Crist i l’actuació salvífica de
l’Església, per conduir eficaçment els
esposos a Déu i ajudar-los i enfortir-
los en el sublim deure de pare i de
mare» (Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 48).

[7] Joan Pau II, exh. ap. Familiaris
consortio 56.

[8] Sant Josepmaria Escrivà, És Crist
que passa 23.

[9] Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 48.

[10] Joan Pau II, exh. ap. Familiaris
consortio 84. Cf. Benet XVI, exh. ap. 
Sacramentum caritatis, 22-II-2007, 29;
Congregació per a la doctrina de la
fe, Carta sobre la recepció de la

https://opusdei.org/ssec.php?a=3572
https://opusdei.org/ssec.php?a=4299


Comunió Eucarística per part dels
fidels divorciats que s’han tornat a
casar, 14-IX-1994; Catecisme 1650.

[11] «En el deure de transmetre i
educar la vida humana, cosa que cal
considerar com la seva pròpia
missió, els esposos saben que són
col·laboradors de l’amor de Déu
creador i com els seus intèrprets [...].
Els esposos cristians, confiant en la
providència divina i practicant
l’esperit de sacrifici, glorifiquen el
Creador i tendeixen a la perfecció en
Crist quan amb generosa, humana i
cristiana responsabilitat compleixen
la missió de procrear» (Concili II del
Vaticà, const. Gaudium et spes 50).

[12] Loc. cit.

[13] Sant Josepmaria, Converses 94.
«Els esposos han d’edificar llur
convivència sobre un afecte sincer i
net, i sobre l’alegria d’haver portat al
món els fills que Déu els hagi donat
la possibilitat de tenir, tot sabent, si



cal, renunciar a comoditats personals
i posant fe en la providència divina:
formar una família nombrosa, si
aquesta fos la voluntat de Déu, és
una garantia de felicitat i d’eficàcia,
per més que afirmin una altra cosa
els fautors equivocats d’un trist
hedonisme» (sant Josepmaria, És
Crist que passa 25).

[14] Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 51.

[15] Pau VI, enc. Humanae vitae, 26-
VII-1968, 16.

[16] Ibid., 14.

[17] Ibid., 12. L’acte conjugal realitzat
amb l’exclusió d’un dels significats és
intrínsecament deshonest: «Un acte
conjugal imposat al cònjuge sense
considerar la seva condició actual i
els seus desitjos legítims, no és un
veritable acte d’amor, i prescindeix,
per tant, d’una exigència del recte
ordre moral en les relacions entre els



esposos», o «un acte d’amor recíproc
que prejutgi la disponibilitat a
transmetre la vida que Déu creador,
segons lleis particulars, hi ha posat,
està en contradicció amb el designi
constitutiu del matrimoni i amb la
voluntat de l’autor de la vida.
Utilitzar aquest do diví destruint-ne
el significat i la finalitat, tot i que
només parcialment, és contradir la
naturalesa de l’home i de la dona i
les seves relacions més íntimes, i per
això mateix és contradir també el pla
de Déu i la seva voluntat» (ibid., 13).

[18] Cf. Joan Pau II, exh. ap. 
Familiaris consortio 32; Catecisme
2370. La supressió del significat
procreatiu implica l’exclusió del
significat unitiu de l’acte conjugal:
«Es produeix no sols el refús positiu
de l’obertura a la vida, sinó també
una falsificació de la veritat interior
de l’amor conjugal, cridat sempre a
lliurar-se en plenitud personal» (exh.
ap. Familiaris consortio 32).



[19] Ibid., 14.

[20] Ibid., 42.

[21] «La família és l’element natural i
fonamental de la societat i té dret a la
protecció de la societat i de
l’Estat» (ONU, Declaració Universal
dels Drets Humans, 10-XII-1948, art.
16).

[22] Cf. Consell Pontifici per a la
Família, Família, matrimoni i unions
de fet, Ciutat del Vaticà 2000;
Congregació per a la doctrina de la
Fe, Consideracions sobre els projectes
de reconeixement legal de les unions
entre persones homosexuals, Ciutat
del Vaticà 2003.

[23] Joan Pau II, exh. ap. Familiaris
consortio 21.

[24] Concili II del Vaticà, const. 
Lumen gentium 11.

https://opusdei.org/ssec.php?a=4299


pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-
cristiana-25-el-matrimoni/ (06/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-25-el-matrimoni/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-25-el-matrimoni/
https://opusdei.org/ca-es/article/resums-de-fe-cristiana-25-el-matrimoni/

	Tema 25. El matrimoni

