opusdei.org

Tema 9. I’encarnacio

L’encarnacio és la demostracio
per excel-lencia de ’amor de
Déu als homes, perque la
segona persona de la
Santissima Trinitat —Déu— es
fa particip de la natura humana
en la unitat de la persona.

02/01/2011

1. L’obra de I’encarnacio

[’assumpcio6 de la natura humana de
Crist per la persona del Verb és obra
de les tres persones divines.
L’encarnacio de Déu és I’encarnacio



del Fill, no del Pare, ni de ’Esperit
Sant. No obstant aix0, I’encarnacio va
ser una obra de tota la Trinitat. Per
aixo, en la Sagrada Escriptura de
vegades se l’atribueix a Déu Pare (Ga
4, 4), o al Fill mateix (F12,7) o0 a
I’Esperit Sant (Lc 1, 35; Mt 1, 20). Es
remarca aixi que I'obra de
I’encarnacio va ser un acte unic,
comu a les tres persones divines.
Sant Agusti explicava que «el fet que
Maria concebés i infantés és obra de
la Trinitat, ja que les obres de la
Trinitat s6n inseparables»[1]. Es
tracta, en efecte, d’una acci6 divina
ad extra, els efectes de la qual es
troben fora de Déu, en les criatures.
Es una obra de les tres persones
conjuntament, ja que I’ésser divi —
que és el mateix poder infinit de Déu
— és uiunic (cf. Catecisme 258).

L’encarnacio del Verb no afecta la
llibertat divina, perqué Déu podia
haver decidit que el Verb no
s’encarnés o que s’encarnés una altra



persona divina. Tanmateix, dir que
Déu és infinitament lliure no
significa que prengui decisions de
forma arbitraria ni que no actuil
mogut per ’amor. Per aixo els teolegs
solen cercar les raons de
conveniéncia que es poden albirar en
les diverses decisions divines, tal
com es manifesten en I’actual
economia de la salvacid. Tan sols
cerquen remarcar la saviesa
meravellosa i la coheréncia que
existeixen en tota I’obra divina, no
una eventual necessitat en Déu.

2. La Verge Maria, Mare de Déu

Des de tota I’eternitat, juntament
amb l’encarnacio del Verb, la Verge
Maria va ser predestinada a ser la
Mare de Déu: «Maria és present en el
misteri de Crist ja “abans de la
creacio del mon” com la dona que el
Pare “ha elegit” per ser la Mare del
seu Fill en ’encarnacio, i juntament
amb el Pare I’ha elegida el Filli I’ha



confiada eternament a I’Esperit de
santedat»[2]. L’elecci6 divina
respecta la llibertat de santa Maria,
perque «el Pare de les misericordies
volgué que ’acceptacio per part de la
Mare predestinada precedis
I’Encarnacio, perqué, aixi com la
dona havia contribuit a la mort,
també contribuis a la vida (LG 56; cf.
61)» (Catecisme 488). Per aixo, des de
molt antic, els pares de ’Església han
vist en Maria la nova Eva.

«A fi de ser la Mare del Salvador,
Maria “fou enriquida de Déu per
endavant amb aquells privilegis que
esqueien a una funcio tan alta” (LG
56)» (Catecisme 490). L’arcangel sant
Gabriel, en el moment de
I’anunciacid, la saluda com a «plena
de gracia» (Lc 1, 28). Abans que el
Verb s’encarnés, Maria ja era, per la
seva correspondencia als dons
divins, plena de gracia. La gracia que
Maria va rebre la fa grata a Déuila
prepara per ser la mare virginal del



Salvador. Totalment posseida per la
gracia de Déu, va poder donar el
lliure consentiment a ’anunci de la
seva vocacio (cf. Catecisme 490). Aixi,
«donant el seu consentiment a la
paraula de Déu, Maria esdevé Mare
de Jesus i, acceptant de tot cor, sense
que la retingui cap pecat, la voluntat
divina de salvacio, es lliura ella
mateixa Integrament a la personaia
I’obra de Fill, per tal de ser util en
dependéncia d’ell i amb ell, per la
gracia de Déu, al misteri de la
Redempcio (cf. LG 56)» (Catecisme
494). Els pares orientals solen
anomenar la Mare de Déu «la Tota
Santa» i «la celebren com “indemne
de tota taca de pecat, plasmada per
I’Esperit Sant i formada com una
nova criatura” (LG 56). Per la gracia
de Déu Maria es va preservar neta de
tot pecat personal durant tota la
vida» (Catecisme 493).

Maria ha estat redimida des de la
seva concepcio: «Es aixo el que



confessa el dogma de la Immaculada
Concepcid, proclamat el 1854 pel
Papa Pius IX: “La benaventurada
Verge Maria, des del primer instant
de la seva concepcio, per una gracia i
un favor singular de Déu totpoderos,
en virtut dels merits de Jesucrist,
Salvador del llinatge huma, va ser
preservada intacta de tota macula de
pecat original” (DS 2803)» (Catecisme
491). La Immaculada Concepcio
manifesta I’amor gratuit de Déu,
perqueé ha estat una iniciativa divina
1 no merit de Maria, sing de Crist. En
efecte, «aquesta “santedat excelsa,
absolutament unica”, amb quée
“Maria fou enriquida des del primer
moment de la seva concepcio” (LG
56), li ve tota del Crist: Maria “fou
redimida d’'una manera eminent pels
merits del seu Fill” (LG

53)» (Catecisme 492).

Santa Maria és la Mare de Déu:
«Aquell que ella va concebre com a
home per obra de I’Esperit Sant i que



va ser de debo el seu Fill segons la
carn, no és altre que el Fill etern del
Pare, la segona Persona de la
Santissima Trinitat. L’Església
confessa que Maria és verament
Mare de Déu (Theotokos) (cf. DS
251)» (Catecisme 495). Certament no
ha engendrat la divinitat, sin¢ el cos
huma del Verb, a queé es va unir
immediatament la seva anima
racional, creada per Déu com totes
les altres: aixi es va originar la
natura humana que en aquest
mateix instant va ser assumida pel
Verb.

Maria va ser sempre la Mare de Déu.
Des d’antic, I’Església confessa en el
credo i celebra en la liturgia «Maria
com la Aeiparthenos, “sempre

verge” (cf. LG 52)» (Catecisme 499; cf.
Catecisme 496-507). Aquesta fe de
I’Església es reflecteix en
I’antiquissima formula de «Mare de
Déu abans del part, en el part i
després del part». Des de I'inici,



«I’Església ha confessat que Jesus va
ser concebut nomeés per obra de
I’Esperit Sant en el si virginal de
Maria, i ha afirmat alhora ’aspecte
corporal d’aquest esdeveniment:
Jesus va ser concebut “de I’Esperit
Sant, sense llavor viril” (Concili
Latera el 649; DS 503)» (Catecisme
496). Maria va ser també verge en el
part, perqué «va infantar Crist sense
detriment de la seva virginitat, com
I’havia concebut sense perdre la seva
virginitat [...]. Jesucrist va néixer
d’un si matern virginal amb un
naixement admirable»[3]. En efecte,
«el naixement de Crist “no va
disminuir, siné que va consagrar la
integritat virginal” de la seva mare
(LG 57)» (Catecisme 499). Maria va
romandre perpétuament verge
després del part. Els pares de
I’Església, en les seves explicacions
dels Evangelis i en les respostes a les
diverses objeccions, han afirmat
sempre aquesta realitat, que
manifesta la disponibilitat total i el



lliurament absolut de Maria al
designi salvific de Déu. Ho resumia
sant Basili quan va escriure que «els
amants de Crist no admeten sentir
que la Mare de Déu hagi deixat de
ser verge en algun moment»[4].

Maria va ser assumpta al cel. «La
Mare de Déu immaculada,
preservada lliure de tota taca de
pecat original, acabat el curs de la
seva vida a la terra, va ser portada a
la gloria del cel i elevada al tron pel
Senyor com a reina de l'univers, per
ser conformada més plenament al
seu Fill, Senyor dels senyors i
vencedor del pecat i de la mort»[5].
L’assumpcio de la santissima Mare de
Déu és una anticipacio de la
resurreccio de la resta dels cristians
(cf. Catecisme 966). La reialesa de
Maria es fonamenta en la seva
maternitat divina i en la seva
associacio a I’obra de la
redempcio[6]. I’1 de novembre de



1954, Pius XII va instituir la festa de
Santa Maria Reina[7].

Maria és la mare del Redemptor. Per
aixo la seva maternitat divina
implica també la seva cooperacio en
la salvaci6 dels homes: «Maria, filla
d’Adam, acceptant la paraula divina
va ser feta mare de Jesus, i abracant
la voluntat salvifica de Déu amb cor
generos i sense I'impediment de cap
pecat, es va consagrar totalment a si
mateixa, com a esclava del Senyor, a
la persona i a ’obra del seu Fill,
servint al misteri de la redempcid
amb ell i sota ell, per la gracia de Déu
omnipotent. Amb rao, doncs, els
sants pares consideren Maria no com
un mer instrument passiu, sind com
una cooperadora en la salvacio
humana per la fe lliure i
I’obediencia»[8]. Aquesta cooperacio
es manifesta també en la seva
maternitat espiritual. Maria, nova
Eva, és veritable mare dels homes en
I’ordre de la gracia, perqué coopera



en el naixement a la vida de la gracia
1 en el desenvolupament espiritual
dels fidels: Maria «va col-laborar de
manera totalment singular en ’obra
del Salvador per la seva fe, esperanca
1 amor ardent, per tal de restablir la
vida sobrenatural dels homes. Per
aquesta rao és la nostra mare en
I’ordre de la gracia»[9] (cf. Catecisme
968). Maria és també mitjanceraila
seva mediacio materna, subordinada
sempre a I'unica mediacio de Crist,
va comencar amb el fiat de
I’anunciacio i perdura al cel, ja que
«amb la seva assumpci6 als cels, no
va abandonar la seva missio
salvadora, sind que continua
procurant-nos amb la seva multiple
intercessio els dons de la salvacio
eterna [...]. Per aixo la santissima
Mare de Déu és invocada en
I’Església amb els titols d’Advocada,
Auxiliadora, Ajuda i Mitjancera»[10]
(cf. Catecisme 969).



Maria és el tipus i el model de
I’Església: «La Verge Maria és, per a
I’Església, el model de la fei de la
caritat. Per aix0o Maria “es saludada
com un membre supereminent i
enterament singular de

I’Església” (LG 53), 1 constitueix, fins i
tot, la “realitzacio exemplar” (el
“typus”) de I’Església (LG

63)» (Catecisme 967). Pau VI, el 21 de
novembre de 1964, va anomenar
solemnement Maria la Mare de
I’Església, per subratllar de manera
explicita la funcié maternal que la
Mare de Déu exerceix sobre el poble
cristia[11].

Es compren, a la vista del que hem
exposat, que la pietat de ’Església
vers la santissima Mare de Déu sigui
un element intrinsec del culte
cristia[12]. La santissima Mare de
Déu «és legitimament honrada per
I’Església amb un culte especial. I, de
fet, des de molt antic, la Verge
santissima ha estat honorada amb el



titol de “Mare de Déu”; els fidels es
refugien sota la seva proteccio, la
imploren en tots els perills i
necessitats [...]. Aquest culte [...] tot 1
presentar una caracter absolutament
unic, és essencialment diferent del
culte d’adoraci6 que es déna al Verb
encarnat, aixi com al Pareia
I’Esperit Sant, i el facilita en gran
manera»[13]. El culte a santa Maria
«troba la seva expressio en les festes
liturgiques dedicades a la Mare de
Déu (cf. SC 103) i en la pregaria
mariana, com el sant

Rosari» (Catecisme 971).

3. Figures i profecies de
P’encarnacio

Hem vist en el tema anterior com
després del pecat dels nostres
primers pares, Adam i Eva, Déu no
va abandonar els homes, sin6 que els
va prometre un salvador (cf. Gn 3, 15;
Catecisme 410).



Després del pecat original i la
promesa del Redemptor, Déu mateix
torna a prendre la iniciativa i
estableix una alian¢a amb els homes.
Amb Noe després del diluvi (cf. Gn
9-10) i sobretot amb Abraham (cf. Gn
15-17), a qui va prometre una gran
descendeéencia que esdevindria un
gran poble, a qui va donar una terra
nova ien qui un dia serien beneides
totes les nacions. L’alianca es va
renovar després amb Isaac (cf. Gn 26,
2-5) 1 amb Jacob (cf. Gn 28, 12-15; 35,
9-12). En I’Antic Testament, I’alianca
assoleix I’expressié més completa
amb Moises (cf. Ex 6, 2-8; Ex 19-34).

La profecia de Natan va ser un
moment important en la historia de
les relacions entre Déu i Israel (cf.
28a 7, 7-15). El profeta anuncia que el
Messies vindra de la descendeéncia de
David i que regnara sobre tots els
pobles, no sols sobre Israel. Del
Messies es dira en altres textos
profetics que naixeria a Betlem (cf.



Mi 5,1), que pertanyeria a I’estirp de
David (cf. Is 11, 1; Jr 23,5), que se li
posaria per nom «<Emmanuel» —aixo
és, Déu amb nosaltres (cf. Is 7, 14)—,
que se 'anomenaria «Conseller
prodigids, Heroi divi, Pare per
sempre, Princep de la pau» (Is 9, 5),
etc. Al costat d’aquests textos que
descriuen el Messies com areii
descendent de David, n’hi ha d’altres
que relaten, també de manera
profética, la missio redemptora del
Messies, anomenant-lo Servent de
Jahve, servent de dolors que
assumira en el seu cos la
reconciliacio i la pau (cf. Ef 2, 14-18):
Is 42, 1-7; 49, 1-9; 50, 4-9; 52, 13-53, 12.
En aquest context és important el
text de Dn 7, 13-14 sobre el Fill de
I’home, que a través de la humilitat i
I’abaixament supera misteriosament
la condici6 humana i restaura el
regne messianic en la fase definitiva
(cf. Catecisme 440).



Les figures principals del Redemptor
en ’Antic Testament son I'innocent
Abel, el summe sacerdot
Melquisedec, el sacrifici d’Isaac,
Josep venut pels seus germans,
I’anyell pasqual, la serp de bronze
aixecada per Moises al desert i el
profeta Jonas.

4. Els noms de Crist

Son molts els noms i titols atribuits a
Crist per teolegs i autors espirituals
al llarg dels segles. Uns es prenen de
I’Antic Testament; d’altres, del Nou.
Alguns son utilitzats o acceptats per
Jesus mateix; d’altres li han estat
aplicats per ’Església al llarg dels
segles. Veurem aqui els noms més
importants i habituals.

Jesus (cf. Catecisme 430-435), que en
hebreu significa «Déu salva»: «<En
I’Anunciacio, I’angel Gabriel li dona
com a nom propi el nom de Jesus,
que expressa alhora la seva identitat
ila seva missio» (Catecisme 430), és a



dir, ell és el Fill de Déu fet home per
salvar «el seu poble dels seus

pecats» (Mt 1, 21). El nom de Jesus
«significa que el nom mateix de Déu
és present en la persona del seu Fill
(cf. Ac 5,41; 3/n7) fet home per la
redempcio universal i definitiva dels
pecats. Només el nom divi porta la
salvacio (cf. Jn 3, 18; Ac 2, 21) i des
d’ara tothom el pot invocar, perquée
el Crist s’ha unit a tots els homes amb
I’Encarnacio» (Catecisme 432). El
nom de Jesus és en el cor de la
pregaria cristiana (cf. Catecisme 435).

Crist (cf. Catecisme 436-440), nom
que procedeix de la traduccio grega
del terme hebreu «Messies» i que vol
dir «ungit». Passa a ser el nom propi
de Jesus perqueé «va dur a terme
perfectament la missio divina que
significa. A Israel eren ungits en nom
de Déu els qui li eren consagrats per
a una missio que venia

d’ell» (Catecisme 436). Era el cas dels
sacerdots, els reis i excepcionalment



els profetes. Aquest cas havia de ser
per excel-lencia el del Messies que
Déu enviaria per instaurar
definitivament el seu regne. Jesus va
complir ’'esperanca messianica
d’Israel en la seva triple funcio de
sacerdot, profeta i rei (cf. ibid.).
«Jesus va acceptar el titol de Messies,
al qual tenia dret (cf. Jn 4, 25-26; 11,
27), pero no sense reserves, ja que,
per a una part dels seus
contemporanis, aquest titol era entes
segons una concepcié massa humana
(cf. Mt 22, 41-46), essencialment
politica (cf. Jn 6, 15; Lc 24,

21)» (Catecisme 439).

Jesucrist és I'unigenit de Déu, el Fill
unic de Déu (cf. Catecisme 441-445).
La filiacio de Jesus respecte al seu
Pare no és una filiacié adoptiva com
la nostra, sing la filiacio divina
natural, és a dir, «la relacié unica i
eterna de Jesucrist amb Déu, el seu
Pare: és el Fill Unigenit del Pare (cf.
Jn 1, 14-18; 3, 16-18) i Déu com ell (cf.



Jn 1, 1). Creure que Jesucrist és el Fill
de Déu és necessari per a ser cristia
(cf. Ac 8, 37; 1Jn 2, 23)» (Catecisme
454). Els Evangelis «recorden en dos
moments solemnes, el baptisme i la
transfiguracio del Crist, la veu del
Pare que el designa com el seu “Fill,
IEstimat” (Mt 3, 17; 17, 5). Jesus es
designa ell mateix com el “Fill
unigenit de Déu” (Jn 3, 16) i afirma
amb aquest titol la seva preexistencia
eterna» (Catecisme 444).

Senyor (cf. Catecisme 446-451): «En la
traduccio grega dels llibres de I’Antic
Testament, el nom inefable amb qué
Déu va revelar-se a Moises (cf. Ex 3,
14), YHWH, és substituit per Kyrios
(“Senyor”). Des d’aleshores Senyor ha
estat el nom més habitual per a
designar la divinitat del Déu d’Israel.
El Nou Testament utilitza aquest
sentit fort del titol de “Senyor”, tant
amb referencia al Pare, com també
—1 aquesta és la novetat— amb
referéncia a Jesus, reconegut aixi



com a Déu veritable (cf. 1Co 2,

8)» (Catecisme 446). En atribuir a
Jesus el titol divi de Senyor, «les
primeres confessions de fe de
I’Església afirmen, des de I’origen (cf.
Ac 2, 34-36), que el poder, ’honor ila
gloria deguts a Déu Pare corresponen
també a Jesus (cf. Rm 9, 5; Tt 2, 13; Ap
5, 13), ja que ell és “de condicio
divina” (Fl 2, 6) i el Pare ha
manifestat aquesta sobirania de
Jesus ressuscitant-lo entre els morts i
elevant-ho a la seva gloria (cf. Rm 10,
9; 1Co 12, 3; F1 2, 9-11)» (Catecisme
449). L’oracio cristiana, liturgica o
personal, esta marcada pel titol
«Senyor» (cf. Catecisme 451).

5. Crist és I’'uinic mitjancer perfecte
entre Déu i els homes. Es mestre,
sacerdot i rei.

«Jesucrist és veritable Déu i veritable
home, en la unitat de la seva Persona
divina: per aixo és I'unic Mitjancer
entre Déu i els homes» (Catecisme



480). L’expressio meés pregona del
Nou Testament sobre la mediaci6 de
Crist es troba en la primera carta a
Timoteu: «Hi ha un sol Déu, hi ha
també un sol mitjancer entre Déu i
els homes, el Crist Jesus home, el
qual es dona a si mateix en rescat per
a tothom» (1Tm 2, 5). Es presenten
aqui la persona del Mitjancer i ’accio
del Mitjancer. I en la carta als
Hebreus es presenta Crist com el
mitjancer d’una nova aliancga (cf. He
8, 6;9, 15; 12, 24). Jesucrist €és
mitjancer perque és perfecte Déu i
perfecte home, pero és mitjancer en
la seva humanitat i per la seva
humanitat. Aquests textos del Nou
Testament presenten Crist com a
profeta i revelador, com a summe
sacerdot i com a senyor de tota la
creacio. No es tracta de tres
ministeris diferents, sind de tres
aspectes diversos de la funcio
salvifica de I'inic mitjancer.



Crist és el profeta anunciat en el
Deuteronomi (18, 18). La gent tenia
Jesus per profeta (cf. Mt 16, 14; Mc 6,
14-16; Lc 24, 19). El mateix inici de la
carta als Hebreus en resulta
paradigmatic. Pero Crist és més que
profeta: és el mestre, és a dir, aquell
qui ensenya per propia autoritat,
amb una autoritat desconeguda fins
llavors, que deixava sorpresos als qui
I’escoltaven. El caracter suprem dels
ensenyaments de Jesus es fonamenta
en el fet que és Déu i home. Jesus no
sols ensenya la veritat, sino que ell és
la veritat feta visible en la carn. Crist,
Verb etern del Pare, «és la paraula
unica, perfecta i insuperable del
Pare. En el Crist el Pare ens ho ha
revelat tot, 1ja no hi haura cap més
paraula que aquesta» (Catecisme 65).
L’ensenyament de Crist és definitiu,
també en el sentit que la revelacio de
Déu als homes en la historia hi ha
tingut I'altim compliment.



Crist és sacerdot. La mediacio de
Jesucrist és una mediacio sacerdotal.
En la carta als Hebreus, que té com a
tema central el sacerdoci de Crist,
Jesucrist és presentat com el summe
sacerdot de la nova aliancga,
«pontifex per sempre segons I’ordre
de Melquisedec» (He 5, 10; 6, 20),
«sant, innocent, immaculat» (He 7,
26), «que, “amb una sola oblacio, ha
deixat per sempre més perfectament
acabada la seva obra en aquells qui
son santificats” (He 10, 14), és a dir,
amb I'uinic sacrifici de la seva

Creu» (Catecisme 1544). De la
mateixa manera que el sacrifici de
Crist —la seva mort a la Creu— és
unic per la unitat que existeix entre
el sacerdot ila victima —de valor
infinit—, aixi també el seu sacerdoci
és unic. Ell és I'inica victima i I'tinic
sacerdot. Els sacrificis de I’Antic
Testament eren figura del de Crist i
tenien valor precisament perquée
s’ordenaven al de Crist. El sacerdoci
de Crist, sacerdoci etern, és participat



pel sacerdoci ministerial i pel
sacerdoci dels fidels, que ni se sumen
al de Crist ni el succeeixen (cf.
Catecisme 1544-1547).

Crist és rei. Ho és no sols en la
mesura que és Déu, siné també en la
mesura que és home. La sobirania de
Crist és un aspecte fonamental de la
seva mediacio salvifica. Crist salva
perque té el poder efectiu per fer-ho.
La fe de ’Església afirma la reialesa
de Crist i professa en el credo que «el
seu regne no tindra fi», repetint el
que l’arcangel Gabriel va dir a Maria
(cf. Lc 1, 32-33). La dignitat reial de
Crist ja havia estat anunciada en
I’Antic Testament (cf. Sl 2, 6; Is 7, 6;
11.1-9; Dn 7, 14). No obstant aixo,
Crist no va parlar gaire de la seva
reialesa, perque entre els jueus del
seu temps estava molt difosa una
concepcio material i terrestre del
regne messianic. Si que ho va
reconeixer en un moment
particularment solemne, quan va



respondre a una pregunta de Pilat:
«Tu mateix ho dius: soc rei» (Jn 18,
37). La reialesa de Crist no és
metaforica, és real i implica el poder
de legislar i de jutjar. Es una reialesa
que es fonamenta en el fet que és el
Verb encarnat i que és el nostre
Redemptor[14]. El seu regne és
espiritual i etern. Es un regne de
santedat i de justicia, d’amor, de
veritat i de pau[15]. Crist exerceix la
reialesa atraient a si tots els homes
per la seva mort i resurreccio (cf. Jn
12, 32). Crist, Reii Senyor de
I'univers, es va fer el servidor de tots,
«NO0 Vva venir a ser servit, sind a servir
iadonar la vida en rescat per una
multitud (Mt 20, 28)» (Catecisme 786).

El poble de Déu «participa d’aquestes
tres funcions del Crist i porta les
responsabilitats de la missio i del
servei que en deriven» (Catecisme
783).



6. Tota la vida de Crist és
redemptora

Pel que fa a la vida de Crist, «el
Simbol de la fe només parla dels
misteris de ’Encarnacio (concepcio i
naixement) i de la Pasqua (passio,
crucifixio, mort, sepultura, baixada
als inferns, resurreccié, ascensio). No
diu res explicitament dels misteris de
la vida amagada i publica de Jesus;
pero els articles de la fe referents a
I’Encarnacio i a la Pasqua de Jesus
il-luminen tota la vida terrestre del
Crist» (Catecisme 512).

Tota la vida de Crist és redemptora i
qualsevol acte huma seu posseeix un
valor transcendent de salvacio. Fins i
tot en els actes més senzills i
aparentment menys importants de
Jesus hi ha un eficag exercici de la
seva mediacio entre Déu i els homes,
perque son sempre accions del Verb
encarnat. Aquesta doctrina la va
entendre amb especial profunditat



sant Josepmaria, que ha ensenyat a
transformar tots els camins de la
terra en camins divins de
santificacio: «Arriba la plenitud dels
temps i, per complir aquesta missio
[...] neix un Infant a Betlem. Es el
Redemptor del mon; pero, abans de
parlar, estima amb obres. No porta
cap féormula magica, perqueé sap que
la salvacio que ofereix ha de passar
pel cor de 'home. Les seves primeres
accions son rialles, plors de nen, son
inerme d’un Déu encarnat: perque
ens enamorem d’Ell, perque el
sapiguem acollir en els nostres
bracos»[16].

Els anys de la vida amagada de Crist
no son una simple preparacio per al
seu ministeri public, sino actes
redemptors auténtics, orientats a la
consumacié del misteri pasqual. Es
de gran rellevancia teologica el fet
que Jesus compartis durant gairebé
tota la vida la condici6 de la
immensa majoria dels homes: la vida



quotidiana de familia i de treball a
Natzaret. Natzaret és aixi una lli¢o de
vida familiar, una 1li¢6 de treball[17].
Crist també realitza la redempcio
durant tots els anys de treball de la
seva vida amagada i aixi dona tot el
sentit divi a la feina quotidiana del
cristia en la historia de la salvacio, i
de milions d’homes de bona voluntat:
«Jesus, creixent i vivint com un de
nosaltres, ens revela que I’existéncia
humana, els quefers corrents i
ordinaris, tenen un sentit divi»[18].

José Antonio Riestra
Bibliografia basica

Catecisme de Església catolica
484-570, 720-726 1 963-975.

Benet XVI /Joseph Ratzinger, Jesus de
Nazaret, La Esfera de los Libros,
Madrid 2007, 23-30; 371-410
(«Introduccion» i cap. 10).

Lectures recomanades



J. L. Bastero d’Eleizalde, Maria,
Madre del Redentor, 2a ed., Eunsa,
Pamplona 2004.

M. Ponce Cuéllar, Maria, Madre del
Redentor i Madre de la Iglesia, 2a ed.,
Herder, Barcelona 2001.

F. Ocariz - L. F. Mateo Seco -]J. A.
Riestra, El misterio de Jesucristo, 3a
ed., EUNSA, Pamplona 2004.

[1] Sant Agusti, De Trinitate 2, 5, 9; cf.
Concili IV del Latera: DS 801.

[2] Joan Pau I, enc. Redemptoris
Mater, 25-111-1987, 8; cf. Pio IX, butlla
Ineffabilis Deus; Pius XII, butlla
Munificentissimus Deus, AAS
42(1950)9768; Pau VI, exh. ap.
Marialis cultus, 25; CIC 488.

[3] Sant Lle6 Magne, ep. Lectis
dilectionis tuae, DS 291-294.



[4] Sant Basili, In Christi
generationem 5.

[5] Concili IT del Vatica, const. Lumen
Gentium [sigla: LG] 59; cf. la
proclamacio del dogma de
I’Assumpcio de la benaventurada
Mare de Déu pel papa Pius XII el
1950: DS 3903.

[6] Cf. Pius XII, enc. Ad celi reginam,
11-10-1954: AAS 46(1954)625-640.

[7] Cf. AAS 46(1954)662-666.

[8] Concili IT del Vatica, const. Lumen
Gentium 56.

[9] Ibid., 61.
[10] Ibid., 62.
[11] Cf. AAS 56(1964)1015-1016.

[12] Cf. Pau VI, exh. Marialis cultus
56.



[13] Concili II del Vatica, const.
Lumen Gentium 66.

[14] Cf. Pius XI, enc. Quas primas,
11-11-1925, AS 17(195)599.

[15] Cf. Missal roma, prefaci de la
missa de Jesucrist, Rei de 'univers.

[16] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa 36.

[17] Cf. Pau VI, al-locucio6 a Natzaret,
5-1-1964: Insegnamenti di Paolo VI
2(1964)25.

[18] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa 14.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-
cristiana-9-lencarnacio/ (21/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-9-lencarnacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-9-lencarnacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-9-lencarnacio/

	Tema 9. L’encarnació

