
opusdei.org

Tema 7. L’elevació
sobrenatural i el
pecat original

Quan va crear l’home, Déu el va
constituir en un estat de
santedat i justícia. A més a més
va atorgar la possibilitat de
participar en la seva vida
divina a l’home que usa bé la
llibertat.

04/01/2011

1. L’elevació sobrenatural

Quan va crear l’home, Déu el va
constituir en un estat de santedat i



justícia, i li va oferir la gràcia d’una
participació autèntica en la seva vida
divina (cf. Catecisme 374-375). Al
llarg dels segles, la tradició i el
magisteri han interpretat així la
descripció del paradís continguda en
el Gènesi. Aquest estat es denomina
teològicament elevació sobrenatural,
perquè indica un do gratuït,
inabastable amb les soles forces
naturals, no exigit encara que
congruent amb la creació de l’home a
imatge i semblança de Déu. Per
comprendre correctament aquest
punt cal tenir en compte alguns
aspectes:

a) No convé separar la creació de
l’elevació a l’ordre sobrenatural. La
creació no és «neutra» respecte de la
comunió amb Déu, sinó que hi està
orientada. L’Església sempre ha
ensenyat que el fi de l’home és
sobrenatural (cf. DH 3005), perquè
Déu «ens beneí amb tota mena de
benediccions espirituals dalt del cel,



en el Crist, d’acord amb l’elecció que
en ell féu de nosaltres abans de la
creació del món per tal de ser
sants» (Ef 1, 3-4). És a dir, no ha
existit mai un estat de «natura pura»,
perquè Déu des del principi ofereix a
l’home la seva aliança d’amor.

b) Encara que de fet el fi de l’home és
l’amistat amb Déu, la revelació ens
ensenya que a l’inici de la història
l’home es va rebel·lar i va rebutjar la
comunió amb el Creador: és el pecat
original, anomenat també caiguda,
precisament perquè abans havia
estat elevat a la proximitat divina. No
obstant això, en perdre l’amistat amb
Déu l’home no queda reduït al no-
res, sinó que continua sent home,
criatura.

c) Això ens ensenya que, encara que
no convé concebre el designi diví en
compartiments estancs (com si Déu
primer creés un home «complet» i
després «a més a més» l’elevés), s’ha



de distingir, dins l’únic projecte diví,
diversos ordres[1]. Basada en el fet
que amb el pecat l’home va perdre
alguns dons però en va conservar
d’altres, la tradició cristiana ha
distingit l’ordre sobrenatural (la
crida a l’amistat divina, els dons de la
qual es perden amb el pecat) de
l’ordre natural (el que Déu ha
concedit a l’home en crear-lo i que
roman també malgrat el seu pecat).
No són dos ordres juxtaposats o
independents, perquè de fet el
natural és des del principi inserit i
orientat al sobrenatural, i el
sobrenatural perfecciona el natural
sense anul·lar-lo. Al mateix temps es
distingeixen, perquè la història de la
salvació mostra que la gratuïtat del
do diví de la gràcia i de la redempció
és diferent de la gratuïtat del do diví
de la creació: la primera és una
manifestació immensament més
gran de la misericòrdia i l’amor de
Déu[2].



d) És difícil descriure l’estat
d’innocència perduda d’Adam i
Eva[3], sobre el qual hi ha poques
afirmacions en el Gènesi (cf. Gn 1,
26-31; 2,7-8.15-25). Per això, la
tradició sol caracteritzar aquest estat
indirectament, inferint, a partir de
les conseqüències del pecat narrat en
Gn 3, quins eren els dons que els
primers pares gaudien i que havien
de transmetre als descendents. Així,
s’afirma que van rebre els dons
naturals que corresponen a la
condició normal de criatures i
formen l’ésser creat. Van rebre així
mateix els dons sobrenaturals, és a
dir, la gràcia santificant, la
divinització que aquesta gràcia
comporta i la crida última a la visió
de Déu. A més, la tradició cristiana
reconeix l’existència al paradís dels 
dons preternaturals, és a dir, dons
que no eren exigits per la natura,
però que hi eren congruents, la
perfeccionaven en línia natural i
constituïen, en definitiva, una



manifestació de la gràcia. Aquests
dons eren la immortalitat, l’exempció
del dolor (impassibilitat) i el domini
de la concupiscència (integritat) (cf. 
Catecisme 376)[4].

2. El pecat original

Amb el relat de la transgressió
humana del mandat diví de no
menjar del fruit de l’arbre prohibit,
per instigació de la serp (Gn 3, 1-13),
la Sagrada Escriptura ensenya que a
l’inici de la història els primers pares
es van rebel·lar contra Déu, el van
desobeir i van sucumbir a la
temptació de voler ser com déus.
Com a conseqüència, van rebre el
càstig diví: van perdre gran part dels
dons que els havien estat concedits
(v. 16-19) i van ser expulsats del
paradís (v. 23). Això ha estat
interpretat per la tradició cristiana
com la pèrdua dels dons
sobrenaturals i preternaturals, així
com un dany en la mateixa natura



humana, si bé no va quedar
essencialment corrompuda. Fruit de
la desobediència, de preferir-se a si
mateix en comptes de Déu, l’home
perd la gràcia (cf. Catecisme 398-399)
i també l’harmonia amb la creació i
amb si mateix: el patiment i la mort
entren en l’historia (cf. Catecisme
399-400).

El primer pecat va tenir el caràcter
d’una temptació acceptada, perquè
darrere de la desobediència humana
trobem la veu de la serp, que
representa Satanàs, l’àngel caigut. La
revelació parla d’un pecat anterior
de Satanàs i d’altres àngels, els quals
—tot i haver estat creats bons— van
rebutjar irrevocablement Déu.
Després del pecat humà, la creació i
la història queden sota l’influx
malèfic del «pare de la mentida i
homicida des del principi» (Jn 8, 44).
Encara que no té un poder infinit,
sinó molt inferior al diví, realment
causa danys molt greus a cada



persona i a la societat, de manera
que la permissió divina de l’activitat
diabòlica no deixa de ser un misteri
(cf. Catecisme 391-395).

El relat conté també la promesa
divina d’un redemptor (Gn 3, 15). La
redempció il·lumina així l’abast i la
gravetat de la caiguda humana, i
mostra la meravella de l’amor d’un
Déu que no abandona la seva
criatura, sinó que ve a cercar-la amb
l’obra salvadora de Jesús. «Cal
conèixer el Crist com la font de la
gràcia per reconèixer Adam com la
font del pecat» (Catecisme 388). «“El
misteri de la impietat” (2Te 2, 7)
només s’il·lumina amb “el misteri de
la pietat” (1Tm 3, 16)» (Catecisme
385).

L’Església ha entès sempre aquest
episodi com un fet històric —encara
que se’ns hagi transmès amb un
llenguatge certament simbòlic (cf. 
Catecisme 390)— que ha estat



denominat tradicionalment (a partir
de sant Agustí) com a pecat original,
per haver-se esdevingut en els
orígens. Però el pecat no és
«originari» —encara que sí
«originant» dels pecats personals
realitzats en l’historia—, sinó que ha
entrat en el món com un fruit del mal
ús que les criatures han fet de la
llibertat (primer els àngels, després
l’home). El mal moral no pertany,
doncs, a l’estructura humana, no
prové ni de la natura social de
l’home ni de la seva materialitat, ni
òbviament tampoc de Déu o d’un
destí inamovible. El realisme cristià
col·loca l’home davant la pròpia
responsabilitat: pot fer el mal com un
fruit de la seva llibertat i el
responsable d’això no és ningú altre,
sinó ell mateix (cf. Catecisme 387).

Al llarg de la història, l’Església ha
formulat el dogma del pecat original
en contrast amb l’optimisme
exagerat i el pessimisme existencial



(cf. Catecisme 406). Enfront de Pelagi,
que afirmava que l’home pot
realitzar el bé només amb les forces
naturals i que la gràcia és una mera
ajuda externa, tot minimitzant així
tant l’abast del pecat d’Adam com la
redempció de Crist —reduïts tan sols
a un mal o un bon exemple
respectivament—, el Concili de
Cartago (418) —seguint sant Agustí—
va ensenyar la prioritat absoluta de
la gràcia, perquè l’home després del
pecat ha quedat danyat (cf. DH
223.227; cf. també el Concili II
d’Aurenja, l’any 529: DH 371-372).
Enfront de Luter, que sostenia que
després del pecat l’home té la natura
essencialment corrompuda, que li ha
quedat anul·lada la llibertat i que en
tot el que fa hi ha pecat, el Concili de
Trento (1546) va afirmar la
rellevància ontològica del baptisme,
que esborra el pecat original: encara
que en romanen les seqüeles —com
la concupiscència, que no s’ha
d’identificar, com feia Luter, amb el



pecat mateix—, l’home és lliure en
els seus actes i pot merèixer amb
obres bones, sostingudes per la
gràcia (cf. DH 1511-1515).

En el fons de la posició luterana, i
també d’algunes interpretacions
recents de Gn 3, està en joc una
comprensió adequada de la relació
entre (1) la natura i la història, (2) el
pla psicologicoexistencial i el pla
ontològic, (3) la realitat individual i
la realitat col·lectiva.

1) Encara que hi ha alguns elements
de caràcter mític en el Gènesi
(entenent el concepte de «mite» en el
més bon sentit, és a dir, com a
paraula-narració que dóna origen i
que, per tant, és en el fonament de la
història posterior), seria un error
interpretar el relat de la caiguda com
una explicació simbòlica de l’original
condició pecadora humana. Aquesta
interpretació converteix en natura
un fet històric, mitificant-lo i fent-lo



inevitable. Paradoxalment, el sentit
de culpa que mena a reconèixer-se
«naturalment» pecador, conduiria a
mitigar o eliminar la responsabilitat
personal en el pecat, perquè l’home
no podria evitar allò a què tendeix
espontàniament. El que és correcte,
més aviat, és afirmar que la condició
pecadora pertany a la historicitat de
l’home, i no a la seva natura
originària.

2) En haver quedat després del
baptisme algunes seqüeles del pecat,
el cristià pot experimentar amb força
la tendència cap al mal, pot sentir-se
profundament pecador, com s’esdevé
en la vida dels sants. Tanmateix,
aquesta perspectiva existencial no és
l’única, ni tampoc la més fonamental,
perquè el baptisme ha esborrat
realment el pecat original i ens ha fet
fills de Déu (cf. Catecisme 405).
Ontològicament, el cristià en gràcia
és just davant Déu. Luter va
radicalitzar la perspectiva



existencial: entenia tota la realitat
des d’aquest punt de vista, que
quedava així marcada
ontològicament pel pecat.

3) El tercer punt ens planteja el fet de
la transmissió del pecat original, «un
misteri que no podem comprendre
del tot» (Catecisme 404). La Bíblia
ensenya que els primers pares van
transmetre el pecat a tota la
humanitat. Els següents capítols del
Gènesi (cf. Gn 4-11; cf. Catecisme 401)
narren la progressiva corrupció del
gènere humà. Establint un
paral·lelisme entre Adam i Crist, sant
Pau afirma el següent: «com per la
desobediència d’un sol home molts
foren constituïts pecadors, així
també per l’obediència d’un de sol
[Crist] molts seran constituïts
justos» (Rm 5, 19). Aquest
paral·lelisme ajuda a entendre
correctament la interpretació que sol
donar-se del terme adamah com d’un
singular col·lectiu: així com Crist és



un de sol i alhora cap de l’Església,
així Adam és un de sol i alhora cap
de la humanitat[5]. «En virtut
d’aquesta “unitat del llinatge humà”,
tots els homes són implicats en el
pecat d’Adam, com tots són implicats
en la justícia del Crist» (Catecisme
404).

L’Església entén de manera anàloga
el pecat original dels primers pares i
el pecat heretat per la humanitat.
«Adam i Eva van cometre un pecat
personal, però aquest pecat [...] serà
transmès per propagació a tota la
humanitat, és a dir, per la
transmissió d’una naturalesa
humana privada de la santedat i de
la justícia originals. Per això el pecat
original s’anomena “pecat” en sentit
analògic: és un pecat “contret” i no
pas “comès”, un estat i no un
acte» (Catecisme 404). Així, «bé que
propi de cadascú, el pecat original no
té un caràcter personal en cap



descendent d’Adam» (Catecisme 405)
[6].

Per algunes persones és difícil
d’acceptar la idea d’un pecat
heretat[7], sobretot si es té una visió
individualista de la persona i de la
llibertat. Què hi vaig tenir jo a veure
amb el pecat d’Adam? Per què he de
pagar les conseqüències del pecat
d’altres? Aquestes preguntes
reflecteixen una absència del sentit
de la solidaritat real que existeix
entre tots els homes com a creats per
Déu. Paradoxalment, aquesta
absència pot entendre’s com una
manifestació del pecat transmès a
cadascú. És a dir, el pecat original
ofusca la comprensió d’aquella
profunda fraternitat del gènere
humà que en fa possible la
transmissió.

Davant les conseqüències
lamentables del pecat i la seva
difusió universal cal preguntar-se:



«Però, per què Déu no va impedir el
pecat del primer home? Sant Lleó el
Gran respon: “La gràcia inefable de
Crist ens ha donat béns millors que
els que l’enveja del diable ens havia
pres” (serm. 73, 4). I sant Tomàs
d’Aquino: “Res no s’oposa al fet que
la naturalesa humana hagi estat
destinada a un fi més alt després del
pecat. Déu permet els mals per
treure’n un bé més gran. Per això diu
sant Pau: ‘On abundà el pecat
sobreabundà la gràcia’ (Rm 5, 20). I
ho canta l’‘Exsultet’: ‘Oh culpa
sortosa, que ens ha merescut un
Redemptor tan gran!’” (Summa
Theologiae, 3 q.1 a.3 ad
3)» (Catecisme 412).

3. Algunes conseqüències
pràctiques

La principal conseqüència pràctica
de la doctrina de l’elevació i del pecat
original és el realisme que guia la
vida del cristià, conscient tant de la



grandesa de ser fill de Déu com de la
misèria de la condició de pecador.
Aquest realisme implica el següent:

a) Prevé tant d’un optimisme ingenu
com d’un pessimisme desesperançat i
«fa veure amb lucidesa la situació de
l’home i del seu obrar en el món [...].
Ignorar que l’home té una naturalesa
ferida, inclinada al mal, provoca
errors greus en el terreny de
l’educació, de la política, de l’acció
social i dels costums» (Catecisme
407).

b) Dóna una confiança serena en
Déu, creador i pare misericordiós,
que no abandona la seva criatura,
perdona sempre, i condueix tot cap
al bé, fins i tot enmig de les
adversitats. «Repeteix: ¡omnia in
bonum!, tot el que passa, “tot el que
em passa”, és per al meu bé... Per
tant —aquesta és la conclusió
encertada—: accepta això, que et



sembla tan feixuc, com una dolça
realitat»[8].

c) Suscita una actitud d’humilitat
profunda, que mena a reconèixer
sense estranyeses els pecats propis i
a doldre-se’n per ser una ofensa a
Déu, i no tant pel que suposen de
defecte personal.

d) Ajuda a distingir allò que és propi
de la natura humana del que és
conseqüència de la ferida del pecat
en la mateixa natura humana.
Després del pecat, no tot el que
s’experimenta com a espontani és bo.
La vida humana té, doncs, el caràcter
d’un combat: cal combatre per
comportar-se de manera humana i
cristiana (cf. Catecisme 409). «Tota la
tradició de l’Església ha parlat dels
cristians com de milites Christi,
soldats de Crist. Soldats que duen la
serenitat als altres, mentre combaten
contínuament contra les males
inclinacions personals»[9]. El cristià



que s’esforça per evitar el pecat no es
perd res del que fa la vida bona i
bella. Enfront de la idea que és
necessari que l’home faci el mal per
experimentar la pròpia llibertat
autònoma, perquè en el fons una
vida sense pecat seria avorrida,
s’alça la figura de Maria, concebuda
immaculada, que mostra que una
vida completament entregada a Déu,
lluny de produir tedi, es converteix
en una aventura plena de llum i
d’infinites sorpreses[10].

Santiago Sanz

Bibliografia bàsica

Catecisme de l’Església catòlica
374-421.

Catecisme de l’Església catòlica.
Compendi 72-78.

Joan Pau II, Creo en Dios Padre.
Catequesis sobre el Credo (I), Palabra,
Madrid 1996, 219 s.



DH, n. 222-231; 370-395; 1510-1516;
4313.

Lectures recomanades

Joan Pau II, Memoria e identidad, La
esfera de los libros, Madrid 2005.

Benet XVI, Homilia, 8-XII-2005.

Joseph Ratzinger, Creación y pecado,
Eunsa, Pamplona 1992.

[1] El Concili de Trento no diu que
l’home va ser creat en la gràcia, sinó 
constituït, precisament per evitar la
confusió entre la natura i la gràcia
(cf. DH 1511).

[2] Precisament per això es va
establir la hipòtesi teològica de la
«natura pura», per remarcar la
ulterior gratuïtat del do de la gràcia
respecte de la creació. No perquè



aquest estat s’hagi esdevingut
històricament, sinó perquè en teoria
podia haver-se esdevingut, encara
que de fet no sigui així. Aquesta
doctrina es va establir enfront de
Michel de Bay (Michael Baius), una
de les tesis condemnades del qual
deia que «la integritat de la primera
creació no va ser exaltació indeguda
de la natura humana, sinó condició
natural seva» (DH 1926).

[3] Aquesta dificultat és més gran
avui dia per la influència d’una visió
evolucionista de la totalitat de l’ésser
humà. En una visió d’aquesta mena,
la realitat evoluciona sempre de
menys a més, mentre que la
revelació ens ensenya que a l’inici de
la història hi va haver una davallada
des d’un estat superior a un altre
d’inferior. Això no vol dir que no
hagi existit un procés
d’«hominització», que cal distingir de
la «humanització».



[4] És lícit d’interpretar la
immortalitat —que s’ha d’entendre
amb sant Agustí no com un no poder
morir (non posse mori), sinó un
poder no morir (posse non mori)—
com una situació en què el trànsit a
un estat definitiu no fos
experimentat amb el dramatisme
propi de la mort que l’home pateix
després del pecat. El patiment és
signe i anticipació de la mort: per
això la immortalitat comportava
d’alguna manera l’absència de dolor.
Així mateix, això implicava un estat
d’integritat, en què l’home dominava
sense dificultat les seves passions. Se
sol afegir tradicionalment un quart
do, el de la ciència, proporcionada a
l’estat en què l’home es trobava.

[5] Aquesta és la principal raó del fet
que l’Església hagi sempre llegit el
relat de la caiguda des de l’òptica del
monogenisme (provinença del
gènere humà a partir d’una sola
parella). La hipòtesi contrària, el



poligenisme, va semblar imposar-se
com a dada científica (i fins i tot
exegètica) durant uns anys; però avui
dia es considera científicament més
plausible la descendència biològica
des d’una sola parella
(monofiletisme). Des del punt de
vista de la fe, el poligenisme és
problemàtic, perquè no es veu com
pot conciliar-se amb la revelació
sobre el pecat original (cf. Pius XII,
enc. Humani Generis, DH 3897), tot i
que es tracta d’una qüestió sobre la
qual encara cal investigar i
reflexionar.

[6] En aquest sentit, s’ha distingit
tradicionalment entre el pecat
original originant (el pecat personal
comès pels primers pares) i el pecat
original originat (l’estat de pecat en
què naixem els seus descendents).

[7] Cf. Joan Pau II, Audiència general,
24-IX-1986, 1.



[8] Sant Josepmaria, Solc 127; cf. Rm
8,28.

[9] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa 74.

[10] Cf. Benet XVI, Homilia, 8-
XII-2005.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-
cristiana-7-lelevacio-sobrenatural-i-el-

pecat-original/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-7-lelevacio-sobrenatural-i-el-pecat-original/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-7-lelevacio-sobrenatural-i-el-pecat-original/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-7-lelevacio-sobrenatural-i-el-pecat-original/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-7-lelevacio-sobrenatural-i-el-pecat-original/

	Tema 7. L’elevació sobrenatural i el pecat original

