
opusdei.org

Tema 6. La creació

La doctrina de la creació és la
primera resposta als
interrogants fonamentals de
l’home sobre el seu origen i la
seva fi.

07/01/2011

Introducció

La importància de la veritat de la
creació consisteix en el fet que és «el
fonament de tots els projectes divins
de salvació; [...] és l’inici de la
història de la salvació, que culmina
en Crist» (Compendi 51). Tant la



Bíblia (Gn 1,1) com el credo
comencen amb la confessió de fe en
el Déu creador.

A diferència dels altres grans
misteris de la nostra fe (la Trinitat i
l’encarnació), la creació «és una
primera resposta als interrogants
fonamentals de l’home sobre el seu
origen i la seva fi» (Compendi 51),
que l’esperit humà ja es planteja i, en
part, pot també respondre, com ho
mostra la reflexió filosòfica. Malgrat
els relats dels orígens pertanyents a
la cultura religiosa de tants pobles
(cf. Catecisme 285), l’especificitat de
la noció de creació només es va
copsar, de fet, amb la revelació
judeocristiana.

La creació és, doncs, un misteri de fe
i, alhora, una veritat accessible a la
raó natural (cf. Catecisme 286).
Aquesta peculiar posició entre la fe i
la raó fa de la creació un bon punt de
partida en la tasca d’evangelització i



de diàleg que els cristians estan
sempre cridats a realitzar —
particularment en els nostres dies[1]
— , com ja feu sant Pau a l’Areòpag
d’Atenes (Ac 17,16-34).

Se sol distingir entre l’acte creador
de Déu (la creació active sumpta) i la
realitat creada, que és l’efecte de tal
acció divina (la creació passive
sumpta)[2]. Seguint aquest esquema
s’exposen a continuació els
principals aspectes dogmàtics de la
creació.

1. L’acte creador

1.1. «La creació és l’obra comuna
de la Santíssima
Trinitat» (Catecisme 292)

La revelació presenta l’acció
creadora de Déu com a fruit de la
seva omnipotència, de la seva saviesa
i del seu amor. Se sol atribuir
especialment la creació al Pare (cf. 
Compendi 52), així com la redempció



al Fill i la santificació a l’Esperit Sant.
Al mateix temps, les obres ad extra
de la Trinitat —la creació n’és la
primera— són comunes a totes les
persones divines i, per això, cal
preguntar-se pel paper específic de
cada persona en la creació, perquè
«cada persona divina fa l’obra
comuna segons la seva propietat
personal» (Catecisme 258). Aquest és
el sentit de l’apropiació dels atributs
essencials (omnipotència, saviesa i
amor respectivament), que
tradicionalment també s’atribueixen
a l’acció creadora del Pare, del Fill i
de l’Esperit Sant.

En el símbol nicenoconstantinopolità
confessem la nostra fe «en un sol
Déu, Pare totpoderós, creador del cel
i de la terra», «en un sol Senyor,
Jesucrist, [...] per ell tota cosa fou
creada» i «en l’Esperit Sant, que és
Senyor i infon la vida» (DH 150). Per
tant, la fe cristiana parla no sols
d’una creació ex nihilo, del no-res,



que indica l’omnipotència de Déu
Pare, sinó també d’una creació feta
amb intel·ligència, amb la saviesa de
Déu —el Logos, per mitjà del qual tot
va ser fet (Jn 1,3)—, i d’una creació ex
amore (cf. GS 19), fruit de la llibertat i
de l’amor que és Déu mateix,
l’Esperit que procedeix del Pare i del
Fill. En conseqüència, les processions
eternes de les persones divines són a
la base de la seva acció creadora[3].

Així, com no hi ha contradicció entre
la unicitat de Déu i el fet de ser tres
persones, de manera anàloga no es
contraposa la unicitat del principi
creador amb la diversitat dels modes
d’obrar de cadascuna de les
persones.

«Creador del cel i de la terra»

«“Al principi, Déu creà el cel i la
terra”. Tres coses s’afirmen en
aquestes primeres paraules de
l’Escriptura: el Déu etern va posar un
començament a tot el que existeix



fora d’ell. Només ell és creador (el
verb “crear” —en hebreu bara—
sempre porta Déu per subjecte). La
totalitat del que existeix (expressada
amb la fórmula “el cel i la terra”)
depèn d’aquell que li ha donat
l’ésser» (Catecisme 290).

Només Déu pot crear en sentit
propi[4], la qual cosa implica
originar les coses del no-res (ex
nihilo) i no a partir de quelcom
preexistent; per a això es requereix
una potència activa infinita, que
només correspon a Déu (cf. 
Catecisme 296-298). És congruent, per
tant, assignar l’omnipotència
creadora al Pare, ja que ell és en la
Trinitat fons et origo —segons una
expressió clàssica—, és a dir, la
persona de qui procedeixen les altres
dues, principi sense principi.

La fe cristiana afirma que la distinció
fonamental en la realitat és la que es
dóna entre Déu i les criatures. Això



va suposar una novetat en els
primers segles, en els quals la
polaritat entre la matèria i l’esperit
donava peu a visions inconciliables
entre si (materialisme i
espiritualisme, dualisme i monisme).
El cristianisme va trencar aquests
motlles, sobretot amb l’afirmació que
també la matèria (igual que l’esperit)
és creació de l’únic Déu
transcendent. Més endavant, sant
Tomàs va desenvolupar una
metafísica de la creació que descriu
Déu com el mateix ésser subsistent
(Ipsum Esse Subsistens). Com a causa
primera, és absolutament
transcendent al món i, alhora, en
virtut de la participació del seu ésser
en les criatures, és present
íntimament en elles, les quals
depenen en tot de qui és la font de
l’ésser. Déu és superior summo meo i,
al mateix temps, intimior intimo meo
(cf. sant Agustí, Confessions 3,6,11; cf.
Catecisme 300).



«Per ell tota cosa fou creada»

La literatura sapiencial de l’Antic
Testament presenta el món com a
fruit de la saviesa de Déu (cf. Sv 9,9).
«No és el producte d’una necessitat
qualsevol, d’un destí cec o de
l’atzar» (Catecisme 295), sinó que és
intel·ligible. La raó humana, que
participa de la llum de l’enteniment
diví, pot copsar-ne el sentit, encara
que amb esforç i amb esperit
d’humilitat i de respecte davant el
Creador i l’obra seva (cf. Jb 42,3; cf. 
Catecisme 299). Aquesta realitat
s’expressa plenament en el Nou
Testament: en identificar el Fill,
Jesucrist, amb el Logos (cf. Jn 1,1ss),
afirma que la saviesa de Déu és una
persona, el Verb encarnat, per qui tot
va ser fet (Jn 1,3). Sant Pau formula
aquesta relació de tot el que s’ha
creat amb Crist aclarint que totes les
coses han estat creades en ell, per
mitjà d’ell i destinades a ell (cf. Col
1,16-17).



Hi ha, doncs, una raó creadora en
l’origen del cosmos (cf. Catecisme
284)[5]. El cristianisme té, des del
començament, una confiança gran
en la capacitat de conèixer de la raó
humana: està segur que la raó
(científica, filosòfica, etc.) no podrà
arribar mai a conclusions contràries
a la fe, perquè totes dues provenen
d’un mateix origen.

No és infreqüent trobar-se amb
alguns que plantegen disjuntives
falses com, per exemple, entre la
creació i l’evolució. En realitat, una
adequada epistemologia no sols
distingeix els àmbits propis de les
ciències naturals i de la fe, sinó que
també reconeix en la filosofia un
element de mediació necessari.
D’una banda les ciències, amb el
mètode i l’objecte propis, no
cobreixen tot l’àmbit de la raó
humana; d’altra banda la fe, que es
refereix al mateix món de què parlen
les ciències, necessita les categories



filosòfiques per formular-se i entrar
en diàleg amb la racionalitat
humana[6].

És lògic, doncs, que des de l’inici
l’Església cerqués el diàleg amb la
raó: una raó conscient del seu
caràcter creat, perquè no s’ha donat
a si mateixa l’existència ni disposa
completament del seu futur; una raó
oberta al que la transcendeix, en
definitiva, a la Raó originària.
Paradoxalment, una raó tancada
sobre si, que creu poder trobar dins
seu la resposta als interrogants més
profunds, acaba afirmant el sense
sentit de l’existència i no reconeixent
la intel·ligibilitat de la realitat
(nihilisme, irracionalisme, etc.).

«Que és Senyor i infon la vida»

«Creiem que [el món] procedeix de la
voluntat lliure de Déu, que ha volgut
fer participar les criatures en el seu
ésser, la seva saviesa, la seva bonesa:
“Vós heu creat totes les coses, i pel



vostre voler totes, que no existien,
foren creades” (Ap 4,11). [...] “El
Senyor és bo per a tothom, estima
entranyablement tot allò que ha
creat” (Sl 145,9)» (Catecisme 295). En
conseqüència, «sortida de la bondat
divina, la creació participa d’aquesta
bondat (“I Déu veié que era bo [...]
molt bo”: Gn 1,4.10.12.18.21.31). Déu
ha volgut la creació com un
present» (Catecisme 299).

Aquest caràcter de bondat i de do
lliure permet descobrir en la creació
l’actuació de l’Esperit —que «batia
les ales sobre l’aigua» (Gn 1,2)—, la
persona que és do en la Trinitat,
amor subsistent entre el Pare i el Fill.
L’Església confessa la fe en l’obra
creadora de l’Esperit Sant, que infon
la vida i que és font de tot bé[7].

L’afirmació cristiana de la divina
llibertat creadora permet superar les
estretors d’altres visions que, posant
una necessitat en Déu, acaben per



sostenir un fatalisme o un
determinisme. No hi ha res, ni «dins»
ni «fora» de Déu, que l’obligui a
crear. Aleshores, quin és el fi que el
mou? Què s’ha proposat en crear-
nos?

1.2. «El món ha estat creat per a la
glòria de Déu» (Concili I del Vaticà)

Déu ho ha creat tot «no per
augmentar la seva glòria sinó per
manifestar-la i comunicar-la» (sant
Bonaventura, Sent., 2,1,2,2,1). El
Concili I del Vaticà (1870) ensenya
que «per la seva bondat i la seva
força totpoderosa, no per augmentar
la pròpia benaventurança ni per
adquirir la perfecció, sinó per
manifestar-la pels béns que atorga a
les criatures, el Déu veritable, amb
designi libèrrim, en el començament
del temps va crear alhora del no-res
les dues criatures, l’espiritual i la
corporal» (DS 3002; cf. Catecisme
293).



«La glòria de Déu és que es realitzi
aquesta manifestació i aquesta
comunicació de la seva bondat. Per
això va crear el món. “Ens ha
predestinat a esdevenir fills seus per
Jesucrist, segons el beneplàcit de la
seva voluntat, per a lloança de glòria
de la seva gràcia” (Ef 1,5-6). “La
glòria de Déu és que l’home visqui, i
la vida de l’home és la visió de
Déu” (sant Ireneu, Adversus haereses
4,20,7)» (Catecisme 294).

A diferència d’una dialèctica de
principis contraposats (com s’esdevé
en el dualisme maniqueu i també en
l’idealisme monista hegelià), afirmar
la glòria de Déu com a fi de la creació
no implica una negació de l’home,
sinó un pressupost indispensable
perquè es realitzi. L’optimisme
cristià arrela en l’exaltació conjunta
de Déu i de l’home: «L’home és gran
només si Déu és gran»[8]. Es tracta
d’un optimisme i una lògica que
afirmen l’absoluta prioritat del bé,



però això no significa que els homes
siguin cecs davant la presència del
mal en el món i en la historia.

1.3. La conservació i la
providència. El mal

La creació no es redueix als inicis. Un
cop «feta la creació, Déu no
abandona la seva criatura a ella
mateixa. No s’acontenta amb donar-li
l’ésser i l’existència: la conserva a
cada moment en l’ésser, li dóna la
força d’actuar i la condueix al seu
terme» (Catecisme 301). La Sagrada
Escriptura compara aquesta actuació
de Déu en l’historia amb l’acció
creadora (cf. Is 44,24; 45,8; 51,13). La
literatura sapiencial explicita l’acció
de Déu que manté les criatures en
l’existència. «¿Com subsistiria res, si
vós no volguéssiu, o què seguiria
existint, si vós no ho cridéssiu?» (Sv
11,25). Sant Pau va més lluny encara
i atribueix aquesta acció
conservadora a Crist: «Ell és abans de



totes les coses, i totes subsisteixen en
ell» (Col 1,17).

El Déu cristià no és un rellotger o
arquitecte que després d’haver
realitzat la seva obra se’n desentén.
Aquestes imatges són pròpies d’una
concepció deista, segons la qual Déu
no s’immisceix en els afers d’aquest
món. Però això suposa una distorsió
de l’autèntic Déu creador, perquè
separen dràsticament la creació de la
conservació i el govern diví del
món[9].

La noció de conservació «fa de pont»
entre l’acció creadora de Déu i el
govern diví del món (providència).
Déu no sols crea el món i el manté en
l’existència, sinó que a més a més
«condueix les seves criatures cap a la
perfecció darrera, a la qual les ha
cridades» (Compendi 55). La Sagrada
Escriptura presenta la sobirania
absoluta de Déu i en testimonia
constantment la cura paterna, tant



en les coses més petites com en els
grans esdeveniments de la història
(cf. Catecisme 303). En aquest
context, Jesús es revela com la
providència «encarnada» de Déu,
que atén com a bon pastor les
necessitats materials i espirituals
dels homes (Jn 10,11.14-15; Mt
14,13-14, etc.) i els ensenya a
abandonar-se en la seva atenció (Mt
6,31-33).

Si Déu crea, sosté i dirigeix tot amb
bondat, d’on prové el mal? «A
aquesta pregunta tan punyent com
inevitable, tan dolorosa com
misteriosa, no hi podem donar una
resposta ràpida. Només el conjunt de
la fe cristiana pot oferir la resposta
[...]. No hi ha una sola ratlla del
missatge cristià que no sigui, en part,
una resposta a la qüestió del
mal» (Catecisme 309).

La creació no està acabada des del
principi, sinó que Déu la va fer in



statu viae, és a dir, vers una meta
última encara per assolir. Per
realitzar els seus designis, Déu se
serveix del concurs de les criatures i
concedeix als homes una participació
en la providència, tot respectant-los
la llibertat encara que obrin
malament (cf. Catecisme 302, 307,
311). El fet realment sorprenent és
que «Déu, amb la seva providència
omnipotent, pot treure un bé de les
conseqüències d’un mal» (Catecisme
312). És una misteriosa però
grandíssima veritat que «Déu
col·labora en tot per al bé d’aquells
qui l’estimen» (Rm 8,28)[10].

L’experiència del mal sembla
manifestar una tensió entre
l’omnipotència i la bondat divines
que actuen en l’historia.
L’omnipotència rep una resposta,
certament misteriosa, en
l’esdeveniment de la creu de Crist,
que revela el «mode de ser» de Déu i



és, per tant, font de saviesa per a
l’home (sapientia crucis).

1.4. La creació i la salvació

La creació «és el primer pas vers
l’Aliança de l’únic Déu amb el seu
poble» (Compendi 51). En la Bíblia la
creació és oberta a l’actuació
salvífica de Déu en l’historia, que té
la plenitud en el misteri pasqual de
Crist i que assolirà la perfecció
definitiva al final del temps. La
creació està feta pensant en el
dissabte, el dia setè, quan Déu
culmina la primera creació i
descansa. El dissabte s’obre al dia
vuitè, quan comença una obra
encara més meravellosa: la
redempció, la nova creació en Crist
(cf. Catecisme 345-349).

Així es mostra la continuïtat i la
unitat del designi diví de creació i
redempció. Entre totes dues no hi ha
cap hiat, perquè el pecat dels homes
no ha corromput totalment l’obra



divina, sinó només un vincle. La
relació entre totes dues —la creació i
la salvació— pot expressar-se dient,
per una banda, que la creació és el
primer esdeveniment salvífic i, per
una altra, que la salvació redemptora
té les característiques d’una creació
nova. Aquesta relació il·lumina
importants aspectes de la fe
cristiana, com l’ordenació de la
natura a la gràcia o l’existència d’un
únic fi sobrenatural de l’home.

2. La realitat creada

L’efecte de l’acció creadora de Déu és
la totalitat del món creat, «el cel i la
terra» (Gn 1,1). Déu és «creador de
totes les coses —de les visibles i les
invisibles, de les espirituals i les
corporals—, que per la virtut
omnipotent des del principi del
temps va crear alhora del no-res les
dues criatures, l’espiritual i la
corporal, és a dir, l’angèlica i la
mundana. Després va crear la



humana, com a comuna, composta
d’esperit i de cos»[11].

El cristianisme supera tant el
monisme (que afirma que la matèria
i l’esperit es confonen, que la realitat
de Déu i del món s’identifiquen), com
el dualisme (segons el qual la
matèria i l’esperit són principis
originaris oposats).

L’acció creadora pertany a l’eternitat
de Déu, però l’efecte d’aquesta acció
està marcat per la temporalitat. La
revelació afirma que el món ha estat
creat com a món amb un inici
temporal[12], és a dir, que el món ha
estat creat juntament amb el temps,
la qual cosa és força congruent amb
la unitat del designi diví de revelar-
se en l’historia de la salvació.

2.1. El món espiritual: els àngels

«L’existència dels éssers espirituals,
no corporals, que la Sagrada
Escriptura correntment anomena



àngels, és una veritat de fe. El
testimoni de l’Escriptura és tan clar
com la unanimitat de la
Tradició» (Catecisme 328). Totes dues
els mostren amb la doble funció de
lloar Déu i ser missatgers del seu
designi salvador. El Nou Testament
presenta els àngels relacionats amb
Crist: creats per mitjà d’ell i destinats
a ell (cf. Col 1,16). Envolten la vida de
Jesús des que neix fins a l’ascensió i
són els anunciadors de la seva
segona vinguda gloriosa (cf. 
Catecisme 333).

El àngels també són presents des de
l’inici en la vida de l’Església, la qual
se’n beneficia de l’ajuda poderosa i
en la litúrgia s’hi uneix per adorar
Déu. La vida de cada home és
acompanyada des del naixement per
un àngel que el protegeix i el
condueix a la vida (cf. Catecisme
334-336).



La teologia (especialment sant Tomàs
d’Aquino, el Doctor Angèlic) i el
magisteri de l’Església han
aprofundit en la natura d’aquests
éssers purament espirituals, dotats
d’intel·ligència i voluntat: afirma que
són criatures personals i immortals,
que superen en perfecció totes les
criatures visibles (cf. Catecisme 330).

Els àngels van ser creats en un estat
de prova. Alguns es van rebel·lar
irrevocablement contra Déu. Caiguts
en el pecat, Satan i els altres dimonis
—que havien estat creats bons, però
per si mateixos es van fer dolents—
van instigar els nostres primers
pares perquè pequessin (cf. 
Catecisme 391-395).

2.2. El món material

«Déu mateix va crear el món visible,
amb tota la seva riquesa, la seva
diversitat i el seu ordre. L’Escriptura
presenta l’obra del Creador
simbòlicament com un conjunt de sis



dies de “treball” diví que s’acaben
amb el “repòs” del dia setè (Gn
1,1-2,4)» (Catecisme 337). «L’Església
ha hagut de defensar molt sovint la
bondat de la creació, àdhuc del món
material (cf. DS 286; 455-463; 800;
1333; 3002)» (Catecisme 299).

«Per la condició mateixa de la
creació, totes les coses són dotades de
fermesa, veritat i bondat pròpies i
d’un ordre» (GS 36, 2). La veritat i la
bondat de tot el que s’ha creat
procedeixen de l’únic Déu creador,
que és alhora tri. Així, el món creat
és un reflex aproximat de l’actuació
de les persones divines: «en totes les
criatures hi ha una representació de
la Trinitat a manera de vestigi»[13].

El cosmos té una bellesa i una
dignitat, en la mesura que és obra de
Déu. Hi ha una solidaritat i una
jerarquia entre els éssers, la qual
cosa ha de menar-nos cap a una
actitud contemplativa de respecte



vers les coses creades i les lleis
naturals que les regeixen (cf. 
Catecisme 339, 340, 342, 354).
Certament el cosmos ha estat creat
per a l’home, que ha rebut de Déu el
mandat de dominar la terra (cf. Gn
1,28). Tal mandat no és una invitació
a l’explotació despòtica de la natura,
sinó a participar en el poder creador
de Déu: mitjançant el treball, l’home
col·labora en el perfeccionament de
la creació.

El cristià comparteix les exigències
justes que la sensibilitat ecològica ha
manifestat en les últimes dècades,
sense caure en una vaga divinització
del món i afirmant la superioritat de
l’home sobre la resta dels éssers com
«el cimal de l’obra de la
creació» (Catecisme 343).

2.3. L’home

Les persones humanes tenen una
posició peculiar en l’obra creadora
de Déu, perquè participen alhora de



la realitat material i espiritual.
L’Escriptura ens diu que Déu només
va crear l’home a imatge i semblança
seva (cf. Gn 1,26). Déu l’ha posat al
capdavant de la realitat visible i li
dóna una dignitat especial, perquè
«de totes les criatures visibles, només
l’home “és capaç de conèixer i
d’estimar el seu creador” (GS 12, 3);
és “l’única criatura d’aquest món que
Déu ha volgut per si mateixa” (GS 24,
3); només ell és cridat a participar,
pel coneixement i l’amor, de la vida
de Déu. Per aquest fi ha estat creat i
aquesta és la raó fonamental de la
seva dignitat» (Catecisme 356; cf. 
ibídem, 1701-1703).

Home i dona, en la seva diversitat i
complementarietat volgudes per Déu,
tenen la mateixa dignitat de persones
(cf. Catecisme 357, 369, 372). En tots
dos es dóna una unió substancial del
cos i l’ànima: l’anima és la forma del
cos. Com que és espiritual, l’ànima
humana és creada immediatament



per Déu (no és «produïda» pels pares,
ni tampoc és preexistent) i és
immortal (cf. Catecisme 366). Aquests
dos punts (l'espiritualitat i la
immortalitat) es poden mostrar
filosòficament. Per tant, és un
reduccionisme afirmar que l’home
procedeix exclusivament de
l’evolució biològica (evolucionisme
absolut). En la realitat hi ha salts
ontològics que no poden explicar-se
només amb l’evolució. La
consciència moral i la llibertat de
l’home, per exemple, manifesten la
seva superioritat sobre el món
material i són una mostra de la seva
dignitat especial.

La veritat de la creació ajuda a
superar dues posicions
antagòniques: negar la llibertat
(determinisme) i, a l’extrem contrari,
exaltar-la indegudament. La llibertat
humana és creada, no absoluta, i
existeix en mútua dependència amb
la veritat i el bé. El somni d’una



llibertat com a poder absolut i
arbitrarietat respon a una imatge
deformada no sols de l’home, sinó
també de Déu.

Mitjançant l’activitat i el treball,
l’home participa del poder creador
de Déu[14]. A més a més, la seva
intel·ligència i voluntat són una
participació, una espurna, de la
saviesa i l’amor divins. Mentre que la
resta del món visible és un mer
vestigi de la Trinitat, l’ésser humà
constitueix una autèntica imago
Trinitatis.

3. Algunes conseqüències
pràctiques de la veritat sobre la
creació

La radicalitat de l’acció creadora i
salvadora de Déu exigeix de l’home
una resposta que tingui aquest
mateix caràcter de totalitat: «Estima
Jahvè, el teu Déu, amb tot el cor, amb
tota l’ànima i amb totes les
forces» (Dt 6,5; cf. Mt 22,37; Mc 12,30; 



Lc 10,27). En aquesta
correspondència es troba la felicitat
autèntica, l’única actitud que orienta
plenament la llibertat humana.

Alhora, la universalitat de l’acció
divina té un sentit intensiu i
extensiu: Déu crea i salva tot l’home i
tots els homes. Correspondre a la
crida de Déu a estimar-lo amb tot el
nostre ésser està intrínsecament unit
a portar el seu amor arreu del
món[15].

El coneixement i l’admiració del
poder, la saviesa i l’amor divins
condueixen l’home a una actitud de
reverència, adoració i humilitat, a
viure en la presència de Déu sabent-
se fill seu. Al mateix temps, la fe en la
providència dóna al cristià una
actitud de confiança filial en Déu en
totes les circumstàncies: amb
agraïment davant els béns rebuts i
amb senzill abandó davant el que



pugui semblar dolent, perquè Déu
treu dels mals uns béns més grans.

Conscient que tot ha estat creat per a
la glòria de Déu, el cristià procura
conduir-se en totes les accions
cercant el fi veritable que omple la
vida de felicitat: la glòria de Déu, no
la pròpia vanaglòria. S’esforça per
rectificar la intenció en les accions,
de manera que pugui dir-se que
l’únic fi de la seva vida és aquest: Deo
omnis gloria![16].

Déu ha volgut posar l’home al
capdavant de la creació atorgant-li el
domini sobre el món, de manera que
el perfeccioni amb el treball. Per
tant, l’activitat humana pot ser
considerada com una participació en
la divina obra creadora.

La grandesa i la bellesa de les
criatures suscita en les persones
admiració, hi desperta la pregunta
sobre l’origen i el destí del món i de
l’home: els fa entreveure la realitat



del seu creador. En el diàleg amb els
no creients, el cristià pot suscitar
aquestes preguntes, perquè les
intel·ligències i els cors s’obrin a la
llum del Creador. Així mateix, en el
diàleg amb els creients de les
diverses religions, el cristià troba en
la veritat de la creació un excel·lent
punt de partida, perquè es tracta
d’una veritat en part compartida,
que constitueix la base per afirmar
alguns valors morals fonamentals de
la persona.

Santiago Sanz

Bibliografia bàsica

Catecisme de l’Església catòlica
279-374. Catecisme de l’Església
catòlica. Compendi 51-72. DH, n. 125,
150, 800, 806, 1333, 3000-3007,
3021-3026, 4319, 4336, 4341. Concili II
del Vaticà, Gaudium et spes 10-18,
19-21, 36-39 [sigla: GS]. Joan Pau II, 
Creo en Dios Padre. Catequesis sobre
el Credo (I), Palabra, Madrid 1996,



181-218.

Lectures recomanades

Sant Agustí, Confessions, llibre XII.

Sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae 1 q.44-46.

Sant Josepmaria, homilia «Estimar el
món apassionadament», a Converses
amb Mons. Escrivà de Balaguer
113-123.

Joseph Ratzinger, Creación y pecado,
Eunsa, Pamplona 1992.

Joan Pau II, Memoria e identidad, La
esfera de los libros, Madrid 2005.

[1] Entre altres moltes intervencions,
cf. Benet XVI, Discurs als membres de
la Cúria romana, 22-XII-2005; Fe, raó i
universitat (Discurs a Regensburg),
12-IX-2006;Àngelus, 28-I-2007.



[2] Cf. sant Tomàs, De Potentia q.3 a.
3, co.; el Catecisme segueix el mateix
esquema.

[3] Cf. sant Tomàs, Super Sent., lib. 1,
d. 14, q.1 a.1, co.: «són la causa i la
raó de la processió de las criatures».

[4] Per això es diu que Déu no
necessita instruments per crear, ja
que cap instrument no posseeix la
potència infinita necessària per
crear. Per tant, quan parlem, per
exemple, de l‘home com a creador o
fins i tot com a capaç de participar en
el poder creador de Déu, no utilitzem
l’adjectiu creador de forma
analògica, sinó metafòrica.

[5] Aquest punt apareix amb
freqüència en els ensenyaments de
Benet XVI, per exemple, Homilia a
Regensburg, 12-IX-2006; Discurs a
Verona, 19-X-2006; Trobada amb el
clergat de la diòcesis de Roma, 22-
II-2007; etc.



[6] Tant el racionalisme cientificista
com el fideisme acientífic necessiten
una correcció des de la filosofia. A
més, s’ha d’evitar l’apologètica falsa
de qui veu concordances forçades
que cerquen en les dades científiques
una verificació empírica o una
demostració de les veritats de fe: com
ja hem dit, es tracta de dades que
pertanyen a mètodes i disciplines
diferents.

[7] Cf. Joan Pau II, carta encíclica 
Dominum et vivificantem, 18-V-1986,
10.

[8] Benet XVI, Homilia, 15-VIII-2005.

[9] El deisme suposa un error en la
noció metafísica de creació perquè,
en la mesura que és donació de
l’ésser, implica que la criatura en
depèn ontològicament, que no es
separable de la seva continuació en
el temps. Totes dues, la creació i la
conservació, constitueixen un mateix
acte, encara que puguem distingir-les



conceptualment: «la conservació de
les coses per Déu no es dóna per
alguna acció nova, sinó per la
continuació de l’acció que dóna
l’ésser, que és certament una acció
sense moviment i sense temps» (sant
Tomàs, Summa Theologiae 1 q.104 a.1
ad 3).

[10] En continuïtat amb l’experiència
de tants sants de la història de
l’Església, aquesta expressió paulina
es trobava sovint en els llavis de sant
Josepmaria, que vivia i animava així
a viure en una joiosa acceptació de la
voluntat divina (cf. sant Josepmaria, 
Solc 127; Via Crucis, IX, 4; Amics de
Déu 119). D’altra banda, l’últim llibre
de Joan Pau II, Memòria i identitat, és
una pregona reflexió sobre l’actuació
de la providència divina en l’historia
dels homes, segons aquella altra
asserció de sant Pau: «No et deixis
vèncer pel mal; sinó venç el mal amb
el bé» (Rm 12, 21).



[11] Concili IV del Laterà (1215), DH
800.

[12] Així ho ensenya el Concili IV del
Laterà i, referint-s’hi, el Concili I del
Vaticà (cf. respectivament DH 800 i
3002). Es tracta d’una veritat
revelada que la raó no pot
demostrar, com ho va ensenyar sant
Tomàs en la famosa disputa medieval
sobre l’eternitat del món: cf. Contra
Gentils, lib. 2, cap. 31-38, i l’opuscle
filosòfic D’aeternitate mundi.

[13] Sant Tomàs, Summa Theologiae 1
q.45 a.7, co.; cf. Catecisme 237.

[14] Cf. sant Josepmaria, Amics de
Déu 57.

[15] Que el apostolat és un
sobreeiximent de la vida interior (cf.
sant Josepmaria, Camí 961) es
manifesta com el correlat de la
dinàmica ad intra – ad extra de
l’acció divina, és a dir, de la intensitat
de l’ésser, de la saviesa i de l’amor



trinitari que es desborda vers les
criatures.

[16] Cf. sant Josepmaria, Camí 780; 
Solc 647; Forja 611, 639, 1051.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-
cristiana-6-la-creacio/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-6-la-creacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-6-la-creacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-6-la-creacio/

	Tema 6. La creació

