
opusdei.org

Tema 5. La
Santíssima Trinitat

És el misteri central de la fe i de
la vida cristiana. Els cristians
són batejats en el nom del Pare
i del Fill i de l’Esperit Sant.

08/01/2011

1. La revelació del Déu u i tri

«El misteri central de la fe i de la vida
cristiana és el misteri de la
Santíssima Trinitat. Els cristians són
batejats en el nom del Pare i del Fill i
de l’Esperit Sant» (Compendi 44). Tota
la vida de Jesús és revelació del Déu



u i tri: en l’anunciació, en el
naixement, en l’episodi en què va ser
perdut i trobat al temple quan tenia
dotze anys, en la seva mort i
resurrecció, Jesús es revela com a fill
de Déu d’una forma nova respecte a
la filiació coneguda per Israel. A més,
quan va començar la vida pública,
quan va ser batejat, el mateix Pare
testifica al món que Crist és el fill
estimat (cf. Mt 3,13-17) i l’Esperit
davalla sobre ell en forma de colom.
A aquesta primera revelació explícita
de la Trinitat correspon la
manifestació paral·lela en la
transfiguració, que introdueix en el
misteri pasqual (cf. Mt 17,1-5).
Finalment, en acomiadar-se dels seus
deixebles, Jesús els envia a batejar en
el nom de les tres persones divines,
perquè sigui comunicada arreu del
món la vida eterna del Pare, del Fill i
de l’Esperit Sant (cf. Mt 28,19).

En l’Antic Testament, Déu havia
revelat la seva unicitat i el seu amor



vers el poble elegit: Jahvè era com un
pare. Però, després d’haver parlat
moltes vegades per mitjà dels
profetes, Déu va parlar per mitjà del
Fill (cf. He 1,1-2) i va revelar que
Jahvè no sols és com un pare, sinó
que és pare (cf. Compendi 46). Jesús
s’hi adreça en l’oració amb el terme
arameu abba, usat pels nens
israelites per dirigir-se al seu propi
pare (cf. Mc 14,36), i distingeix
sempre la seva pròpia filiació de la
dels deixebles. Això és tan xocant
que es pot dir que la raó veritable de
la crucifixió és justament el fet
d’anomenar-se a si mateix Fill de Déu
en sentit únic. Es tracta d’una
revelació definitiva i immediata[1],
perquè Déu es revela amb la seva
paraula: no podem esperar una altra
revelació, ja que Crist és Déu (cf., p.
ex., Jn 20,17) que se’ns dóna i ens
insereix en la vida que brolla del si
del Pare.



En Crist, Déu obre i lliura la seva
intimitat, que per si mateixa seria
inaccessible a l’home si comptés
només amb les seves forces[2].
Aquesta mateixa revelació és un acte
d’amor, perquè el Déu personal de
l’Antic Testament obre lliurement el
cor i l’unigènit del Pare surt al nostre
encontre, per fer-se una sola cosa
amb nosaltres i emportar-nos de
retorn al Pare (cf. Jn 1,18). Es tracta
de quelcom que la filosofia no podia
endevinar, perquè només es pot
conèixer radicalment mitjançant la
fe.

2. La vida íntima de Déu

Déu no sols posseeix una vida íntima,
sinó que Déu és la seva pròpia vida
íntima —s’hi identifica—, una vida
caracteritzada per eternes relacions
vitals de coneixement i d’amor, que
ens menen a expressar el misteri de
la divinitat en termes de processions.



De fet, els noms revelats de les tres
persones divines exigeixen que es
pensi en Déu com la procedència
eterna del Fill des del Pare i la mútua
relació —també eterna— de l’amor
que «surt del Pare» (Jn 15,26) i «pren
del Fill» (Jn 16,14), que és l’Esperit
Sant. La revelació ens parla, així, de
dues processions en Déu: la
generació del Verb (cf. Jn 17.6) i la
processió de l’Esperit Sant. Amb la
característica peculiar que totes dues
són relacions immanents, perquè són
en Déu: és més, són Déu mateix, pel
fet que Déu és personal. Quan
parlem de processió, pensem
ordinàriament en quelcom que surt
d’un altre i implica canvi i
moviment. Com que l’home ha estat
creat a imatge i semblança del Déu u
i tri (cf. Gn 1,26-27), la millor
analogia amb les processions divines
la podem trobar en l’esperit humà. El
coneixement que tenim de nosaltres
mateixos no surt cap a fora: el
concepte que ens fem de nosaltres és



diferent de nosaltres mateixos, però
no és fora de nosaltres. El mateix pot
dir-se de l’amor que ens tenim a
nosaltres mateixos.

D’una forma semblant, en Déu el Fill
procedeix del Pare i és imatge seva,
anàlogament a com el concepte és
imatge de la realitat coneguda. Però
aquesta imatge en Déu és tan
perfecta que és Déu mateix, amb tota
la seva infinitud, eternitat i
omnipotència: el Fill és una mateixa
cosa amb el Pare, el mateix quelcom,
i aquesta és l’única i la indivisa
natura divina, encara que sigui un
altre algú. El símbol de Nicea-
Constantinoble ho expressa amb la
fórmula «Déu nat de Déu, Llum
resplendor de la Llum, Déu veritable
nascut del Déu veritable». El fet és
que el Pare engendra el Fill donant-
se a ell, lliurant-li la seva pròpia
substància i natura; no en part, com
succeeix en la generació humana,
sinó perfectament i infinitament.



El mateix pot dir-se de l’Esperit Sant,
que procedeix de l’amor del Pare i
del Fill. Procedeix de tots dos, perquè
és el do etern i increat que el Pare
lliura al Fill engendrant-lo i que el
Fill torna al Pare com a resposta al
seu amor. Aquest do és el do d’ell
mateix, perquè el Pare engendra el
Fill comunicant-li totalment i
perfectament el seu mateix ésser
mitjançant l’Esperit. La tercera
persona és, per tant, l’amor mutu
entre el Pare i el Fill[3]. El nom tècnic
d’aquesta segona processió és 
espiració. Seguint l’analogia del
coneixement i de l’amor, es pot dir
que l’Esperit procedeix de la voluntat
que es mou cap al bé conegut.

Aquestes dues processions
s’anomenen immanents i es
diferencien radicalment de la
creació, que és transeünt, en el sentit
que és quelcom que Déu obra cap
enfora de si. En ser processions reten
compte de la distinció en Déu,



mentre que en ser immanents donen
raó de la unitat de Déu. Per això, el
misteri del Déu u i tri no pot ser
reduït a una unitat sense distincions,
com si les tres persones fossin només
tres màscares; o a tres éssers sense
unitat perfecta, com si es tractés de
tres déus diferents, encara que junts.

Les dues processions són el fonament
de les diverses relacions que en Déu
s’identifiquen amb les persones
divines: l’ésser Pare, l’ésser Fill i
l’ésser que tots dos espiren. De fet,
com no és possible ser pare i ser fill
de la mateixa persona en el mateix
sentit, així no és possible ser alhora
la persona que procedeix per
l’espiració i les dues persones de les
quals procedeix. Convé aclarir que
en el món creat les relacions són
accidents, en el sentit que les
relacions no s’identifiquen amb
l’ésser, encara que el caracteritzin
pregonament, com en el cas de la
filiació. En Déu, com que tota la



substància divina es dóna en les
processions, les relacions són eternes
i s’identifiquen amb la substància
mateixa.

Aquestes tres relacions eternes no
sols caracteritzen les tres persones
divines, sinó que s’hi identifiquen, ja
que pensar en el Pare vol dir pensar
en el Fill, i pensar en l’Esperit Sant
vol dir pensar en aquells respecte
dels quals ell és l’Esperit. Així les
persones divines són tres algú, però
un Déu únic. No com s’esdevé entre
tres homes, que participen de la
mateixa natura humana sense
exhaurir-la. Cadascuna de les tres
persones és tota la divinitat i
s’identifica amb l’única natura de
Déu[4]: les persones són l’una en
l’altra. Per això, Jesús diu a Felip que
qui ha vist Jesús ha vist el Pare (cf. Jn
14,6), perquè ell i el Pare són una
sola cosa (cf. Jn 10,30 i 17,21).
Aquesta dinàmica, que tècnicament
s’anomena pericoresi o 



circuminsessió —dos termes que fan
referència a un moviment dinàmic
en què l’un s’intercanvia amb l’altre
com en una dansa en cercle—, ajuda
a adonar-se que el misteri del Déu u i
tri és el misteri de l’amor: «Ell
mateix, eternament, és un intercanvi
d’amor: Pare, Fill i Esperit Sant, i ens
destina a tenir-hi part» (Catecisme
221).

3. La nostra vida en Déu

Com que Déu és eterna comunicació
d’amor, és comprensible que aquest
amor es desbordi fora d’ell quan
actua. Tota l’acció de Déu en
l’historia és una obra conjunta de la
tres persones, ja que es distingeixen
només en l’interior de Déu.
Tanmateix, cadascuna imprimeix en
les accions divines ad extra la seva
característica personal[5]. Amb una
imatge, es podria dir que l’acció
divina és sempre única, com el do
que nosaltres podríem rebre de part



d’una família amiga, que és fruit d’un
sol acte; però, per a qui coneix les
persones que formen aquesta
família, és possible reconèixer-hi la
mà o la intervenció de cadascuna,
per l’empremta personal que deixen
en el regal únic.

Aquest reconeixement és possible
perquè hem conegut les persones
divines —en la seva distinció
personal— mitjançant les missions.
Déu Pare ha enviat juntament el Fill i
l’Esperit Sant en l’historia (cf. Jn
3,16-17 i 14,26), perquè es fessin
presents entre els homes: «Són
sobretot les missions divines de
l’Encarnació del Fill de Déu i del do
de l’Esperit Sant, que manifesten les
propietats de les persones
divines» (Catecisme 258). El Fill i
l’Esperit Sant són com les dues mans
del Pare[6], que abracen els homes
de tots els temps per portar-los al si
del Pare. Si Déu és present en tots els
éssers com a principi del que



existeix, amb les missions el Fill i
l’Esperit es fan presents d’una forma
nova[7]. La mateixa creu de Crist
manifesta a l’home de tots els temps
l’etern do que Déu fa de si mateix i
revela, en la seva mort, l’íntima
dinàmica de l’amor que uneix les tres
persones.

Això significa que el sentit últim de la
realitat, el que tots els homes
desitgen, el que han cercat els filòsofs
i les religions de tots els temps, és el
misteri del Pare que eternament
engendra el Fill en l’amor que és
l’Esperit Sant. En la Trinitat es troba,
així, el model originari de la família
humana[8] i la seva vida íntima és
l’aspiració autèntica de qualsevol
amor humà. Déu vol que tots els
homes siguin una sola família, és a
dir, una única cosa amb ell mateix,
que siguin fills en el Fill. Cada
persona ha estat creada a imatge i
semblança de la Trinitat (cf. Gn 1,27),
és feta per viure en comunió amb els



altres homes i, sobretot, amb el Pare
celestial. Aquí es troba el fonament
últim del valor de la vida de cada
persona humana, independentment
de les seves pròpies capacitats o
riqueses.

Però l’accés al Pare es pot trobar
només en Crist, camí, veritat i vida
(cf. Jn 14,6): mitjançant la gràcia, els
homes poden arribar a ser un sol cos
místic en la comunió de l’Església. A
través de la contemplació de la vida
de Crist i a través dels sagraments,
tenim accés a la mateixa vida íntima
de Déu. Pel baptisme som inserits en
la dinàmica d’amor de la família de
les tres persones divines. Per això, la
vida cristiana consisteix a descobrir
que a partir de l’existència ordinària,
de les múltiples relacions que hi
establim i de la nostra vida familiar
—el model perfecte de la qual és la
Sagrada Família de Natzaret—,
podem arribar a Déu: «Tracta les tres
Persones, Déu Pare, Déu Fill, Déu



Esperit Sant. I per a arribar a la
Trinitat Beatíssima, passa per
Maria»[9]. D’aquesta manera, es pot
descobrir el sentit de la història com
a camí de la trinitat a la Trinitat,
aprenent de la “trinitat de la terra” —
Jesús, Maria i Josep— a aixecar la
mirada cap a la Trinitat del cel.

Giulio Maspero

Bibliografia bàsica

Catecisme de l’Església catòlica
232-267.

Catecisme de l’Església catòlica.
Compendi 44-49.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilia
«Humilitat», a Amics de Déu 104-109.

J. Ratzinger, El Dios de los cristianos.
Meditaciones, Ed. Sígueme,
Salamanca 2005.



[1] Cf. sant Tomàs d’Aquino, In Epist.
ad Gal., c. 1, lect. 2.

[2] «Déu ha deixat algun rastre del
seu Ésser trinitari en la creació i en
l’Antic Testament, però la intimitat
del seu Ésser com a Trinitat Santa
constitueix un misteri inaccessible a
la raó humana tota sola, i també a la
fe d’Israel, abans de l’Encarnació del
Fill de Déu i de l’enviament de
l’Esperit Sant. Aquest misteri ha estat
revelat per Jesucrist, i és la font de
tots els altres misteris» (Compendi
45).

[3] «L’Esperit Sant és la tercera
Persona de la Santíssima Trinitat. És
Déu, u i igual al Pare i al Fill. Ell
“procedeix del Pare” (Jn 15,26), el
qual, principi sense principi, és
l’origen de tota la vida trinitària. I
procedeix també del Fill (Filioque),
pel do etern que el Pare en fa al Fill.



Enviat pel Pare i pel Fill encarnat,
l’Esperit Sant guia l’Església “a
conèixer la Veritat sencera” (Jn
16,13)» (Compendi 47).

[4] «L’Església expressa la seva fe
trinitària confessant un sol Déu en
tres Persones: Pare, Fill i Esperit
Sant. Les tres Persones divines són
un sol Déu perquè cada una d’elles és
idèntica a la plenitud de l’única i
indivisible naturalesa divina. Són
realment distintes entre si, per les
relacions que les posen en referència
les unes amb les altres: el Pare
engendra el Fill, el Fill és engendrat
pel Pare, l’Esperit Sant procedeix del
Pare i del Fill» (Compendi 48).

[5] «Inseparables en la seva única
substància, les Persones divines són
inseparables també en el seu obrar:
la Trinitat té una sola i mateixa
operació. Però, en l’únic obrar diví,
cada Persona és present segons la



manera que li és pròpia en la
Trinitat» (Compendi 49).

[6] Cf. sant Ireneu de Lió, Adversus
haereses IV, 20, 1.

[7] Cf. sant Tomàs d’Aquino, Summa
Theologiae 1 q.43 a.1, c. i a.2, ad. 3.

[8] «El “nosaltres” diví constitueix el
model etern del “nosaltres” humà;
primer que res, d’aquell “nosaltres”
que és format per l’home i la dona,
creats a imatge i semblança
divina» (Joan Pau II, Carta a les
famílies, 2-II-1994, 6).

[9] Sant Josepmaria, Forja 543.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-
cristiana-5-la-santissima-trinitat/

(25/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-5-la-santissima-trinitat/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-5-la-santissima-trinitat/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-5-la-santissima-trinitat/

	Tema 5. La Santíssima Trinitat

