
opusdei.org

Tema 21. L’eucaristia
(3)

La fe en la presència real de
Crist en l’eucaristia ha menat
l’Església a tributar culte de
latria al santíssim sagrament,
tant durant la litúrgia de la
missa com fora de la celebració
eucarística.

21/12/2010

1. La presència real eucarística

En la celebració de l’eucaristia es fa
present la persona de Crist —el Verb
encarnat, que va ser crucificat, va



morir i va ressuscitar per la salvació
del món—, amb una modalitat de
presència mistèrica, sobrenatural,
única. El fonament d’aquesta
doctrina el trobem en la mateixa
institució de l’eucaristia, quan Jesús
va identificar els dons que oferia
amb el seu cos i la seva sang («això és
el meu cos..., això és la meva
sang...»), és a dir, amb la seva
corporeïtat inseparablement unida al
Verb i, per tant, amb tota la seva
persona.

Certament, Crist Jesús és present de
moltes maneres en l’Església: en la
seva paraula; en l’oració dels fidels
(cf. Mt 18,20); en els pobres, els
malalts, els empresonats (cf. Mt
25,31-46); en els sagraments, i
especialment en la persona del
ministre sacerdot. Però, sobretot, hi
és present sota les espècies
eucarístiques (cf. Catecisme 1373).



La singularitat de la presència
eucarística de Crist està en el fet que
el santíssim sagrament conté
veritablement, realment i
substancialment el cos i la sang junt
amb l’ànima i la divinitat del nostre
Senyor Jesucrist, Déu veritable i
home perfecte, el mateix que va
néixer de la Mare de Déu, va morir a
la creu i ara és assegut en el cel a la
dreta del Pare. «Aquesta presència
s’anomena “real”, no en exclusivitat,
com si les altres presències no fossin
“reals”, sinó per excel·lència, ja que
és substancial i per ella el Crist, Déu i
home, es fa present tot
sencer» (Catecisme 1374).

El terme substancial tracta d’indicar
la consistència de la presència
personal de Crist en l’eucaristia: no
és simplement una «figura», capaç de
«significar» i d’estimular la ment a
pensar en Crist, present en realitat
en un altre lloc, al cel; ni és un simple
«signe», a través del qual se’ns



ofereix la «virtut salvadora» —la
gràcia—, que prové de Crist.
L’eucaristia és, en canvi, la presència
objectiva de l’ésser-en-si (la
substància) del cos i la sang de Crist,
és a dir, de la seva humanitat sencera
—inseparablement unida a la
divinitat per la unió hipostàtica—,
encara que velada per les «espècies»
o aparences del pa i el vi.

Per tant, la presència de l’autèntic
cos i de l’autèntica sang de Crist en
aquest sagrament «no es capta pels
sentits, [...] sinó únicament per la fe,
la qual recolza en l’autoritat de
Déu» (Catecisme 1381). Això ho
expressa molt bé la següent estrofa
de l’Adoro te devote: «Visus, tactus,
gustus, in te fallitur / Sed auditu solo
tuto creditur / Credo quidquid dixit
Dei Filius: / Nil hoc verbo Veritatis
verius» (A gust, vista i tacte amagat
resteu / però, amb sols l’oïda, segur
l’home creu / crec tot el que el vostre



Verb ens ha parlat / cap paraula
d’altre no és més veritat).

2. La transsubstanciació

La presència autèntica, real i
substancial de Crist en l’eucaristia
suposa una conversió extraordinària,
sobrenatural, única. Aquesta
conversió es fonamenta en les
pròpies paraules del Senyor:
«Preneu, mengeu: això és el meu cos.
[...] Beveu-ne tots, que això és la
meva sang de l’aliança» (Mt
26,26-28). En efecte, aquestes
paraules es fan realitat només si el
pa i el vi deixen de ser pa i vi i es
converteixen en el cos i la sang de
Crist, perquè és impossible que una
mateixa cosa pugui ser
simultàniament dos éssers diversos:
pa i cos de Crist, vi i sang de Crist.

Sobre aquest punt el Catecisme de
l’Església catòlica recorda el següent:
«El Concili de Trento resumeix la fe
catòlica declarant: “Com que el Crist,



el nostre Redemptor, digué que era
veritablement el seu Cos allò que
oferia sota l’aparença de pa,
l’Església sempre ha tingut la
convicció, i ara ho torna a declarar
en aquest sant Concili: per la
consagració del pa i del vi es realitza
la conversió de tota la substància del
pa en la substància del Cos de Crist
Senyor nostre, i de tota la substància
del vi en la substància de la seva
Sang. Aquesta conversió, l’Església
catòlica sempre l’ha anomenada,
amb justesa i exactitud, 
transsubstanciació” (DS
1642)» (Catecisme 1376). No obstant
això, romanen inalterades les
aparences del pa i el vi, és a dir, les
«espècies eucarístiques».

Encara que els sentits captin
veritablement les aparences del pa i
el vi, la llum de la fe ens dóna a
conèixer que el que realment es
conté sota el vel de les espècies
eucarístiques és la substància del cos



i de la sang del Senyor. Gràcies a la
permanència de les espècies
sacramentals del pa, podem afirmar
que el cos de Crist —la seva persona
sencera— és realment present a
l’altar, o al copó, o al sagrari.

3. Propietats de la presència
eucarística

La manera amb què Crist és present
en l’eucaristia és un misteri
admirable. Segons la fe catòlica,
Jesucrist hi és present tot sencer,
amb la seva corporeïtat glorificada,
sota cadascuna de les espècies
eucarístiques, i tot sencer en
cadascuna de les parts resultants de
la divisió de les espècies, de manera
que la fracció del pa no divideix Crist
(cf. Catecisme 1377)[1]. Es tracta
d’una modalitat de presència
singular, perquè és invisible i
intangible. A més a més és
permanent, en el sentit que, un
vegada realitzada la consagració,



dura tot el temps que hi subsisteixin
les espècies eucarístiques.

4. El culte a l’eucaristia

La fe en la presència real de Crist en
l’eucaristia ha menat l’Església a
tributar culte de latria —és a dir,
d’adoració— al santíssim sagrament,
tant durant la litúrgia de la missa
(per això ha indicat que ens
agenollem o ens inclinem
pregonament davant les espècies
consagrades) com fora de la
celebració eucarística: conservant
amb el més gran respecte les hòsties
consagrades al sagrari (o tabernacle),
presentant-les als fidels perquè les
venerin amb solemnitat, portant-les
en processó, etc. (cf. Catecisme 1378).

Es conserva la sagrada eucaristia al
sagrari per diverses raons[2]:

— principalment per poder donar la
sagrada comunió als malalts i a altres



fidels impossibilitats de participar en
la santa missa;

— a més a més, perquè l’Església
pugui donar culte d’adoració a Déu
nostre Senyor en el santíssim
sagrament (de manera especial
durant l’exposició de la santíssima
eucaristia, en la benedicció amb el
Santíssim, en la processó amb el
santíssim sagrament en la solemnitat
del Corpus Christi, etc.);

— perquè els fidels sempre puguin
adorar el Senyor sagramentat amb
visites freqüents. En aquest sentit
Joan Pau II afirma el següent:
«L’Església i el món tenen una gran
necessitat del culte eucarístic. Jesús
ens espera en aquest sagrament de
l’amor. No estalviem el nostre temps
per anar a trobar-lo en l’adoració, en
la contemplació plena de fe i amatent
a reparar les grans culpes i delictes
del món. No cessi mai la nostra
adoració»[3].



Hi ha dues grans festes (solemnitats)
litúrgiques en les quals se celebra de
manera especial aquest sagrat
misteri: el Dijous Sant (es
commemora la institució de
l’eucaristia i de l’orde sagrat) i la
solemnitat del Corpus Christi
(destinada especialment a l’adoració
i a la contemplació del Senyor en
l’eucaristia).

5. L’eucaristia, àpat pasqual de
l’Església

5.1. Per què l’eucaristia és l’àpat
pasqual de l’Església?

«L’Eucaristia és l’àpat pasqual, en
tant que Crist, realitzant
sacramentalment la seva Pasqua [el
pas d’aquest món al Pare a través de
la seva passió, mort, resurrecció i
ascensió gloriosa[4]], ens dóna el seu
Cos i la seva Sang, oferts com a
menjar i beguda, i ens uneix a ell i
entre nosaltres en el seu
sacrifici» (Compendi 287).



5.2. Celebració de l’eucaristia i
comunió amb Crist

«La missa és a la vegada i
inseparablement el memorial
sacrificial en el qual es perpetua el
sacrifici de la Creu, i el banquet
sagrat de la comunió amb el Cos i la
Sang del Senyor. Però la celebració
del sacrifici eucarístic s’orienta
totalment a la unió íntima dels fidels
amb el Crist per la comunió.
Combregar és rebre el Crist mateix
que s’ofereix per
nosaltres» (Catecisme 1382).

La santa comunió, ordenada per
Crist («preneu, mengeu..., beveu-ne
tots...»: Mt 26,26-28; cf. Mc 14,22-24;
Lc 22,14-20; 1Co 11,23-26), forma part
de l’estructura fonamental de la
celebració de l’eucaristia. Només
quan els fidels reben Crist com a
aliment de vida eterna ateny la
plenitud de sentit que s’hagi fet
aliment per als homes, i es compleix



el memorial que Crist va instituir[5].
Per això l’Església recomana
vivament la comunió sacramental a
tots aquells que participin en la
celebració eucarística i tinguin les
degudes disposicions per rebre
dignament el santíssim sagrament[6].

5.3. Necessitat de la sagrada comunió

Quan Jesús va prometre l’eucaristia
va afirmar que aquest aliment no és
només útil, sinó també necessari: és
una condició de vida per als seus
deixebles. «Us ho ben asseguro: si no
mengeu la carn del Fill de l’home i no
beveu la seva sang, no tindreu vida
en vosaltres» (Jn 6,53).

Menjar és una necessitat per a
l’home. I, com l’aliment natural
manté l’home en la vida i li dóna
forces per caminar en aquest món,
de manera semblant l’eucaristia
manté en el cristià la vida en Crist —
rebuda amb el baptisme— i li dóna
forces per ser fidel al Senyor en



aquesta terra, fins a l’arribada a la
casa del Pare. Els pares de l’Església
han entès el pa i l’aigua que l’àngel
va oferir al profeta Elies com a model
de l’eucaristia (cf. 1Re 19,1-8):
després de rebre el do, el qui estava
esgotat recupera el seu vigor i és
capaç de complir la missió de Déu.

La comunió, per tant, no és un
element que es pot afegir
arbitràriament a la vida cristiana. No
és només necessària per a alguns
fidels especialment compromesos en
la missió de l’Església, sinó que és
una necessitat vital per a tots: pot
viure en Crist i difondre el seu
evangeli només qui es nodreix de la
vida mateixa de Crist.

El desig de rebre la santa comunió
hauria de ser sempre present en els
cristians, com a permanent ha de ser
la voluntat d’assolir el fi últim de la
nostra vida. Aquest desig de rebre la
comunió, explícit o almenys implícit,



és necessari per aconseguir la
salvació.

A més a més, la recepció de fet de la
comunió és necessària, amb
necessitat de precepte eclesiàstic, per
a tots els cristians que tenen ús de
raó: «L’Església obliga els fidels [...] a
rebre almenys un cop l’any
l’Eucaristia, si és possible en temps
Pasqual (cf. CIC 920), preparats pel
sagrament de la
Reconciliació» (Catecisme 1389).
Aquest precepte eclesiàstic només és
un mínim, que no sempre serà
suficient per viure una vida cristiana
autèntica. Per això la mateixa
Església «recomana vivament als
fidels que rebin la santa Eucaristia
els diumenges i dies de festa, o més
sovint encara, fins i tot cada
dia» (Catecisme 1389).

5.4. El ministre de la sagrada comunió

El ministre ordinari de la santa
comunió és el bisbe, el prevere i el



diaca[7]. El ministre extraordinari
permanent és l’acòlit[8]. Poden ser
ministres extraordinaris de la
comunió altres fidels a qui l’ordinari
de l’indret hagi donat la facultat de
distribuir l’eucaristia, quan es jutgi
necessari per a la utilitat pastoral
dels fidels i no hi sigui present un
sacerdot, un diaca o un acòlit
disponible[9].

«No és permès que els fidels
prenguin l’hòstia consagrada ni el
calze sagrat “per si mateixos, i encara
menys que se’l passin entre si de mà
en mà”»[10]. A propòsit d’aquesta
norma és oportú de considerar que la
comunió té un valor de signe sagrat;
aquest signe ha de manifestar que
l’eucaristia és un do de Déu a l’home.
Per això, en condicions normals,
quan es distribueix l’eucaristia
s’haurà de distingir entre el ministre
que dispensa el do, ofert pel mateix
Crist, i el subjecte que l’acull amb
gratitud, en la fe i l’amor.



5.5. Disposicions per rebre la sagrada
comunió

Disposicions de l’ànima

Per combregar dignament cal estar
en gràcia de Déu. «Qui mengi el pa i
begui la copa del Senyor
indignament —proclama sant Pau—
haurà de donar compte del cos i de la
sang del Senyor. Que cadascú, doncs,
s’examini primer a si mateix; i
llavors podrà menjar del pa i beure
de la copa; perquè qui en menja i en
beu, sense tenir en compte el Cos,
menja i beu la pròpia
condemna» (1Co 11,27-29). Per tant,
ningú ha d’acostar-se a la sagrada
eucaristia amb consciència de pecat
mortal, per molt contrit que li sembli
estar, sense precedir-hi la confessió
sacramental (cf. Catecisme 1385).

Per combregar amb fruit cal, a més
d’estar en gràcia de Déu, un interès
seriós per rebre el Senyor amb la
millor devoció actual possible: amb



la preparació (remota i pròxima);
amb el recolliment; amb els actes
d’amor i de reparació, d’adoració,
d’humilitat, d’acció de gràcies, etc.

Disposicions del cos

La reverència interior davant la
sagrada eucaristia s’ha de reflectir
també en les disposicions del cos.
L’Església prescriu el dejuni. Per als
fidels de ritu llatí el dejuni consisteix
a abstenir-se de tot aliment o beguda
(excepte l’aigua o les medicines) una
hora abans de combregar[11]. També
s’ha de procurar la neteja del cos, la
manera de vestir adequada, els
gestos de veneració que manifesten
el respecte i l’amor al Senyor present
en el santíssim sagrament, etc. (cf. 
Catecisme 1387).

La manera tradicional de rebre la
sagrada comunió en el ritu llatí —
fruit de la fe, l’amor i la pietat
plurisecular de l’Església— és de
genolls i a la boca. Els motius que



van originar aquest costum pietós i
antiquíssim continuen sent
plenament vàlids. També es pot
combregar dret i, en algunes diòcesis
del món, és permès —mai imposat—
de rebre la comunió a la mà[12].

5.6. Edat i preparació per rebre la
primera comunió

El precepte de la comunió
sacramental obliga a partir de l’ús de
raó. Convé preparar molt bé la
primera comunió dels infants i no
retardar-la: «Deixeu que els infants
vinguin a mi, no els ho prohibiu, que
el Regne de Déu és dels qui són com
ells» (Mc 10,14)[13].

Per poder rebre la primera comunió,
cal que l’infant conegui, segons la
seva capacitat, els principals misteris
de la fe i que sàpiga distingir el pa
eucarístic del pa comú. «Els pares en
primer lloc i els qui els substitueixen,
i també el rector, tenen el deure de
procurar que els infants que han



arribat a l’ús de raó es preparin
degudament i tan aviat com puguin,
amb la confessió sacramental prèvia,
per ser alimentats amb aquest diví
menjar»[14].

5.7. Efectes de la sagrada comunió

Allò que l’aliment produeix en el cos
per al bé de la vida física, ho
produeix l’eucaristia en l’ànima —
d’una manera infinitament més
sublim— per al bé de la vida
espiritual. Però mentre que l’aliment
es converteix en la nostra substància
corporal, en rebre la sagrada
comunió som nosaltres els qui ens
convertim en Crist: «No em
convertiràs en tu, com l’àpat en la
teva carn, sinó que tu et canviaràs en
mi»[15]. Mitjançant l’eucaristia, la
vida nova en Crist —iniciada en el
creient amb el baptisme (cf. Rm 6,3-4;
Ga 3,27-28)— pot consolidar-se i
desenvolupar-se fins a aconseguir la
plenitud (cf. Ef. 4,13), i així permet al



cristià portar a terme l’ideal enunciat
per sant Pau: «Visc, però ja no sóc jo
qui visc, sinó que el Crist viu en
mi» (Ga 2,20)[16].

Per tant, l’eucaristia ens configura
amb Crist, ens fa partícips de l’ésser i
de la missió del Fill, ens identifica
amb les seves intencions i
sentiments, ens dóna la força per
estimar com Crist ens ho demana (cf.
Jn 13,34-35), per encendre tots els
homes i dones del nostre temps amb
el foc de l’amor diví que ell va venir
a portar a la terra (cf. Lc 12,49). Tot
això ha de manifestar-se
efectivament en la nostra vida: «Si
hem estat renovats en rebre el Cos
del Senyor, hem de manifestar-ho
amb obres. Que els nostres
pensaments siguin sincers: de pau,
de donació, de servei. Que les nostres
paraules siguin de veritat, clares,
oportunes; que sàpiguen consolar i
ajudar, que sàpiguen, per damunt de
tot, portar a d’altres la llum de Déu.



Que les nostres accions siguin
coherents, eficaces, encertades: que
tinguin aquest bonus odor Christi
(2Co 2,15), la bona olor de Crist,
perquè recordin la seva manera de
captenir-se i de viure»[17].

Déu, per la sagrada comunió,
augmenta la gràcia i les virtuts,
perdona els pecats venials i la pena
temporal, preserva dels pecats
mortals i concedeix perseverança en
el bé: en una paraula, estreny els
llaços d’unió amb ell (cf. Catecisme
1394-1395). Però l’eucaristia no ha
estat instituïda per al perdó dels
pecats mortals: això és propi del
sagrament de la confessió (cf. 
Catecisme 1395).

L’eucaristia causa la unitat de tots els
fidels cristians en el Senyor, és a dir,
la unitat de l’Església, cos místic de
Crist (cf. Catecisme 1396).

L’eucaristia és penyora o garantia de
la glòria futura, és a dir, de la



resurrecció i la vida eterna i feliç al
costat de Déu, un i tri, dels àngels i de
tots els sants: «Havent passat
d’aquest món al Pare, el Crist ens
dóna en l’Eucaristia la penyora de la
glòria prop d’Ell: la participació en el
Sant Sacrifici ens identifica amb el
seu Cor, ens manté les forces durant
el pelegrinatge d’aquesta vida, ens fa
desitjar la Vida eterna i ens uneix ja
a l’Església del Cel, a la Verge Santa
Maria i a tots els sants» (Catecisme
1419).

Ángel García Ibáñez

Bibliografia bàsica

Catecisme de l’Església catòlica
1373-1405.

Joan Pau II, enc. Ecclesia de
Eucharistia, 17-IV-2003, 15; 21-25;
34-46.



Benet XVI, exh. ap. Sacramentum
caritatis, 22-II-2007, 14-15; 30-32;
66-69.

Congregació per al Culte Diví i la
Disciplina dels Sagraments,
instrucció Redemptionis
sacramentum, 25-III-2004, 80-107;
129-145; 146-160.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilia «En la festa
del Corpus Christi», a És Crist que
passa 150-161.

J. Ratzinger, La Eucaristía centro de
la vida. Dios está cerca de nosotros,
Edicep, València 2003, p. 11-27;
81-102; 103-128.

J. Echevarría, Eucaristia i vida
cristiana, Aldaba, Terrassa 2005, p.
17-47; 81-116; 117-151.

J. R. Villar – F. M. Arocena – L. Touze,
«Eucaristía», a C. Izquierdo (dir.), 



Diccionario de Teología, Eunsa,
Pamplona 2006, p. 360-361; 366-370.

[1] Per això, «la comunió només amb
l’espècie del pa permet de rebre tot el
fruit de gràcia de
l’Eucaristia» (Catecisme 1390).

[2] Cf. Pau VI, carta encíclica 
Mysterium fidei 56; Joan Pau II, enc. 
Ecclesia de Eucharistia 29; Benet XVI,
exh. ap. Sacramentum caritatis 66-69;
Congregació per al Culte Diví i la
Disciplina dels Sagraments,
instrucció Redemptionis
sacramentum 129-145.

[3] Joan Pau II, carta Dominicae cenae
3.

[4] El terme pasqua prové de l’hebreu
i originàriament significa ‘pas,
trànsit’. En el llibre de l’Èxode, en
què es narra la primera Pasqua



hebraica (cf. Ex 12,1-14 i Ex 12,
21-27), aquest terme és vinculat al
verb sobrepassar, al pas del Senyor i
del seu àngel durant la nit de
l’alliberament (quan el Poble elegit
va celebrar el sopar pasqual), i al
trànsit del poble de Déu de
l’esclavatge d’Egipte a la llibertat de
la terra promesa.

[5] Això no vol dir que sense la
comunió de tots els presents la
celebració de l’eucaristia sigui
invàlida o que tots hagin de
combregar sota les dues espècies. La
comunió és necessària només per al
sacerdot que celebra.

[6] Cf. Missal Romà. Institutio
generalis 80; Joan Pau II, enc. Ecclesia
de Eucharistia 16; Congregació per al
Culte Diví i la Disciplina dels
Sagraments, instrucció Redemptionis
sacramentum 81-83; 88-89.

[7] Cf. CIC 910; Missal Romà.
Institutio generalis 92-94.



[8] Cf. CIC 910 § 2; Missal Romà.
Institutio generalis 98; Congregació
per al Culte Diví i la Disciplina dels
Sagraments, instrucció Redemptionis
sacramentum 154-160.

[9] Cf. CIC 910 § 2 i 230 § 3; Missal
Romà. Institutio generalis 100 i 162;
Congregació per al Culte Diví i la
Disciplina dels Sagraments,
instrucció Redemptionis
sacramentum 88.

[10] Congregació per al Culte Diví i la
Disciplina dels Sagraments,
instrucció Redemptionis
sacramentum 94; cf. Missal Romà.
Institutio generalis 160.

[11] Cf. CIC 919 § 1.

[12] Cf. Joan Pau II, carta Dominicae
cenae 11; Missal Romà. Institutio
generalis 161; Congregació per al
Culte Diví i la Disciplina dels
Sagraments, instrucció Redemptionis
sacramentum 92.



[13] Cf. sant Pius X, decret Quam
singulari, I: DS 3530; CIC 913-914;
Congregació per al Culte Diví i la
Disciplina dels Sagraments,
instrucció Redemptionis
sacramentum 87.

[14] CIC 914; cf. Catecisme 1457.

[15] Sant Agustí, Confessions 7,10:
CSEL 38/1, 157.

[16] És clar que si els efectes salvífics
de l’eucaristia no s’aconsegueixen
d’una vegada en la seva plenitud «no
és per defecte de la potència de Crist,
sinó per defecte de la devoció de
l’home» (sant Tomàs d’Aquino, 
Summa Theologiae 3, q.79, a.5, ad 3).

[17] Sant Josepmaria, És Crist que
passa 156.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-
cristiana-21-leucaristia-3/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-21-leucaristia-3/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-21-leucaristia-3/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-21-leucaristia-3/

	Tema 21. L’eucaristia (3)

