
opusdei.org

Tema 2. La revelació

Déu s’ha revelat com a ésser
personal a través d’una història
de salvació. Ha creat i ha educat
un poble perquè fos custodi de
la seva paraula i per preparar-
lo per a l’encarnació de
Jesucrist.

14/01/2011

1. Déu es revela als homes

«Va plaure a Déu, en la seva bondat i
saviesa, de revelar-se ell mateix i de
fer conèixer el misteri de la seva
voluntat (cf. Ef 1,9), per la qual



l’home té accés al Pare en l’Esperit
Sant per mitjà de Crist, Verb
encarnat, i participa de la natura
divina (cf. Ef 2,18; 2Pe 1,4). Així, amb
aquesta revelació, el Déu invisible
(cf. Col 1,15; 1Tm 1,17), mogut pel seu
gran amor, s’adreça als homes com a
amics (cf. Ex 33,11; Jn 15, 14–15) i hi
conviu (cf. Ba 3,38), a fi de convidar-
los i d’acollir-los en la seva
companyia»[1] (cf. Catecisme 51).

La creació és el primer pas de la
revelació de Déu, mitjançant la qual
ofereix un testimoniatge perenne de
si mateix[2] (cf. Catecisme 288). A
través de les criatures, Déu s’ha
manifestat i es manifesta als homes
de tots els temps i els fa conèixer la
seva bondat i les seves perfeccions.
Entre aquestes perfeccions, l’ésser
humà, imatge i semblança de Déu, és
la criatura que en un grau més elevat
revela Déu. Tanmateix, Déu ha volgut
revelar-se com a ésser personal a
través d’una història de salvació. Ha



creat i ha educat un poble perquè fos
custodi de la seva paraula adreçada
als homes i per preparar-lo per a
l’encarnació del seu Verb, Jesucrist[3]
(cf. Catecisme 54–64). En Crist, Déu
revela el misteri de la vida trinitària:
el projecte del Pare de recapitular en
el Fill totes les coses i d’escollir i
adoptar tots els homes com a fills en
el seu Fill (cf. Ef 1,3– 10; Col 1,13–20),
i de reunir-los per participar de
l’eterna vida divina per mitjà de
l’Esperit Sant. Déu es revela i
compleix el pla de salvació
mitjançant les missions del Fill i de
l’Esperit Sant en la història[4].

Són continguts de la revelació tant
les veritats naturals —que l’ésser
humà també podria conèixer només
amb la raó— com les veritats que
excedeixen la raó humana i que
poden ser conegudes solament per la
bondat lliure i gratuïta amb què Déu
es revela. Les veritats abstractes
sobre el món i l’home no són



l’objecte principal de la revelació
divina: té, com a nucli substancial,
l’oferiment per part de Déu del
misteri de la seva vida personal i la
invitació a participar-hi.

La revelació divina es realitza amb
paraules i obres; és de manera
inseparable misteri i esdeveniment.
Manifesta alhora una dimensió
objectiva (la paraula que revela
veritat i ensenyaments) i una altra de
subjectiva (la paraula personal que
ofereix testimoniatge de si i convida
al diàleg). Aquesta revelació, per
tant, es comprèn i es transmet com a
veritat i com a vida[5] (cf. Catecisme
52–53).

A més de les obres i els signes
externs amb els quals es revela, Déu
concedeix l’impuls interior de la seva
gràcia perquè els homes puguin
adherir-se amb el cor a les veritats
revelades (cf. Mt 16,17; Jn 6,44).
Aquesta íntima revelació de Déu en



els cors dels fidels no s’ha de
confondre amb les anomenades 
revelacions privades, les quals,
encara que són acollides per la
tradició de santedat de l’Església, no
transmeten cap contingut nou i
original, sinó que recorden als homes
l’única revelació de Déu realitzada
en Jesucrist i els exhorten a posar-la
en pràctica (cf. Catecisme 67).

2. La Sagrada Escriptura,
testimoniatge de la revelació

Al llarg dels segles i sota la inspiració
i el mandat de Déu, el poble d’Israel
ha deixat escrit el testimoniatge de la
revelació de Déu en els propis
esdeveniments històrics i l’ha
relacionada directament amb la
revelació del Déu únic i veritable
transmesa als primers pares. A
través de la Sagrada Escriptura, les
paraules de Déu es manifesten amb
paraules humanes fins a assumir, en
el Verb encarnat, la mateixa natura



humana. A més de les Escriptures
d’Israel, acollides per l’Església i
conegudes com a Antic o Primer
Testament, els apòstols i els primers
deixebles van posar també per escrit
el testimoniatge de la revelació de
Déu tal com es va realitzar
plenament en el seu Verb. Van ser
testimonis de la vida terrenal de
Crist, de manera particular del
misteri pasqual de la seva mort i
resurrecció, i van compondre els
llibres del Nou Testament.

El Déu de qui les Escriptures d’Israel
ret testimoniatge és el Déu únic i
veritable, creador del cel i de la terra.
Aquesta veritat és evident, en
particular, en els llibres sapiencials,
el contingut dels quals supera els
confins del poble d’Israel i suscita
l’interès per l’experiència comuna
del gènere humà davant els grans
temes de l’existència: des del sentit
del cosmos fins al sentit de la vida de
l’home (Saviesa); des dels



interrogants sobre la mort i el que en
ve després fins al significat de
l’activitat humana sobre la terra
(Cohèlet); des de les relacions
familiars i socials fins a la virtut que
ha de regular-les per viure segons els
plans de Déu creador i arribar, així, a
la plenitud de la mateixa humanitat
(Proverbis, Siràcida, etc.).

Déu és l’autor de la Sagrada
Escriptura, que els autors sagrats
(hagiògrafs) —també autors del text
— han redactat amb la inspiració de
l’Esperit Sant. Per compondre’ls, Déu
«va escollir homes, que va utilitzar
fent servir les seves pròpies facultats
i forces, a fi que —actuant en ells i
per mitjà d’ells— escrivissin com a
autors autèntics tot allò i només allò
que ell volgués»[6] (cf. Catecisme,
106). Tot el que els escriptors sagrats
afirmen es pot considerar afirmat
per l’Esperit Sant: «S’ha de professar
que els llibres de l’Escriptura
ensenyen de forma sòlida, fidel i



sense error la veritat que Déu va
voler consignar en les lletres
sagrades»[7].

Per comprendre correctament la
Sagrada Escriptura cal tenir present
els sentits de la Bíblia —literal i
espiritual; aquest últim recognoscible
també en al·legòric, moral i anagògic
— i els diversos gèneres literaris en
què s’han redactat els diferents
llibres o parts dels llibres (cf. 
Catecisme 110, 115–117). En
particular, la Sagrada Escriptura ha
de ser llegida en l’Església, o sigui, a
la llum de la tradició viva i de
l’analogia de la fe (cf. Catecisme 111–
114): cal llegir i comprendre
l’Escriptura en el mateix Esperit en
què ha estat escrita.

Els diversos estudiosos que
s’esforcen per interpretar i
aprofundir el contingut de
l’Escriptura proposen uns resultats a
partir de la seva personal autoritat



científica. Correspon al magisteri de
l’Església la funció de formular-ne
una interpretació autèntica,
vinculant per als fidels, basada sobre
l’autoritat de l’Esperit que assisteix el
ministeri docent del pontífex romà i
dels bisbes que hi estan en comunió.
Gràcies a aquesta assistència divina,
ja des dels primers segles l’Església
va reconèixer quins llibres contenien
el testimoniatge de la revelació en
l’Antic Testament i en el Nou
Testament i va compondre el cànon
de la Sagrada Escriptura (cf. 
Catecisme 120–127).

És necessària una recta interpretació
de la Sagrada Escriptura —tot
reconeixent els diferents sentits i
gèneres literaris que hi són presents
— quan els autors sagrats descriuen
aspectes del món que pertanyen
també a l’àmbit de les ciències
naturals: la formació dels elements
del cosmos, l’aparició de les diverses
formes de vida sobre la terra,



l’origen del gènere humà, els
fenòmens naturals en general. S’ha
d’evitar l’error del fonamentalisme,
que no s’aparta del sentit literal i del
gènere històric quan seria lícit fer-
ho. També s’ha d’evitar l’error de qui
considera les narracions bíbliques
com formes purament mitològiques,
que no transmeten cap veritat sobre
la història dels esdeveniments ni la
radical dependència que tenen de la
voluntat de Déu[8].

3. La revelació com a història de la
salvació culminada en Crist

Com a diàleg entre Déu i els homes, a
través del qual els convida a
participar de la seva vida personal, la
revelació es manifesta des de l’inici
amb un caràcter d’aliança que
origina una història de la salvació.
«Volent obrir el camí de la salvació
sobrenatural, des del començament
Déu mateix es va manifestar als
primers pares. Després que



caiguessin, els va alçar a l’esperança
de la salvació amb la promesa de
redimir-los (cf. Gn 3,15) i va tenir una
cura incessant de la humanitat, a fi
de donar la vida eterna a tots els qui
cerquen la salvació per la constància
en les bones obres (cf. Rm 2,6–7). En
el passat va cridar Abraham per fer-
lo pare d’un gran poble, que després
va instruir per mitjà dels
patriarques, de Moisès i dels profetes
perquè el reconeguessin Déu únic,
viu i veritable, Pare provident i jutge
just, i perquè esperessin el Salvador
promès: d’aquesta forma, al llarg
dels segles va anar preparant el camí
de l’evangeli»[9].

Déu inicia l’aliança en crear els
nostres primers pares i en elevar-los
a la vida de la gràcia —la qual els
permetia de participar de la intimitat
divina— i després la prefigura en el
pacte còsmic amb Noè. Aquesta
aliança de Déu amb l’home es revela
de manera explícita amb Abraham i



després, de manera particular, amb
Moisès, a qui Déu lliura les taules de
l’aliança. Tant la nombrosa
descendència promesa a Abraham,
en què serien beneïdes totes les
nacions de la terra, com la llei
lliurada a Moisès, amb els sacrificis i
el sacerdoci que acompanyen el culte
diví, són preparacions i figura de
l’aliança nova i eterna segellada en
Jesucrist, Fill de Déu, realitzada i
revelada en la seva encarnació i en el
seu sacrifici pasqual. L’aliança en
Crist ens redimeix del pecat dels
primers pares, que van trencar en
desobeir el primer oferiment
d’aliança de Déu creador.

La història de la salvació es
manifesta com una grandiosa
pedagogia divina que apunta cap a
Crist. Els profetes, la funció dels
quals era recordar l’aliança i les
exigències morals que contenia,
parlen especialment del Messies
promès. Anuncien l’economia d’una



aliança nova, espiritual i eterna,
escrita en els cors: serà Crist qui la
revelarà amb les benaurances i els
ensenyaments de l’evangeli i qui
promulgarà el manament de la
caritat, realització i compliment de
tota la llei.

Jesucrist és simultàniament
mediador i plenitud de la revelació.
És el revelador, la revelació i el
contingut de la revelació, com a Verb
de Déu encarnat: «Després que en un
altre temps Déu havia parlat als
pares molt sovint i de moltes
maneres per mitjà dels profetes,
aquests darrers dies ens ha parlat a
nosaltres per mitjà del Fill, que ha
constituït hereu de totes les coses, pel
qual va fer també el món» (He 1,1–2).
Déu, en el seu Verb, ho ha dit tot i de
manera concloent: «L’economia
cristiana, per tant, com a aliança
nova i definitiva, no passarà mai i no
s’ha d’esperar cap nova revelació
pública abans de la gloriosa



manifestació del Nostre Senyor
Jesucrist (cf. 1Tm 6,14 i Tt 2,13)»[10]
(cf. Catecisme 65–66). De manera
particular, la realització i la plenitud
de la revelació divina es manifesten
en el misteri pasqual de Jesucrist, és
a dir, en la seva passió, mort i
resurrecció, com a paraula definitiva
en la qual Déu ha manifestat la
totalitat del seu amor de
condescendència i ha renovat el
món. Només en Jesucrist, Déu revela
l’home al mateix home i li fa
comprendre quina és la dignitat i la
vocació altíssima que té[11].

La fe, com a virtut, és la resposta de
l’home a la revelació divina, una
adhesió personal a Déu en Crist,
motivada per les paraules i per les
obres que Crist realitza. La
credibilitat de la revelació es recolza
sobretot en la credibilitat de la
persona de Jesucrist, en tota la seva
vida. La posició de mediador,
plenitud i fonament de la credibilitat



de la revelació, diferencia la persona
de Jesucrist de qualsevol altre
fundador d’una religió, que no
sol·licita als seguidors que tinguin fe
en ell ni pretén ser la plenitud i
realització del que Déu vol revelar,
sinó que intenta ser solament un
mediador perquè els homes
coneguin tal revelació.

4. La transmissió de la revelació
divina

La revelació divina està continguda
en les Sagrades Escriptures i en la
tradició, que constitueixen un únic
dipòsit en què es custodia la paraula
de Déu[12]. Són interdependents
entre si: la tradició transmet i
interpreta l’Escriptura i, alhora,
l’Escriptura verifica i convalida tot el
que es viu en la tradició[13] (cf. 
Catecisme 80– 82).

La tradició, fundada sobre la
predicació apostòlica, testimonia i
transmet de manera viva i dinàmica



tot el que l’Escriptura ha recollit a
través d’un text fixat. «Aquesta
tradició, que deriva dels apòstols,
progressa en l’Església sota
l’assistència de l’Esperit Sant: perquè
augmenta en la comprensió de les
realitats i de les paraules transmeses,
ja sigui per la contemplació i l’estudi
dels creients, que les mediten en el
seu cor (cf. Lc 2,19.51), ja sigui per la
percepció íntima que experimenten
de les coses espirituals, ja sigui per
l’anunci d’aquells qui amb la
successió episcopal van rebre el
carisma cert de la veritat»[14].

Els ensenyaments del magisteri de
l’Església, els dels Pares de l’Església,
l’oració de la litúrgia, l’esperit comú
dels fidels que viuen en gràcia de
Déu, i també les realitats quotidianes
com l’educació en la fe que els pares
transmeten als fills o l’apostolat
cristià, contribueixen a la
transmissió de la revelació divina. De
fet, el que va ser rebut pels apòstols i



transmès als seus successors, els
bisbes, comprèn «tot el necessari
perquè el poble de Déu visqui
santament i augmenti la fe.
D’aquesta manera, l’Església —en la
doctrina, en la vida i en el culte—
perpetua i transmet a totes les
generacions tot el que és, tot el que
creu»[15]. La gran tradició apostòlica
ha de distingir-se de les diverses
tradicions —teològiques, litúrgiques,
disciplinars, etc.—, el valor de les
quals pot ser limitat i fins i tot
provisional (cf. Catecisme 83).

La realitat conjunta de la revelació
divina, com a veritat i com a vida,
implica que l’objecte de la
transmissió no sigui només un
ensenyament, sinó també un estil de
vida: la doctrina i l’exemple són
inseparables. El que es transmet és,
efectivament, una experiència viva,
la de la trobada amb Crist ressuscitat
i el que aquest esdeveniment ha
significat i continua significant per a



la vida de cadascú. Per aquest motiu,
en parlar de la transmissió de la
revelació, l’Església parla de fides et
mores, fe i costums, doctrina i
conducta.

5. El magisteri de l’Església,
custodi i intèrpret autoritzat de la
revelació

«L’encàrrec d’interpretar
autènticament la paraula de Déu
escrita o transmesa ha estat confiat
exclusivament al magisteri viu de
l’Església, l’autoritat del qual
s’exercita en nom de Jesucrist»[16],
és a dir, als bisbes en comunió amb
el successor de Pere, el bisbe de
Roma. Aquest ofici del magisteri de
l’Església és un servei a la paraula
divina i té com a fi la salvació de les
ànimes. Per tant, «aquest magisteri
no és superior a la paraula de Déu,
sinó que la serveix ensenyant només
el que li ha estat confiat per mandat
diví i, amb l’assistència de l’Esperit



Sant, l’escolta amb pietat, la guarda
amb exactitud i l’exposa amb
fidelitat. D’aquest únic dipòsit de la
fe treu tot el que proposa com a
veritat revelada per Déu que s’ha de
creure»[17]. Els ensenyaments del
magisteri de l’Església representen el
«lloc» més important on està
continguda la tradició apostòlica: el
magisteri és com la dimensió
sacramental d’aquesta tradició.

La Sagrada Escriptura, la sagrada
tradició i el magisteri de l’Església
formen, per tant, una certa unitat, de
manera que cap d’aquestes realitats
pot subsistir sense les altres[18]. El
fonament d’aquesta unitat és
l’Esperit Sant, autor de l’Escriptura,
protagonista de la tradició viva de
l’Església, guia del magisteri, al qual
assisteix amb els seus carismes.
Originàriament, les esglésies de la
Reforma protestant van voler seguir
la Sola Scriptura i van deixar-ne la
interpretació a cadascun dels fidels:



tal posició ha donat lloc a la gran
dispersió de les confessions
protestants i s’ha revelat poc
sostenible, ja que tot text necessita
un context, concretament una
tradició, en el si de la qual hagi
nascut, es llegeixi i s’interpreti. El
fonamentalisme separa també
l’Escriptura de la tradició i del
magisteri: cerca erròniament de
mantenir-ne la unitat d’interpretació
ancorant-se de manera exclusiva en
el sentit literal que té (cf. Catecisme
108).

En ensenyar el contingut del dipòsit
revelat, l’Església és subjecte d’una
infal·libilitat in docendo, ja que és
indefectible segons les promeses de
Jesucrist: és a dir, que es realitzarà
amb tota seguretat la missió de
salvació que té confiada (cf. Mt 16,18;
Mt 28,18–20; Jn 14,17.26). Aquest
magisteri infal·lible s’exercita en les
circumstàncies següents: a) quan els
bisbes es reuneixen en concili



ecumènic en unió amb el successor
de Pere, cap del col·legi apostòlic; b)
quan el pontífex romà promulga
alguna veritat ex cathedra o, fent
servir un tenor en les expressions i
un gènere de document que fan
referència explícita al seu mandat
petrí universal, promulga un
ensenyament específic que considera
necessari per al bé del poble de Déu; 
c) quan els bisbes de l’Església, en
unió amb el successor de Pere, són
unànimes a professar la mateixa
doctrina o ensenyament, encara que
no es trobin reunits en el mateix lloc.
Si bé la predicació d’un bisbe que
proposa aïlladament un
ensenyament específic no té el
carisma de la infal·libilitat, els fidels
estan igualment obligats a obeir-lo
respectuosament, com també han
d’observar els ensenyaments
provinents del col·legi episcopal o del
pontífex romà, encara que no siguin
formulats de manera definitiva i
irreformable[19].



6. La immutabilitat del dipòsit de
la revelació

L’ensenyament dogmàtic de l’Església
(dogma vol dir ‘doctrina,
ensenyament’) és present des dels
primers segles. Els principals
continguts de la predicació apostòlica
es van recollir per escrit i van
originar les professions de fe
exigides a tots aquells que rebien el
baptisme. Això va contribuir a
definir la identitat de la fe cristiana.
El nombre dels dogmes creix amb el
recorregut històric de l’Església: no
perquè en canviï o n’augmenti la
doctrina, allò en què cal creure, sinó
perquè hi ha sovint la necessitat
d’aclarir algun error o d’ajudar la fe
del poble de Déu amb oportuns
aprofundiments definint aspectes de
manera clara i precisa. Quan el
magisteri de l’Església proposa un
dogma nou no crea res de nou, sinó
que només explicita tot el que ja està
contingut en el dipòsit revelat. «El



Magisteri de l’Església exerceix
plenament l’autoritat rebuda del
Crist quan defineix els dogmes, és a
dir, quan proposa —d’una manera
que obliga el poble cristià a una
adhesió irrevocable de fe— veritats
contingudes en la revelació divina o
també quan proposa de manera
definitiva veritats que hi tenen un
lligam necessari» (Catecisme 88).

L’ensenyament dogmàtic de l’Església
—com, per exemple, els articles del
credo— és immutable, ja que
manifesta el contingut d’una
revelació rebuda de Déu i no feta
pels homes. No obstant això, els
dogmes van admetre i admeten un
desenvolupament homogeni: ja sigui
perquè el coneixement de la fe
s’aprofundeix amb el temps, ja sigui
perquè en cultures i èpoques
diverses sorgeixen problemes nous,
als quals el magisteri de l’Església ha
d’aportar respostes que estiguin
d’acord amb la paraula de Déu



explicitant tot el que hi està
contingut implícitament[20].

La fidelitat i el progrés, la veritat i la
història no són realitats en conflicte
pel que fa a la revelació[21]: Jesucrist
és la veritat increada i és també el
centre i el compliment de la història.
L’Esperit Sant, autor del dipòsit de la
revelació, en garanteix la fidelitat i és
també qui ens fa aprofundir en el
sentit que té al llarg de la història,
per tal de conduir els homes «a la
veritat completa» (cf. Jn 16,13).
«Encara que la Revelació hagi acabat,
no ha estat pas explicitada del tot; la
fe cristiana n’haurà d’anar assolint
gradualment l’abast enllà dels
segles» (Catecisme 66).

Els factors de desenvolupament del
dogma són els mateixos que fan
progressar la tradició viva de
l’Església: la predicació dels bisbes,
l’estudi dels fidels, l’oració i
meditació de la paraula de Déu,



l’experiència de les coses espirituals,
l’exemple dels sants. Sovint el
magisteri recull i ensenya de manera
autoritzada coses que abans han
estat estudiades pels teòlegs,
cregudes pels fidels, predicades i
viscudes pels sants.

Giuseppe Tanzella-Nitti

Bibliografia bàsica

Catecisme de l’Església catòlica 50–
133.

Concili II del Vaticà, Const. Dei
Verbum 1–20.

Joan Pau II, Enc.

[1] Concili II de Vaticà, Const. Dei
Verbum 2.



[2] Cf. Concili II del Vaticà, Const. Dei
Verbum 3; Joan Pau II, Enc. Fides et
ratio, 14-IX-1988, 19.

[3] Cf. Concili I del Vaticà, Const. Dei
Filius, 24-IV-1870, DH 3004.

[4] Cf. Concili II del Vaticà, Const. 
Lumen gentium 2–4; Decr. Ad gents 2–
4.

[5] Cf. Concili II del Vaticà, Const. Dei
Verbum 2.

[6] Concili II del Vaticà, Const. Dei
Verbum 11.

[7] Ibid.

[8] Es poden trobar elements
interessants per interpretar
correctament la relació de la Sagrada
Escriptura amb les ciències en Lleó
XIII, Enc. Providentissimus Deus, 18-
XI1893; Benet XV, Enc. Spiritus
Paraclitus, 15-IX-1920, i Pius XII, Enc. 
Humani generis, 12-VII-1950.



[9] Concili II del Vaticà, Const. Dei
Verbum 3.

[10] Concili II del Vaticà, Const. Dei
Verbum 4.

[11] Cf. Concili II del Vaticà, Const. 
Gaudium et spes 22.

[12] «Permeteu-me aquesta
insistència porfidiosa, però les
veritats de fe i de moral no es
determinen pas per la majoria de
vots: componen el dipòsit —
depositum fidei— lliurat per Crist a
tots els fidels i confiat, per exposar-lo
i ensenyar-lo amb autoritat, al
Magisteri de l’Església», sant
Josepmaria, homilia «El fi
sobrenatural de l’Església», a Estimar
l’Església 15.

[13] Cf. Concili II del Vaticà, Const. 
Dei Verbum 9.

[14] Concili II del Vaticà, Const. Dei
Verbum 8.



[15] Ibid. Cf. concili de Trento, Decr. 
Sacrosancta, 8-IV-1546, DH 1501.

[16] Concili II del Vaticà, Const. Dei
Verbum 10.

[17] Ibid.

[18] Cf. ibid.

[19] Cf. Concili II del Vaticà, Const. 
Lumen gentium 25; Concili I del
Vaticà, Const. Pastor aeternus, 18-
VII-1870, DH 3074.

[20] «És convenient, per tant, que a
través de tots els temps i de totes les
edats creixi i progressi la
intel·ligència, la ciència i la saviesa
de cadascuna de les persones i del
conjunt dels homes, tant per part de
l’Església sencera com per part de
cadascun dels qui la integren. Però
aquest creixement ha de seguir la
natura que n’és pròpia, és a dir, ha
d’estar d’acord amb les línies del
dogma i ha de seguir el dinamisme



d’una doctrina única i idèntica», sant
Vicenç de Lerins, Commonitorium 23.

[21] Cf. Joan Pau II, Enc. Fides et ratio
11–12, 87.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-
cristiana-2-la-revelacio/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-2-la-revelacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-2-la-revelacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-2-la-revelacio/

	Tema 2. La revelació

