opusdei.org

Tema 17. La liturgia i
els sagraments en
general

La liturgia cristiana és
essencialment actio Dei que ens
uneix a Jesus a través de
I’Esperit (cf. exh. ap.
Sacramentum caritatis 37).

25/12/2010

1. El misteri pasqual: misteri viu i
vivificant

Les paraules i les accions de Jesus
durant la vida oculta a Natzaret i el
ministeri public eren salvifiques i



anticipaven la forca del misteri
pasqual. «Quan va arribar la seva
Hora (cf. Jn 13,1; 17,1), visqué I’'tinic
esdeveniment de la historia que no
passa:

Jesus mor, és sepultat, ressuscita
d’entre els morts i és assegut a la
dreta del Pare “una vegada per
sempre” (Rm 6,10; He 7,27; 9,12). Es
un esdeveniment real, que succei en
la nostra historia, pero és unic: tots
els altres fets de la historia
succeeixen un cop, i després passen,
engolits en el passat. El misteri
Pasqual del Crist, en canvi, no pot
quedar-se en el passat unicament, ja
que amb la seva Mort destrui la
mort, i tot el que el Crist és i tot el
que ha fet i sofert per tots els homes
participa de ’eternitat divina i es
projecta aixi a tots els temps i s’hi fa
present. ’Esdeveniment de la Creu i
de la Resurreccio roman i atreu tot
cap a la Vida» (Catecisme 1085).



Com sabem, «s’esdevé cristia per la
trobada amb un esdeveniment, amb
una persona, que dona un horitzé
nou a la vida i, amb aixo0, una
orientacio decisiva»[1]. D’aqui que
«la font de la nostra fe i de la liturgia
eucaristica és el mateix
esdeveniment: el do que Crist ha fet
de si mateix en el misteri
pasqual»[2].

2. El misteri pasqual en el temps de
PEsglésia: la liturgia i els
sagraments

«Crist el Senyor va realitzar aquesta
obra de la redempcié humana i de la
glorificacio perfecta de Déu [...]
principalment per mitja del misteri
pasqual de la seva benaventurada
passio, resurreccio de la mort i
ascensio gloriosa»[3]. «Es aquest
misteri del Crist allo que I’Església
anuncia i celebra en la seva
litargia» (Catecisme 1068).



«Amb rao es considera la liturgia
com l’exercici del ministeri
sacerdotal de Jesucrist en que,
mitjancant signes sensibles, se
significa i es realitza, segons la
manera propia de cada un, la
santificacié de ’home i, aixi, el cos
mistic de Crist, és a dir, el cap i els
seus membres, realitza tot el culte
public»[4]. «Tota la vida liturgica de
I’Església gravita entorn del Sacrifici
eucaristic i dels

sagraments» (Catecisme 1113).

«“Assegut a la dreta del Pare” i
escampant ’Esperit Sant en el seu
Cos que és I’Església, el Crist ja actua
per mitja dels sagraments, instituits
per Ell per tal de comunicar la seva
gracia» (Catecisme 1084).

2.1. Els sagraments: natura, origen i
nombre

«Els sagraments son signes eficacos
de la gracia, instituits pel Crist i
confiats a I’Església, pels quals se’ns



dona la vida divina. Els ritus visibles
sota els quals se celebren els
sagraments, signifiquen i realitzen
les gracies propies de cada
sagrament» (Catecisme 1131). «Els
sagraments sOn uns signes sensibles
(paraules i accions), accessibles a la
nostra humanitat actual» (Catecisme
1084).

«Adherits a la doctrina de les Santes
Escriptures, a les tradicions
apostoliques i al sentiment unanime
dels pares», professem que «els
sagraments de la nova llei van ser
tots instituits pel nostre Senyor
Jesucrist»[5].

«En P’Església, hi ha set sagraments:
el Baptisme, la Confirmacio o
Crismacio, ’Eucaristia, la Penitencia,
la Uncid dels malalts, I’Orde, el
Matrimoni» (Catecisme 1113). «Els set
sagraments afecten totes les etapes i
tots els moments importants de la
vida del cristia: donen naixement i



creixement, guaricio i missio a la
vida de fe dels cristians. En aquest
punt hi ha una certa semblanca entre
les etapes de la vida natural i les
etapes de la vida

espiritual» (Catecisme 1210). Formen
un conjunt ordenat en qué
I’eucaristia ocupa el centre, perqué
conté ’autor mateix dels sagraments
(cf. Catecisme 1211).

Els sagraments signifiquen tres
coses: la causa santificant —que és la
mort ila resurreccio de Crist—,
I’efecte santificant o graciaiel fi de
la santificacié —que és la gloria
eterna. «El sagrament és un signe
que rememora el que va succeir, és a
dir, la passio de Crist; és un signe que
demostra I’efecte de la passio de Crist
en nosaltres, és a dir, la gracia; i és
un signe que anticipa, és a dir, que
preanuncia la gloria venidora»[6].

El signe sacramental, propi de cada
sagrament, esta constituit per coses



(elements materials —aigua, oli, pa,
vi— 1 gestos humans —ablucio,
uncio, imposicio de les mans, etc.),
que s’anomenen materia, i també per
paraules que pronuncia el ministre
del sagrament, que en son la forma.
En realitat, «una celebracio
sacramental és un encontre dels fills
de Déu amb el seu Pare, en el Crist i
I’Esperit Sant, i aquest encontre
s’expressa com un dialeg a través
d’accions i de paraules» (Catecisme
1153).

En la liturgia dels sagraments hi ha
una part immutable (el que Crist
mateix va establir sobre el signe
sacramental) i unes altres parts que
I’Església pot canviar, pel bé dels
fidels i més veneracio dels
sagraments, adaptant-les a les
circumstancies de lloc i temps|[7].
«Cap ritu sacramental no pot ser
modificat o manipulat al gust del
ministre o de la

comunitat» (Catecisme 1125).



2.2. Efectes i necessitat dels
sagraments

Tots els sagraments confereixen la
gracia santificant als qui no hi posen
obstacle[8]. Aquesta gracia és «el do
de I’Esperit Sant que ens justifica i
ens santifica» (Catecisme 2003). A
més a més, els sagraments
confereixen la gracia sacramental,
que és la gracia «propia de cada
sagrament» (Catecisme 1129): un cert
auxili divi per assolir el fi d’aquest
sagrament.

No sols rebem la gracia santificant,
sind el mateix Esperit Sant. «<Amb els
sagraments de ’Església, el Crist
comunica als membres del seu Cos el
seu Esperit Sant i

santificador» (Catecisme 739)[9]. E1
fruit de la vida sacramental
consisteix en el fet que ’Esperit Sant
deifica els fidels unint-los vitalment a
Crist (cf. Catecisme 1129).



Els tres sagraments del baptisme, la
confirmacio i ’orde sacerdotal
confereixen, a més de la gracia,
I’anomenat caracter sacramental,
que és un segell espiritual indeleble
impres en 'anima[10], pel qual el
cristia participa del sacerdoci de
Crist i forma part de ’Església segons
estats 1 funcions diversos. El caracter
sacramental roman per sempre en el
cristia com a disposicio positiva per a
la gracia, com a promesa i garantia
de la proteccio divina i com a vocacio
al culte divii al servei de I’Església.
Per tant, aquests tres sagraments no
poden ser reiterats (cf. Catecisme
1121).

Els sagraments que Crist ha confiat a
I’Església son necessaris —almenys
desitjar-los— per a la salvacid, per
aconseguir la gracia santificant, i cap
és superflu, encara que no tots siguin
necessaris per a cada persona[11].

2.3. Eficacia dels sagraments



Els sagraments «soOn eficacos perque
el Crist mateix hi actua: és Ell qui
bateja, és Ell qui actua en els seus
sagraments per tal de comunicar la
gracia que el sagrament

significa» (Catecisme 1127). L’efecte
sacramental es produeix ex opere
operato (pel fet mateix de realitzar-se
I’accid)[12]. «El sagrament no actua
en virtut de la justicia de 'home que
el dona o que el rep, sino pel poder
de Déu»[13]. En conseqiiéncia, «des
del moment que un sagrament és
celebrat en conformitat amb la
intenci6 de I’Església, el poder del
Crist i del seu Esperit actua en ell i
per ell, independentment de la
santedat personal del

ministre» (Catecisme 1128).

L’home que realitza el sagrament es
posa al servei de Crist i de ’Església.
Per aix0 se ’'anomena ministre del
sagrament; i no pot ser-ho
indistintament qualsevol fidel cristia,
sind que necessita ordinariament



I’especial configuracio amb Crist
Sacerdot que dona el sagrament de
Porde[14].

L’eficacia dels sagraments deriva de
Crist mateix, que hi actua. «No
obstant aixo, els fruits dels
sagraments depenen també de les
disposicions del qui els

rep» (Catecisme 1128): com més
bones disposicions tingui en la fe, la
conversio del cor i ’adhesio a la
voluntat de Déu, més abundants sén
els efectes de la gracia que rep (cf.
Catecisme 1098).

«La santa Mare Església va instituir,
a més a més, els sagramentals. SOn
signes sagrats amb que, imitant
d’alguna manera els sagraments,
s’expressen efectes, sobretot
espirituals, obtinguts per la
intercessio de ’Església. Pels
sagramentals els homes es disposen a
rebre I’efecte principal dels
sagraments i se santifiquen en les



diverses circumstancies de la
vida»[15]. «No confereixen la gracia
de I’Esperit Sant a la manera dels
sagraments, pero per la pregaria de
I’Església preparen a rebre la gracia i
disposen a cooperar-hi» (Catecisme
1670). «Entre els sagramentals hi ha,
en primer lloc, les benediccions (de
persones, de la taula, d’objectes, de
llocs)» (Catecisme 1671).

3. La liturgia

La liturgia cristiana «és
essencialment actio Dei que ens
uneix a Jesus a través de
I’Esperit»[16], i posseeix una doble
dimensio: I’ascendent i el
descendent[17]. «La liturgia és
“accig” del “tot el Crist” (Cristus
totus)» (Catecisme 1136). Per aixo «és
tota la Comunitat, el Cos del Crist unit
al seu Cap, qui celebra» (Catecisme
1140). Al centre de ’assemblea es
troba per tant el mateix Jesucrist (cf.
Mt 18,20), ara ressuscitat i glorios.



Crist precedeix I’assemblea que
celebra. Ell —que actua
inseparablement unit a ’Esperit Sant
— la convoca, la reuneix i ’ensenya.
Ell, summe i etern sacerdot, és el
protagonista principal de I’accio
ritual que fa present ’esdeveniment
fundador, si bé se serveix dels
ministres per representar —per fer
present, realment i veritablement, en
laquiil’ara de la celebracio liturgica
— el sacrifici redemptor i fer-nos
particips dels dons de la seva
eucaristia.

Sense oblidar que formant amb Crist-
Cap «com una unica persona
mistica»[18], ’Església actua en els
sagraments com a «comunitat
sacerdotal», «organicament
estructuradar: gracies al baptisme i
la confirmacid, el poble sacerdotal es
fa apte per celebrar la liturgia. Per
aixo, «les accions liturgiques no son
accions privades, sino celebracions
de I’Església [...]. Pertanyen a tot el



cos de I’Església, hi influeixen i el
manifesten, pero afecten cada
membre d’aquest cos de manera
diferent, segons la diversitat d’ordes,
funcions i participacio activa»[19].

En cada celebracio liturgica
coparticipa tota ’Església, el cel i la
terra, Déu i els homes (cf. Ap 5). La
litargia cristiana, encara que se
celebri només aquii ara, en un lloc
concret i expressi el si d’'una
comunitat determinada, és per
natura catolica, prové del tot i
condueix al tot, en unio amb el papa,
amb els bisbes en comunié amb el
roma pontifex, amb els creients de
totes les epoques i llocs «per tal que
Déu sigui tot en tots» (1Co 15,28). Des
d’aquesta perspectiva és fonamental
el principi que el veritable subjecte
de la liturgia és I’Església,
concretament la communio
sanctorum de tots els indrets i de
totes les époques[20]. Per aix0, com
més animada d’aquesta consciéncia



és una celebracid, més concretament
s’hi realitza el sentit de la liturgia.
Una expressio d’aquesta consciéncia
d’unitat i universalitat de I'Església
és I'us del llati i del cant gregoria en
algunes parts de la celebracio
litargica[21].

A partir d’aquestes consideracions
podem dir que I’assemblea que
celebra és la comunitat dels batejats
que, «pel nou naixement i per la
uncio6 de I’Esperit Sant, queden
consagrats com a casa espiritual i
sacerdoci sant perqueé ofereixin, a
traveés de les obres propies del cristia,
sacrificis espirituals»[22]. Aquest
«sacerdoci comu» és el de Crist unic
sacerdot, participat per tots els seus
membres[23]. «D’aquesta manera, en
la celebraci6 dels sagraments, tota
I’assemblea és “liturg”, cadascu
segons la seva funcio, pero en “la
unitat de I’Esperit” que actua en
tots» (Catecisme 1144). Per aixo la
participacio en les celebracions



liturgiques, encara que no compren
tota la vida sobrenatural dels fidels,
constitueix per a ells, com ho és per a
tota ’Església, el cim al qual tota la
seva activitat tendeix i la font d’on
brolla la seva forga[24]. En realitat,
«]’Església es rep i al mateix temps
s’expressa en els set sagraments,
mitjancant els quals la gracia de Déu
influeix concretament en els fidels
perque tota la seva vida, redimida
per Crist, es converteixi en un culte
agradable a Déu»[25].

Quan ens referim a ’assemblea com
a subjecte de la celebracid volem dir
que cadascu, com a actor, obra com a
membre de I’assemblea, fa tot el que
li correspon i només el que li
correspon. «No tots els membres
tenen la mateixa funcié» (Rm 12,4).
Déu crida uns quants en I’Església i
per I’Església a un servei especial a la
comunitat. Aquests servidors son
escollits pel sagrament de 1’Orde, pel
qual I’Esperit Sant els fa aptes per



actuar en representacio de Crist-Cap
per al servei de tots els membres de
I’Església[26]. Com ha aclarit diverses
vegades Joan Pau II, «in persona
Christi vol dir més que en nom de
Crist o, també, en comptes de Crist. In
persona: és a dir, en la identificacio
especifica, sacramental amb el
summe i etern sacerdot, que €és
I’autor i el subjecte principal del
propi sacrifici, en el qual, en veritat,
no pot ser substituit per ningua»[27].
Podem dir graficament, com
assenyala el Catecisme, que «el
ministre ordenat és com “la icona”
del Crist Sacerdot» (Catecisme 1142).

«El misteri celebrat en la liturgia és
un de sol, pero les formes de la seva
celebraci6 son diverses. La riquesa
insondable del misteri del Crist és tal
que no hi ha cap tradicio liturgica
que en pugui exhaurir

I’expressio» (Catecisme 1200-1201).
«Les tradicions litargiques, o ritus,
actualment vigents en I’Església son



el ritu llati (principalment el ritu
roma, pero també els ritus d’algunes
Esglésies locals com el ritu ambrosia
0 d’alguns ordes religiosos) i els ritus
bizanti, alexandri o copte, siriac,
armeni, maronita i

caldeu» (Catecisme 1203). «’Església
concedeix el mateix dret i honor a
tots els ritus legitimament reconeguts
ivol que en el futur es conservin i
fomentin»[28].

Juan José Silvestre
Bibliografia basica

Catecisme de Església catolica
1066-1098; 1113-1143; 1200-1211 i
1667-1671.

Lectures recomanades

Sant Josepmaria, homilia
«L’Eucaristia, misteri de fe i d’amor»,
a Es Crist que passa 83-94; també n.
70 1 80; Converses amb monsenyor
Escriva de Balaguer 115.



]J. Ratzinger, El espiritu de la liturgia,
Cristiandat, Madrid 2002.

J. L. Gutiérrez-Marti, Belleza y
misterio. La liturgia, vida de la
Iglesia, EUNSA (Astrolabio),
Pamplona 2006, p. 53-84, 113-126.

[1] Benet XVI, enc. Deus caritas est,
25-X11-2005, 1.

[2] Benet XVI, exh. ap. Sacramentum
caritatis, 22-11-2007, 34.

[3] Concili IT del Vatica, const.
Sacrosanctum concilium 5; cf.
Catecisme 1067.

[4] Concili IT del Vatica, const.
Sacrosanctum concilium 7; cf.
Catecisme 1070.

[5] Concili de Trento: DS 1600-1601;
cf. Catecisme 1114.



[6] Sant Tomas d’Aquino, Summa
Theologiae 3 q.60 a3; cf. Catecisme
1130.

[7] Cf. Catecisme 1205; Concili de
Trento: DS 1728; Pius XII: DS 3857.

[8] Cf. Concili de Trento: DS 1606.

[9] L’obra de I’Esperit Sant «és que
nosaltres visquem de la vida del Crist
ressuscitat» (Catecisme 1091); «uneix
I’Església a la vida i a la missio del
Crist» (Catecisme 1092); «guareix i
transforma els qui el reben, tot
conformant-los al Fill de

Déu» (Catecisme 1129).

[10] Cf. Concili de Trento: DS 1609.
[11] Cf. Concili de Trento: DS 1604.
[12] Cf. Concili de Trento: DS 1608.

[13] Sant Tomas d’Aquino, Summa
Theologiae 3 .68 a.8.



[14] El sacerdoci ministerial
«garanteix que, en els sagraments, és
realment el Crist el qui actua per
I’Esperit Sant en bé de ’Església. La
missio de salvacio confiada pel Pare
al seu Fill encarnat és confiada als
apostols i per ells als seus successors:
reben ’Esperit de Jesus per actuar en
el seu nom i en la seva persona (cf. Jn
20,21-23; Lc 24,47; Mt 28,18-20). Aixi,
el ministre ordenat és el vincle
sacramental que uneix I’accio
liturgica a allo que van dir i van fer
els apostols i, per mitja d’ells, a allo
que va dir i va fer el Crist, font i
fonament dels

sagraments» (Catecisme 1120).
Encara que l'eficacia del sagrament
no prové de les qualitats morals del
ministre, la seva fe i devocidg, a més
de contribuir a la seva santificacid
personal, afavoreix molt les bones
disposicions del subjecte que rep el
sagrament i, per consegiient, el fruit
que n’obté.



[15] Concili II del Vatica, const.
Sacrosanctum concilium 60; cf.
Catecisme 1667.

[16] Benet XVI, exh. ap. Sacramentum
caritatis 37

[17] «Per un cantd, ’Església, unida
al seu Senyor i “sota l’acci6 de
I’Esperit Sant” (Lc 10,21), beneeix el
Pare “pel seu Do inefable” (2Co 9,15)
per mitja de ’'adoracio, la lloanca i
I’accid de gracies. Per ’altre canto, i
fins a la consumacio del designi de
Déu, ’Església no cessa d’oferir al
Pare “I’ofrena dels seus propis dons”
i d’implorar-li que envii I’Esperit Sant
sobre I’ofrena, sobre ella mateixa,
sobre els fidels i sobre el mén sencer,
perque, per la comunio en la mort i
resurreccio del Crist-Sacerdot i pel
poder de ’Esperit, aquestes
benediccions divines donin fruits de
vida “per a lloanca de gloria de la
seva gracia” (Ef 1,6)» (Catecisme
1083).



[18] Pius XII, enc. Mystici Corportis,
citada a Catecisme 1119.

[19] Concili II del Vatica, const.
Sacrosanctum concilium 26; cf.
Catecisme 1140.

[20] «Que I’oblacié redundi en
salvacio de tothom —Orate, fratres,
resa el sacerdot—, perque aquest
sacrifici és meu 1 vostre, de tota
I’Església Santa. Pregueu, germans,
ni que sigueu pocs els qui us trobeu
reunits: mal que hi hagi només un
cristia present materialment, i
encara que solament hi hagués el
celebrant: perqueé qualsevol Missa és
I’holocaust universal, rescat de totes
les tribus i llengties i pobles i nacions
(cf. Ap 5,9).

Tots els cristians, per la Comuni6 dels
Sants, reben les gracies de cada
Missa, tant si és celebrada davant de
milers de persones com si el sacerdot
és ajudat d’un nen com a unic
assistent, potser distret. Sigui com



sigui, la terra i el cel s’'uneixen per a
entonar amb els Angels del Senyor:
Sanctus, Sanctus, Sanctus...» (sant
Josepmaria, Es Crist que passa 89).

[21] Cf. Benet XVI, exh. ap.
Sacramentum caritatis 62; Concili IT
del Vatica, const. Sacrosanctum
concilium 54.

[22] Concili II del Vatica, const.
Lumen gentium 10.

[23] Cf. Concili II del Vatica, const.
Lumen gentium 10 1 34; decr.
Presbyterorum ordinis 2.

[24] Cf. Concili IT del Vatica, const.
Sacrosantum concilium 20.

[25] Benet XVI, exh. ap. Sacramentum
caritatis 16.

[26] Cf. Concili II del Vatica, decr.
Presbyterorum ordinis 21 15.

[27] Joan Pau II, enc. Ecclesia
d’Eucharistia 29. En nota 591 60 es



reprodueixen les intervencions
magisterials del segle XX sobre
aquest punt: «El ministre de I’altar
actua en la persona de Crist com a
cap, que ofereix en nom de tots els
membres».

[28] Concili II del Vatica, const.
Sacrosanctum concilium 4.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-
cristiana-17-la-liturgia-i-els-sagraments-
en-general/ (14/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-17-la-liturgia-i-els-sagraments-en-general/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-17-la-liturgia-i-els-sagraments-en-general/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-17-la-liturgia-i-els-sagraments-en-general/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-17-la-liturgia-i-els-sagraments-en-general/

	Tema 17. La litúrgia i els sagraments en general

