opusdei.org

Tema 16. Crec en la
resurreccio de la
carnila vida
perdurable

Aquesta veritat afirma la
plenitud d’immortalitat a la
qual ’home esta destinat. Per
tant, és un record de la dignitat
de la persona, especialment del
seu Cos.

26/12/2010

Al final del simbol dels apostols
I’Església proclama «crec en la
resurreccio de la carn i la vida



perdurable». En aquesta formula es
conté en forma breu els elements
fonamentals de ’esperanca
escatologica de I’Església.

1. La resurreccio de la carn

Moltes vegades I’Església ha
proclamat la fe en la resurrecci6 de
tots els morts al final del temps. Es
tracta d’alguna manera de
I’«extensio» de la resurreccio de
Jesucrist —«el primogenit entre
molts germans» (Rm 8,29)— a tots els
homes, vius i morts, justos i
pecadors, que tindra lloc quan vingui
al final del temps. Amb la mort
I’anima se separa del cos; amb la
resurreccio, cos i anima s’uneixen
novament entre si, per sempre (cf.
Catecisme 997). El dogma de la
resurrecci6 dels morts, alhora que
parla de la plenitud d’immortalitat a
que ’home esta destinat, és un viu
record de la seva dignitat,
especialment en el vessant corporal.



Parla de la bondat del mon, del cos,
del valor de la historia viscuda dia a
dia, de la vocacio eterna de la
materia. Per aixo, contra els gnostics
del segle II, s’ha parlat de la
resurrecci6 de la carn, és a dir, de la
vida de I’home en I’aspecte més
material, temporal, mudable i
aparentment caduc.

Sant Tomas d’Aquino considera que
la doctrina sobre la resurreccio és
natural respecte a la causa final
(perque I’anima esta feta per
mantenir-se unida al cos, i
viceversa), pero és sobrenatural
respecte a la causa eficient (que és
Déuw)[1].

El cos ressuscitat sera real i material,
pero no terrenal ni mortal. Sant Pau
s’oposa a la idea d’una resurreccio
com a transformacio que es duu a
terme dins la historia humana, i
parla del cos ressuscitat com a
«glOI‘iéS» (Cf Fl 3,21) 1



«espiritual» (cf. 1Co 15,44). La
resurreccié de ’home, com la de
Crist, tindra lloc, per a tothom,
després de la mort.

[’Església no promet als homes en
nom de la fe cristiana una vida d’exit
segur en aquesta terra. No hi haura
una utopia, perqueé la nostra vida
terrenal estara sempre marcada per
la creu. Al mateix temps, per la
recepcio del baptisme i ’eucaristia, el
procés de la resurreccio ha comencat
ja d’alguna manera (cf. Catecisme
1000). Segons sant Tomas, en la
resurreccié I’anima informara el cos
tan profundament que hi quedaran
reflectides les seves qualitats morals
1 espirituals[2]. En aquest sentit la
resurreccio final, que tindra lloc amb
la vinguda de Jesucrist en la gloria,
fara possible el judici definitiu dels
vius i els morts.



Respecte a la doctrina de la
resurreccio es poden afegir quatre
reflexions:

— la doctrina de la resurreccio final
exclou les teories de la reencarnacio,
segons les quals ’anima humana,
després de la mort, emigra cap a un
altre cos —nombroses vegades si fa
falta— fins a quedar definitivament
purificada. Sobre aquest tema, el
Concili IT del Vatica ha parlat de
I’«nic curs de la nostra vida»[3],
perque esta establert que «els homes
han de morir una vegada» (He 9,27);

— una manifestacio clara de la fe de
I’Església en la resurreccio del propi
cos és la veneracio de les reliquies
dels sants;

— encara que la cremacio del
cadaver huma no és il-licita, tret que
s’elegeixi per raons contraries a la fe
(CIC 1176), ’Església aconsella
vivament conservar el piadds costum
de sepultar els cadavers. En efecte,



«els cossos dels difunts han de
tractar-se amb respecte i caritat, en
la fe i ’esperanca de la resurreccio.
Enterrar els morts és una obra de
misericordia corporal; honora els
fills de Déu, temples de I’Esperit
Sant» (Catecisme 2300);

— la resurreccio dels morts
coincideix amb el que la Sagrada
Escriptura anomena la vinguda
d’«un cel nou i una terra

nova» (Catecisme 1042; 2Pe 3,13; Ap
21,1). No sols arribara I’home a la
gloria, sino que el cosmos sencer, en
el qual 'home viu i actua, sera
transformat. «[’Església a la qual tots
som cridats en Crist Jesus i en la qual,
per la gracia de Déu, adquirim la
santedat» —llegim en la Lumen
gentium (n. 48)— «nomeés es
realitzara plenament en la gloria
celestial quan arribara el “temps de
la restauracio de totes les coses” (Ac
3,21) i quan amb el génere huma
també 'univers sencer, que esta



intimament unit a ’home i arriba al
seu fi per mitja d’ell, sera
perfectament restaurat». Certament
hi haura continuitat entre aquest
mon i el moén nou, pero també una
important discontinuitat. ’espera de
la definitiva instauracio del regne de
Crist no ha de debilitar sin6 avivar,
amb la virtut teologal de ’esperanga,
I'interes a procurar el progrés
terrenal (cf. Catecisme 1049).

2. El sentit cristia de la mort

L’enigma de la mort de 'home es
compren només a la llum de la
resurreccio de Crist. En efecte, la
mort, la pérdua de la vida humana,
es presenta com el mal més gran en
I’ordre natural, precisament perque
és quelcom definitiu, i quedara
superada de manera completa només
quan Déu en Crist ressusciti els
homes.

D’una banda, la mort és natural en el
sentit que 'anima pot separar-se del



cos. Des d’aquest punt de vista, la
mort marca el terme del pelegrinatge
terrenal. Després de la mort ’home
no pot mereixer o desmereixer més.
«L’opcid de vida de 'home es fa
definitiva amb la mort»[4]. Ja no
tindra la possibilitat de penedir-se.
Just després de la mort anira al cel, a
I'infern o al purgatori. Perqué aixo
s’esdevingui, existeix el que ’Església
ha anomenat el judici particular (cf.
Catecisme 1021-1022). El fet que la
mort sigui el limit del periode de
prova serveix a I’home per redrecar
bé la seva vida, per aprofitar el
temps i els altres talents, per obrar
rectament, per gastar-se en el servei
als altres.

D’altra banda, ’Escriptura ensenya
que la mort ha entrat en el mon a
causa del pecat original (cf. Gn
3,17-19; Sv 1,13-14; 2,23-24; Rm 5,12;
6,23; Jm 1,15; Catecisme 1007). En
aquest sentit se I’ha de considerar
com a castig pel pecat: 'home que



volia viure al marge de Déu, ha
d’acceptar ’'amargura de la ruptura
amb la societat i amb si mateix com a
fruit del seu allunyament.
Tanmateix, Crist va assumir la mort
«amb un acte de submissio total i
lliure a la voluntat del seu

Pare» (Catecisme 1009). Amb
I’obediencia va vencer la mort i va
guanyar la resurreccio per a la
humanitat. Per a qui viu en Crist pel
baptisme, la mort continua sent
dolorosa i repugnant; pero ja no és
un record viu del pecat sind una
oportunitat preciosa de poder
coredimir amb Crist, mitjancant la
mortificacio i el lliurament als altres.
«Si morim amb ell, amb ell també
viurem» (2Tm 2,11). Per aquesta rao,
«gracies al Crist, la mort cristiana té
un sentit positiu» (Catecisme 1010).

3. La vida eterna en comunio
intima amb Déu



En crear i redimir ’home, Déu I’ha
destinat a I’eterna comunié amb ell,
el que sant Joan anomena la «vida
eterna», o el que se sol anomenar «el
cel». Jesus comunica aixi la promesa
del Pare als seus: «Molt bé, servent
bo i fidel; has estat fidel en poc [...];
entra al goig del teu senyor» (Mt
25,21). La vida eterna no és com «un
continu succeir-se de dies del
calendari, sin6 com el moment ple de
satisfaccid, en el qual la totalitat ens
abraca i nosaltres abracem la
totalitat. Seria el moment de
submergir-se a I’ocea de ’'amor
infinit, en el qual el temps —I’abans i
el després— ja no existeix.
Unicament podem tractar de pensar
que aquest moment €s la vida en
sentit ple, submergir-nos sempre
novament en la immensitat de
I’ésser, alhora que, simplement,
I’alegria ens desborda»[5].

La vida eterna és el que dona sentit a
la vida humana, a I'interes etic, a



I’entrega generosa, al servei abnegat,
a I’esfor¢ per comunicar la doctrina i
I’amor de Crist a totes les animes.
L’esperanca cristiana en el cel no és
individualista, sin6 referida a
tothom[6]. Basant-se en aquesta
promesa, el cristia pot estar
fermament convencgut que «paga la
pena» de viure la vida cristiana en
plenitud. «El cel és el fi ultim i la
realitzacio de les aspiracions més
profundes de I’home, ’estat de
felicitat suprem i

definitiu» (Catecisme 1024). Aixi ho
ha expressat sant Agusti a les
Confessions: «Ens has fet, Senyor, per
a tuiel nostre cor esta inquiet fins
que descansi en tu»[7]. La vida
eterna, en efecte, és I'objecte
principal de ’esperanca cristiana.

«Els qui moren en la gracia i ’amistat
de Déu, i es troben perfectament
purificats, viuen per sempre amb el
Crist. SOn per sempre més semblants
a Déu, perqueé el veuen “tal com



és” (1Jn 3,2), “cara a cara” (1Co 13,12;
Ap 22,4)» (Catecisme 1023). La
teologia ha denominat aquest estat
«visid beatifica». «A causa de la seva
transcendencia, Déu només pot ser
vist tal com és quan ell mateix obre
el seu misteri a la contemplacio
immediata de ’home i quan li'n déna
la capacitat» (Catecisme 1028). El cel
és la maxima expressio de la gracia
divina.

D’altra banda, el cel no consisteix en
una pura, abstracta i immobil
contemplacio de la Trinitat. En Déu
I’home podra contemplar totes les
coses que d’alguna manera fan
referéncia a la seva vida 1 gaudir-ne,
i en especial podra estimar als qui ha
estimat en el mén amb un amor pur i
perpetu. «No ho oblideu mai: després
de la mort, us rebra ’Amor. I en
I’amor de Déu trobareu, a més, tots
els amors nets que heu tingut a la
terra»[8]. El goig del cel arriba a la
culminacio plena amb la resurreccid



dels morts. Segons sant Agusti, la
vida eterna consisteix en un repos
etern i en una activitat deliciosa i
supremal9].

Que el cel duri eternament no vol dir
que ’home hi deixi de ser lliure. Al
cel 'home no peca, no pot pecar,
perque veient Déu cara a cara,
veient-lo a més a més com a font viva
de tota la bondat creada, en realitat
no vol pecar. Lliurement i filialment,
I’home salvat es quedara en comunio
amb Déu per sempre. Amb aquesta
comunio, la seva llibertat ateny la
plena realitzacio.

La vida eterna és el fruit definitiu de
la donacio divina a I’home. Per tant,
té alguna cosa d’infinit. Tanmateix, la
gracia divina no elimina la natura
humana ni en I’ésser, ni en les
facultats, ni la seva personalitat ni el
que ha merescut durant la vida. Per
aixo hi ha distincio i diversitat entre
els qui gaudeixen de la visio de Déu,



no quant a ’objecte —que és Déu
mateix, contemplat sense
intermediaris—, sin6 quant a la
qualitat del subjecte: «Qui té més
caritat participa més de la llum de la
gloria, i més perfectament veura Déu
i sera feli¢»[10].

4. L’infern, com a rebuig definitiu
de Déu

La Sagrada Escriptura ensenya
nombroses vegades que els homes
que no es penedeixin dels pecats
greus perdran el premi etern de la
comunidé amb Déu; ben al contrari,
patiran la desgracia perpetua. «Morir
en pecat mortal sense haver-se
penedit i sense acollir 'amor
misericordids de Déu significa
quedar-se separat d’ell
definitivament per la nostra propia
eleccio lliure. Aquest estat
d’autoexclusio definitiva de la
comunié amb Déu i amb els
benaurats és el que anomenem



“infern”» (Catecisme 1033). No és que
Déu predestini ningu a la
condemnacio perpétua; és ’home
qui, cercant el seu fi ultim al marge
de Déu i de la seva voluntat,
construeix per a si un mon aillat en
queé no pot penetrar la llum ni ’'amor
de Déu. I’infern és un misteri, el
misteri de ’'amor rebutjat; és senyal
del poder destructor de la llibertat
humana quan s’allunya de Déu[11].

Pel que fa a I'infern, és tradicional
distingir entre la «pena de dany» —la
més fonamental i dolorosa—, que
consisteix en la separacio perpétua
de Déu, sempre anhelat pel cor
huma, i la «pena dels sentits», a la
qual s’al-ludeix sovint en els
Evangelis amb la imatge del foc
etern.

El Nou Testament presenta la
doctrina sobre I'infern com una crida
a la responsabilitat en I'as dels dons i
els talents rebuts i a la conversio.



L’existencia de I'infern fa albirar a
I’home la gravetat del pecat mortal i
la necessitat evitar-lo per tots els
mitjans, principalment, com és logic,
mitjancant 'oraci6 confiada i humil.
La possibilitat de la condemnacio
recorda als cristians la necessitat de
viure una vida completament
apostolica.

Sense cap dubte, ’existencia de
I'infern és un misteri: el misteri de la
justicia de Déu amb aquells qui es
tanquen al seu perdd misericordios.
Alguns autors han pensat en la
possibilitat de I’anihilaci6 del
pecador impenitent quan mor.
Aquesta teoria resulta dificil de
conciliar amb el fet que Déu ha donat
per amor l’existencia —espiritual i
immortal— a cada home[12].

5. La purificacio necessaria per
trobar-se amb Déu

«Els qui moren en la gracia i ’amistat
de Déu, pero imperfectament



purificats, tot i tenir la salvacio
assegurada, sofreixen una purificacio
després de la mort, a fi d’obtenir la
santedat necessaria per a entrar al
goig del cel» (Catecisme 1030). Es pot
pensar que molts homes, encara que
no hagin viscut una vida santa a la
terra, tampoc s’han tancat
definitivament en el pecat. La
possibilitat de ser netejats de les
impureses i les imperfeccions d’'una
vida —més o menys malaguanyada—
després de la mort es presenta
llavors com una nova bondat de Déu,
com una oportunitat per preparar-se
a entrar en comunio intima amb la
santedat de Déu. «El purgatori és una
misericordia de Déu, per netejar els
defectes dels qui desitgen identificar-
se amb Ell»[13].

[’Antic Testament parla de la
purificacio ultraterrenal (cf. 2Ma
12,40-45). En la primera carta als
Corintis (1Co 3,10-15) sant Pau
presenta la purificacio cristiana, en



aquesta vida i en la futura, a través
de la imatge del foc; foc que d’alguna
manera emana de Jesucrist, salvador,
jutge i fonament de la vida
cristiana[14]. Encara que la doctrina
del purgatori no ha estat definida
formalment fins a ’edat mitjana[15],
I’antiquissima i unanime practica
d’oferir sufragis pels difunts,
especialment mitjancant el sant
sacrifici eucaristic, és indici clar de la
fe de I’Església en la purificacio
ultraterrenal. En efecte, no tindria
sentit resar pels difunts si poguessin
estar salvats al cel o condemnats a
I'infern. La majoria dels protestants
neguen l’existencia del purgatori, ja
que els sembla una confianca
excessiva en les obres humanesien
la capacitat de ’Església d’intercedir
pels que han deixat aquest mon.

Més que un lloc, s’ha de considerar el
purgatori com un estat de
temporania i dolorosa llunyania de
Déu, en queé es perdonen els pecats



venials, es purifica la inclinacio al
mal que el pecat deixa en I’anima i se
supera la «pena temporal» deguda al
pecat. El pecat no sols oféen Déu i
danya el mateix pecador, sino que,
per mitja de la comunio dels sants,
danya I’Església, el mon, la
humanitat. L’oracid de I’Església pels
difunts restableix d’alguna manera
I’ordre i la justicia: principalment per
mitja de la santa missa, les almoines,
les indulgencies i les obres de
peniténcia (cf. Catecisme 1032).

Els teolegs ensenyen que en el
purgatori es pateix molt, segons la
situacio de cadascu. Tanmateix, es
tracta d’un dolor amb significat, «un
dolor benaventurat»[16]. Per aixo, es
convida els cristians a cercar la
purificacio dels pecats en la vida
present mitjancant la contricio, la
mortificacid, la reparacio i la vida
santa.



6. Els nens que moren sense el
baptisme

I’Església confia els nens morts sense
haver rebut el baptisme a la
misericordia de Déu. Hi ha motius
per pensar que Déu els acull d’alguna
manera, sigui pel gran afecte que
Jesus va mostrar als nens (cf. Mc
10,14), sigui perque ha enviat el seu
Fill amb el desig que tots els homes
se salvin (cf. 1Tm 2,4). Al mateix
temps el fet de fiar-se de la
misericordia divina no és rad per
diferir ’'administracio del sagrament
del baptisme als nens nounats (CIC
867), que confereix una particular
configuracio amb Crist: «Significa i
realitza la mort al pecat i ’entrada a
la vida de la Santissima Trinitat a
través de la configuracié amb el
misteri Pasqual del Crist» (Catecisme
1239).

Paul O’Callaghan

Bibliografia basica



Catecisme de I’Església catolica
988-1050.

Lectures recomanades

Joan Pau II, Catequesis sobre el Credo
IV: Credo en la vida eterna, Palabra,
Madrid 2000 (audiéncies des del 25-
V-1999 fins al 4-VIII-1999).

Benet XVI, enc. Spe salvi, 30-XI-2007.

Sant Josepmaria, homilia
«L’esperanca del cristia», Amics de
Déu 205-221.

[1] Cf. sant Tomas, Summa contra
gentiles, 1V, 81.

[2] Cf. sant Tomas, Summa Theologiae
T suppl., q.78-86.

[3] Concili IT del Vatica , const. Lumen
gentium 48.



[4] Benet XVI, enc. Spe salvi, 30-
X1-2007, 45.

[5] Ibid., 12.
[6] Cf. ibid., 13-15, 28, 48.
[7] Sant Agusti, Confessions 1, 1, 1.

[8] Sant Josepmaria, Amics de Déu
221.

[9] Cf. sant Agusti, Epistulae 55, 9.

[10] Sant Tomas, Summa Theologiae 1
q.12, a.6, c.

[11] «’opcid de vida de 'home es fa
en definitiva amb la mort; la seva
vida és davant el Jutge. L’opcio, que
s’ha forjat en el transcurs de tota la
vida, pot tenir diverses formes. Pot
haver-hi persones que han destruit
totalment en si mateixes el desig de
la veritat i la disponibilitat per a
I’amor. Persones en qui tot s’ha
convertit en mentida; persones que
han viscut per a I’odi i que han



trepitjat en elles mateixes ’amor.
Aquesta és una perspectiva terrible,
pero en alguns casos de la nostra
propia historia podem distingir amb
horror figures d’aquest tipus. En
semblants individus ja no hi hauria
res de remeiable i la destruccio del
bé seria irrevocable: aixo és el que
s’indica amb la paraula

infern» (Benet XVI, enc. Spe salvi 45).

[12] Cf. ibid., 47.
[13] Sant Josepmaria, Solc 889.

[14] En efecte, a la Spe salvi Benet
XVI diu que «alguns teolegs recents
pensen que el foc que crema, 1 que
alhora salva, és Crist mateigx, el jutge i
el salvador» (Benet XVI, enc. Spe salvi
47).

[15] Cf. DS 856, 1304.

[16] Benet XVI, enc. Spe salvi 47.




pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-
cristiana-16-crec-en-la-resurreccio-de-
la-carn-i-la-vida-perdurable/
(18/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-16-crec-en-la-resurreccio-de-la-carn-i-la-vida-perdurable/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-16-crec-en-la-resurreccio-de-la-carn-i-la-vida-perdurable/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-16-crec-en-la-resurreccio-de-la-carn-i-la-vida-perdurable/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-16-crec-en-la-resurreccio-de-la-carn-i-la-vida-perdurable/

	Tema 16. Crec en la resurrecció de la carn i la vida perdurable

