opusdei.org

Tema 15. I’Església i
PEstat

La salvacio que Crist ha
realitzat, i consegliientment la
missio de ’Església, es dirigeix
a ’home en la seva integritat.
Per tant, també es dirigeix a
I’home com a persona que viu
en societat.

27/12/2010

1. La missio de I’Església en el mon

La salvacio que Crist ha realitzat, i
conseglientment la missio de
I’Església, es dirigeix a I’home en la



seva integritat: per aixo, quan
I’Església proposa la seva doctrina
social, no sols no s’allunya de la seva
missio, sino que la compleix
fidelment. Encara més,
I’evangelitzacio no seria autentica si
no tingués en compte la relacio entre
I’evangeli i la conducta personal, tant
en I’aspecte individual com en el
social. A més a més, ’Església viu en
el mon i és logic —i fins i tot obligat—
que s’hi relacioni de manera
harmonica, respectant ’estructura i
la finalitat propies de la natura de les
diverses organitzacions humanes.

Aixi doncs, ’Església té la missio —
que és també un dret— d’ocupar-se
dels problemes socials, i quan ho fa
«no pot ser acusada de sobrepassar
el seu camp especific de competéncia
I, molt menys, el mandat rebut del
Senyor»[1].

La missio de ’Església en aquest
ambit no es limita a proposar una



normativa ética. Es tracta, més
basicament, de mostrar la dimensio
evangelica de la vida social —segons
la veritat completa sobre ’home—,
d’ensenyar la conducta congruent
amb aquesta veritat i d’exhortar
complir-la.

De fet, entre la vida cristiana ila
promocio humana hi ha una unié
pregona i essencial: un nexe
antropologic, un vincle teologic i un
deure de caritat[2]. No obstant aixo,
aquesta harmonia no hi implica la
confusid: la meta de la conducta
cristiana és la identificacié amb Crist;
I’alliberament és, essencialment,
alliberament del pecat, que
certament exigeix I'interes en els
alliberaments sectorials[3]. Aquesta
distincio6 és la base de ’autonomia de
les realitats terrenals.

Els ensenyaments del magisteri en
aquest camp no s’estenen, per tant,
als aspectes técnics ni proposen



sistemes d’organitzacio social, que no
pertanyen a la seva missio. Aquests
ensenyaments només pretenen la
formacio de les consciencies i, aixi,
no obstaculitzen ’autonomia de les
realitats terrenals[4].

Aixi doncs, no correspon a la
jerarquia una funcio directa en
I’organitzacid de la societat. La seva
comesa €s ensenyar i interpretar de
manera autentica els principis
morals en aquest camp. Per aixo,
I’Església accepta qualsevol sistema
social en que es respecti la dignitat
humana. Els fidels han d’acollir el
magisteri social adherint-s’hi amb la
intel-ligéncia, la voluntat i les obres
(cf. Lc 10,16; Catecisme 2032 i 2037).

2. Relacio entre I’Església i ’Estat

La religio i la politica s6n ambits
diferents, encara que no estan
separats perque ’home religios i el
ciutada es fonen en la mateixa
persona, que ha de complir tant els



deures religiosos com els deures
socials, economics i politics. No
obstant aixo, cal que «els fidels
aprenguin a distingir amb precisio
entre els drets i els deures que els
pertoquen per la seva pertinenca a
I’Església i els que els corresponen
pel fet de ser membres de la societat
humana. S’esfor¢aran a harmonitzar
els uns amb els altres, tenint present
que en qualsevol afer temporal s’han
de guiar per la consciencia cristiana,
ates que cap activitat humana, ni tan
sols en ’ordre temporal, no pot
sostreure’s a 'imperi de Déu. En el
nostre temps, concretament, és molt
important que tant aquesta distincio
com aquesta harmonia resplendeixin
amb summa claredat en el
comportament dels fidels»[5]. Pot
dir-se que en aquestes paraules es
resumeix la manera en que els
catolics han de viure ’ensenyament
del Senyor: «Doneu al César el que és
del César i a Déu, el que és de

Déu» (Mt 22,21).



La relacio entre I’Església i ’Estat
implica, per tant, una distincié sense
separacig, una unio sense confusio
(cf. Mt 22,15-21). Aquesta relacio sera
correcta i fructuosa si segueix tres
principis fonamentals: acceptar
I’existéncia d’un ambit étic que
precedeix i informa I’esfera politica,
distingir entre la missio de la religio i
la de la politica, afavorir la
col-laboracid entre aquests dos
ambits.

a) Els valors morals han d’informar
la vida politica

La proposta d’un «estat etic», que
pretén regular el comportament
moral dels ciutadans, és una teoria
ampliament rebutjada, ja que ben
sovint mena al totalitarisme o,
almenys, implica una tendeéncia
marcadament autoritaria. A ’Estat
no li correspon decidir que esta bé o
que esta malament. En canvi, si té
I’obligacio de cercar i promoure el bé



comu i, per aconseguir-ho, de
vegades necessitara regular el
comportament dels ciutadans.

Aquest rebuig a un «estat etic»,
tanmateix, no ha de conduir a I’error
oposat: la «<neutralitat» moral de
I’Estat, que de fet ni existeix ni es pot
donar. En efecte, els valors morals
indiquen els criteris que afavoreixen
el desenvolupament integral de les
persones. Aquest desenvolupament,
en la dimensio social, forma part del
bé comu terrenal i el principal
responsable del bé comu és I’Estat.
Entre altres coses, ’Estat ha
d’afavorir la conducta moral de les
persones, almenys en la vida social.

b) L’Església i ’Estat es diferencien
en la seva natura i els seus fins

[’Església ha rebut de Crist el mandat
apostolic: «<Aneu, doncs, convertiu
tots els pobles batejant-los en el nom
del Pare i del Fill i de I’Esperit

Sant» (Mt 28,19). Amb la doctrina i



l’activitat apostolica, I’Església
contribueix a la recta ordenacio de
les coses temporals, de manera que
serveixin ’home per assolir el fi
ultim i no I’en desviin.

Els mitjans que I’Església utilitza per
dur a terme la seva missio son,
principalment, espirituals: la
predicacio de ’evangeli,
I’administracio dels sagraments,
I’oracid. També necessita utilitzar
mitjans materials, adequats a la
natura dels seus membres, que son
persones humanes (cf. Ac 4,32-37;
1Tm 5,18): aquests mitjans han de ser
sempre conformes amb ’evangeli.
[’Església necessita, a més a més,
independeéncia per realitzar la seva
missié al mon, pero no un predomini
de caracter politic o economic (cf.
Catecisme 2246; Compendi de la
doctrina social de UEsglésia 426)[6].

[’Estat és una institucio que deriva
de la natural sociabilitat humana, la



finalitat de la qual és el bé comu
temporal de la societat civil. Aquest
bé no és nomeés material sino també
espiritual, perque els membres de la
societat son persones amb cos i
anima. El progrés social requereix, a
més de mitjans materials, molts
altres béns de caracter espiritual: la
pau, l'ordre, la justicia, la llibertat, la
seguretat, etc. Aquests béns només es
poden aconseguir mitjancant
I’exercici de les virtuts socials, que
I’Estat ha de promoure i tutelar (per
exemple, la moralitat publica).

La diversitat entre ’ambit religios i el
politic implica que ’Estat no es
revesteix de «sacralitat» ni ha de
governar les consciencies, ja que el
fonament moral de la politica es
troba fora de la mateixa politica. A
més a mes, ’Església no posseeix un
poder politic coercitiu. La pertinenca
a ’Església, des del punt de vista
civil, és voluntaria: per tant, la seva
potestat és de caracter espiritual i no



imposa una unica solucid politica.
D’aquesta manera, I’Estat i I’Església
s’ajusten a les seves propies funcions,
1 aixo afavoreix la llibertat religiosa i
social.

D’aqui deriven dos drets importants:
el dret a la llibertat religiosa, que
consisteix en una immunitat a la
coaccio de ’Estat en mateéria
religiosa, i el dret a la llibertat
d’actuacio dels catolics respecte a la
jerarquia en materia temporal,
encara que amb l’obligaci6 de seguir
el magisteri (cf. CIC 227). Amés a
més I’Església, «en predicar la veritat
evangelica i il-luminar tots els sectors
de ’accio humana amb la seva
doctrina i el testimoniatge dels
cristians, respecta i promou també la
llibertat i la responsabilitat
politiques dels ciutadans»[7].

¢) Col'laboracio entre ’Església i
I’Estat



La distincid entre ’Església i ’Estat
no implica —com s’ha dit— que
estiguin totalment separats, ni que
I’Església hagi de reduir I’accid
propia a I’ambit privat i espiritual.
Certament ’Església «no pot ni ha de
substituir I’Estat; pero tampoc no pot
ni ha de quedar-se al marge en la
lluita per la justicia»[8]. En aquest
sentit, ’Església té el dret i el deure
«d’ensenyar la seva doctrina social,
d’exercir sense traves la seva missio
entre els homes i de formular un
judici moral també sobre les
materies referents a I’ordre politic,
quan ho exigeixin els drets
fonamentals de la persona o la
salvacio de les animes»[9].

Aixi, per exemple, ’Església pot i ha
d’assenyalar que una llei és injusta
perqueé és contraria a la llei natural
(lleis sobre I’avortament o el divorci),
0 que determinats costums o
situacions son immorals encara que
el poder civil els permeti, o0 que els



catolics no han de donar suport a
aquelles persones o partits que es
proposin objectius contraris a la llei
de Déu i, per tant, a la dignitat de la
persona humana i al bé comu[10].

Tant ’Església com l’activitat politica
—que els governants exerceixen a
través de les diverses institucions o
els partits—, encara que per un titol
divers, estan al servei de ’home i
«realitzaran amb més eficacia aquest
servei per al bé de tothom com més
sana i millor sigui la col-laboracio els
dos ambits»[11]. Si la comunitat
politica —és a dir, la societat
considerada en conjunt: governants i
governats d’'un determinat estat—
ignora I’Església, es contradiu a si
mateixa, ja que obstaculitza els drets
1 els deures d’una part dels
ciutadans, concretament dels fidels
catolics.

Les formes practiques de regular
aquestes relacions poden variar



segons les circumstancies: per
exemple, no sera la mateixa en
paisos de tradicio catolica que en
d’altres en queé la presencia dels
catolics és minoritaria.

Un aspecte essencial que s’ha de
cuidar sempre és la salvaguarda del
dret a la llibertat religiosa[12].
Vetllar pel respecte d’aquest dret és
vetllar pel respecte de tot 'ordre
social. El dret a la llibertat social i
civil en materia religiosa és la font i
sintesi de tots els drets de I’home[13].

En molts paisos hi ha una constitucio
(o sistema de lleis fonamentals que
regulen el sistema de govern d’un
estat) que garanteix ampliament la
llibertat religiosa de tots els
ciutadans i grups religiosos. Per
aquest cami, I’Església també pot
trobar la llibertat suficient per
complir la seva missid i ’espai per
realitzar iniciatives apostoliques[14].



A més a més, si és possible, ’'Església
procura establir acords amb I’Estat,
anomenats en general concordats, en
els quals es pacten solucions
concretes per a les questions
eclesiastiques relacionades amb la
finalitat de I’Estat: la llibertat de
I’Església i les entitats eclesiastiques
per exercir la seva missio, els
convenis en materia economica, els
dies de festa, etc.

3. Régim sobre les (iiestions
mixtes

Hi ha materies en que tant ’Església
com I’Estat han d’intervenir des de
les competéncies i les finalitats
respectives (anomenades questions
mixtes), com son ’educacio, el
matrimoni, la comunicacio social,
I’assistencia als necessitats[15]. En
aquestes materies és especialment
necessaria la col-laboracio, de
manera que cadascd pugui complir



la seva missio sense que l’altre ho
impedeixi[16].

a) A I’Església li pertoca regular el
matrimoni dels catolics, encara que
nomeés ho sigui un dels contraents;
també perque el matrimoni és un
sagrament 1 a ’Església li correspon
establir les normes per administrar-
lo. D’altra banda, pertoca a I’Estat
regular-ne els efectes d’ordre civil: el
régim de béns entre els esposos, etc.
(cf. CIC 1059). L’Estat té el deure de
reconeixer als catolics el dret a
contreure matrimoni canonic.

b) L’educacio dels fills —també en
materia religiosa— correspon als
pares per dret natural. Son ells els
qui han de determinar el tipus
d’ensenyament que desitgen per als
fills i els mitjans de que se serviran
per a aquest fi (I’escola, la catequesi,
etc.)[17]. Allf on no sigui suficient la
iniciativa dels pares o dels grups
socials, ’Estat ha d’establir



subsidiariament les seves propies
escoles, respectant sempre el dret
dels pares sobre I’orientacio de
I’educacio dels fills.

En aquest dret dels pares esta inclos
que puguin promoure i dirigir
escoles en que els fills rebin una
educacio adequada. Tenint en
compte la funcio social d’aquestes
escoles, ’Estat ha de reconéeixer-les i
subvencionar-les[18]. I també que els
fills rebin a les escoles —estatals o0 no
— un ensenyament que estigui
d’acord amb les seves conviccions
religioses[19].

Pertoca a I’Estat dictar les normes
relatives a ’ensenyament que siguin
necessaries per al bé comu (els
nivells, els graus, I’accés de tots a la
instruccio, els continguts minims per
obtenir els graus corresponents, el
reconeixement de titols, etc.). Es una
tirania que I’Estat pretengui
reservar-se, encara que sigui



indirectament, el monopoli de
I’ensenyament (cf. CIC 797).

A P’Església li correspon sempre
determinar i vigilar tot el que es
refereix a ’ensenyament i la difusio
de la religio catolica: els programes,
els continguts, els llibres, la idoneitat
dels professors. Es un aspecte de la
potestat del magisteri que competeix
a la jerarquia, i és un dret de
I’Església per defensar i garantir la
seva propia identitat i la integritat de
la seva doctrina. Ningu no pot, per
tant, erigir-se en mestre de la
doctrina catolica —a les escoles de
qualsevol nivell— si no esta aprovat
per I’autoritat eclesiastica (cf. CIC
804-805).

[’Església també té el dret a establir
els propis centres d’ensenyament
(oficialment catolics), 1 a obtenir que
siguin reconeguts i rebin ajudes
estatals en les mateixes condicions
que els altres centres no estatals,



sense que per aquest motiu hagin de
renunciar a I’ideari catolic o a la
dependeéncia de I’autoritat
eclesiastica (cf. CIC 800).

¢) A més a més, ’Església té el dret a
promoure iniciatives socials que
siguin congruents amb la missio
religiosa (hospitals, mitjans de
comunicacio, orfenats, centres
d’acollida) 1 a aconseguir que I’Estat
reconegui aquestes obres
«catoliques» en les mateixes
condicions que la resta d’iniciatives
d’aquest tipus promogudes per
particulars (exempcions fiscals,
titulacio del personal, subvencions,
col-laboracid de voluntaris,
possibilitat de recaptar donatius,
etc.).

4. Laicitat i laicisme

Una questio de gran actualitat és la
distinci6 entre laicitat i laicisme. Per
laicitat s’entén que I’Estat és
autonom respecte a les lleis



eclesiastiques; mentre que el
laicisme pretén una autonomia de la
politica respecte a ’ordre moral i al
mateix designi divi, i tendeix a reduir
la religio a ’esfera purament
privada. D’aquesta manera, el
laicisme conculca el dret a la llibertat
religiosa i perjudica ’ordre social (cf.
Compendi de la doctrina social de
PEsglésia 572). Una autentica laicitat
evita dos extrems: d’una banda, la
imposicidé d’'una teoria moral que
transformi la societat civil en un
estat etic[20]; d’altra banda, el rebuig
a priori dels valors morals que
provenen d’ambits culturals,
religiosos, etc., que son de lliure
pertinenca i no han de ser gestionats
des del poder[21].

A més a més, cal subratllar que és
il-lusori i injust demanar que els
fidels actuin en politica «com si Déu
no existis». Es il-lusori, perqueé totes
les persones actuen basant-se en les
seves conviccions culturals



(religioses, filosofiques, politiques,
etc.), derivades o no d’una fe
religiosa: per tant, son conviccions
que influeixen sobre el
comportament social dels ciutadans.
Es injust, perque els no catolics
apliquen les seves propies doctrines,
independentment de quin n’hagi
estat I’origen.

Actuar en politica d’acord amb la
propia fe, si és coherent amb la
dignitat de les persones, no significa
que la politica estigui sotmesa a la
religid: significa que la politica esta
al servei de la persona i, per tant, ha
de respectar-ne les exigencies
morals, que és tant com dir que ha de
respectar i afavorir la dignitat de tot
ésser huma. Aixi mateix, viure
I'interes politic per un motiu
transcendent s’ajusta perfectament a
la natura humana i, per aixo,
estimula aquest interes i produeix
més bons resultats.



5. El pluralisme social dels catolics

Tot el que s’ha dit concorda amb el
legitim pluralisme dels catolics en
I’ambit social. En efecte, els mateixos
objectius utils es poden aconseguir a
través de diversos camins: per tant,
és raonable un pluralisme d’opinions
1 actuacions per aconseguir una meta
social. Es natural que els partidaris
de cada solucio cerquin legitimament
realitzar-la. No obstant aixo, cap
opcio no té la garantia de ser I'unica
alternativa adequada —entre altres
coses perque la politica treballa en
part amb futuribles: és I’art de
realitzar el que és possible— i,
encara menys, de ser I'inica que
respon a la doctrina de ’Església[22]:
«Ningu no té el dret a reivindicar en
exclusiva I’autoritat de ’Església a
favor de la seva opcio»[23].

En aquest sentit tots els fidels,
especialment els laics, tenen el dret
que en I’Església se’ls reconegui la



legitima autonomia per gestionar els
afers temporals segons les seves
propies conviccions i preferéencies,
sempre que siguin coherents amb la
doctrina catolica. I tenen el deure de
no implicar ’Església en les decisions
personals i en les actuacions socials
seves, i de no presentar aquestes
solucions com a solucions
catoliques[24].

El pluralisme no és un mal menor,
sind un element positiu —com ho és
la llibertat— de la vida civil i
religiosa. Es preferible acceptar una
diversitat en els aspectes temporals
que aconseguir una presumpta
eficacia uniformant les opcions i
minvant la llibertat personal. No
obstant aixo0, no s’ha de confondre el
pluralisme amb el relativisme
etic[25]. Més encara, un auténtic
pluralisme requereix un conjunt de
valors com a suport de les relacions
socials.



El pluralisme és moralment
admissible sempre que es tracti de
decisions encaminades al bé
personal i social; pero no ho és sila
decisio és contraria a la llei natural, a
I’ordre public i als drets fonamentals
de les persones (cf. Catecisme 1901).
Si s’eviten aquests casos extrems,
convé fomentar el pluralisme en
materies temporals, com un bé per a
la vida personal, social i eclesial.

Enrique Colom
Bibliografia basica

Catecisme de Església catolica
2104-2109; 2244-2246; 2419-2425.

Concili IT del Vatica, const. Gaudium
et spes 74-76; decl. Dignitatis
humanae 1-8; 13-14.

Joan Pau I, exh. ap. Christifideles
laici, 30-X11-88, 36-44.

Lectures recomanades



Sant Josepmaria, homilia «Estimar el
mon apassionadament», a Converses
amb monsenyor Escriva de Balaguer
113-123.

Congregacio per a la Doctrina de la
Fe, Nota doctrinal sobre algunes
qliestions relatives al compromis i la
conducta dels catolics en la vida
politica, 24-X1-2002.

Compendi de la doctrina social de
PEsglésia 49-55; 60-71; 189-191;
238-243; 377-4217.

[1] Joan Pau II, enc. Sollicitudo rei
socialis, 30-XII-1987, 8. Cf. Pau VI,
exh. ap. Evangelii nuntiandi, 8-
XII-1975, 29 1 30; Joan Pau II, Discurs
a Puebla, 11I; enc. Redemptor hominis,
4-111-1979, 15; Compendi de la
doctrina social de 'Església 641 71.



[2] Cf. Pau VI, exh. ap. Evangelii
nuntiandi 31. La unio del que és
huma amb el que és divi és molt
propia de I’'Opus Dei: el seu fundador
deia que tota la vida dels fidels de
I’Opus Dei és «un servei de metes
exclusivament sobrenaturals, perqué
I’Opus Dei no és ni sera mai —ni
podra ser-ho— un instrument
temporal; pero és al mateix temps un
servei huma, perque no feu més que
tractar d’aconseguir la perfeccio
cristiana en el mon, rectament, amb
la vostra actuacio liberrima i
responsable en tots els camps de
lactivitat ciutadana. Un servei
abnegat, que no envileix; sino que
educa, que engrandeix el cor —el fa
més roma, en el sentit més elevat
d’aquesta paraula— i mena a cercar
I’honori el bé de la gent de cada pais:
perque hi hagi cada dia menys
pobres, menys ignorants, menys
animes sense fe, menys desesperats,
menys guerres, menys inseguretat,
més caritat i més pau» (sant



Josepmaria, Carta 31-V-1943,n.1,a].
L. Illanes, F. Ocdriz, P. Rodriguez, El
Opus Dei en la Iglesia, Rialp, Madrid
1993, p. 178).

[3] Cf. Pau VI, exh. ap. Evangelii
nuntiandi 9, 33-35; Congregacio per a
la Doctrina de la Fe, instr. Libertatis
conscientia, 23-111-1986, 23.

[4] Parlant dels valors que
afavoreixen el desenvolupament de
la dignitat humana, el Compendi de la
doctrina social de Església indica el
seglient: «El respecte de la legitima
autonomia de les realitats terrenals
porta ’Església a no assumir
competencies especifiques d’ordre
técnic i temporal; pero no li impedeix
d’intervenir per mostrar com, en les
diferents opcions de ’home, aquests
valors sén afirmats o, al contrari,
negats» (Compendi de la doctrina
social de Església 197). Cf. Concili II
del Vatica, const. Gaudium et spes 36 1
42; Pau VI, enc. Populorum



progressio, 26-111-1967, 13; Joan Pau
II, enc. Sollicitudo rei socialis 41;
Compendi de la doctrina social de
PEsglésia 681 81.

[5] Concili IT del Vatica, const. Lumen
gentium 36. Cf. Catecisme 912.

[6] Cf. Concili IT del Vatica, const.
Gaudium et spes 76; decl. Dignitatis
humanae 13.

[7] Concili IT del Vatica, const.
Gaudium et spes 76.

[8] Benet XVI, enc. Deus caritas est,
25-XII-2005, 28. Cf. Benet XVI, Discurs
a Verona, 19-X-2006.

[9] Concili IT del Vatica, const.
Gaudium et spes 76.

[10] Cf. ibid., 401 41.

[11] Ibid., 76. Cf. Compendi de la
doctrina social de ’Església 425.



[12] Aquest dret no consisteix en el
fet que 'home tingui llibertat davant
Déu per escollir una religio o una
altra, perqué només hi ha una religio
veritable i 'home té I’obligacio de
cercar la veritat i, una vegada
trobada, abracar-la (cf. Concili II del
Vatica, decl. Dignitatis humanae 1). El
dret a la llibertat religiosa «consisteix
en el fet que tothom ha de ser
immune a la coaccio, tant la que
procedeix de les persones particulars
com dels grups socials i de qualsevol
altra potestat humana, i aixo de tal
manera que en matéria religiosa no
s’obligui ningu a obrar contra la seva
consciéncia ni se li impedeixi actuar
d’acord amb ella, en privatien
public, tant sol com associat amb
d’altres, dins els limits

obligats» (Concili II del Vatica, decl.
Dignitatis humanae 2).

«El respecte, per part de I’Estat, del
dret a la llibertat religiosa és un signe
del respecte a la resta de drets



humans fonamentals, perque es
reconeix implicitament que hi ha un
ordre que supera la dimensid politica
de I’existencia, un ordre que neix de
I’esfera de la adhesio lliure a una
comunitat de salvacio anterior a
I’Estat» (Joan Pau I, Discurs, 9-1-1989,
6). Es diu que la comunitat de
salvacio és anterior a I’Estat perquée
la persona s’hi incorpora amb vista a
un fi que es troba en un pla superior
al dels fins de la comunitat politica.

[13] Cf. Joan Pau II, enc. Centesimus
annus, 1-V-1991, 47.

El dret a la llibertat en materia
religiosa «esta lligat al de totes les
altres llibertats»; més encara, totes
les llibertats el «reclamen com a
fonament» (Joan Pau II, Discurs, 23-
I11-91, 2).

[14] Cf. Concili II del Vatica, decl.
Dignitatis humanae 13.



[15] Sempre que les circumstancies
ho permetin, la Santa Seu estableix
relacions diplomatiques amb els
estats per mantenir una via de dialeg
permanent en les quiestions que
interessen les dues parts (cf.
Compendi de la doctrina social de
PEsglésia 427).

[16] Per tant, s’ha de sostenir
clarament el seglient: «No és veritat
que hi hagi oposicio entre ser bon
catolic i servir amb fidelitat la
societat civil. De la mateixa manera,
com no hi ha motiu per que topin
I’Església 1 ’Estat, en ’exercici
legitim de la seva autoritat
respectiva, de cara a la missio que
Déu els ha confiat» (sant Josepmaria,
Solc 301).

[17] «El dret i el deure de ’educacio
que tenen els pares son primordials i
inalienables» (Catecisme 2221). Cf.
Joan Pau I, exh. ap. Familiaris
consortio, 22-XI1-1981, 36.



[18] Cf. Joan Pau II, exh. ap.
Familiaris consortio 40.

[19] «Com a primers responsables de
I’educacio dels seus fills, els pares
tenen el dret d’escollir-los una escola
que correspongui a les seves
conviccions. Es un dret fonamental.
Els pares, tant com els sigui possible,
tenen el deure d’escollir aquelles
escoles que els ajudaran en la seva
tasca d’educadors cristians. Els
poders publics tenen el deure de
garantir aquest dret dels pares i
d’assegurar les condicions reals del
seu exercici» (Catecisme 2229).

[20] Cf. Pau VI, carta ap. Octogesima
adveniens, 14-V-1971, 25; Joan Pau I,
enc. Centesimus annus 25.

[21] Cf. Congregacio per a la Doctrina
de la Fe, Nota doctrinal sobre algunes
qliestions relatives al compromis i la
conducta dels catolics en la vida
politica, 24-X1-2002, 6; Compendi de la
doctrina social de Església 571.



[22] Cf. Concili II del Vatica, const.
Gaudium et spes 75; Pau VI, carta ap.
Octogesima adveniens 50; Compendi
de la doctrina social de PEsglésia 417.

[23] Ibid., 43.

[24] Cf. sant Josepmaria, Converses
amb monsenyor Escriva de Balaguer
117.

[25] «Una concepcio relativista del
pluralisme no té res a veure amb la
legitima llibertat dels ciutadans
catolics d’elegir, entre les opinions
politiques compatibles amb la fe i la
llei moral natural, aquella que,
segons el propi criteri, es conforma
més bé amb les exigéncies del bé
comu. La llibertat politica no esta ni
pot estar basada en la idea
relativista, segons la qual totes les
concepcions sobre el bé de I’home
son igualment veritables i tenen el
mateix valor; sind sobre el fet que les
activitats politiques apunten, cas per
cas, cap a la realitzacio extremament



concreta de ’autentic bé huma i
social en un context historic,
geografic, economic, tecnologic i
cultural ben determinat. La pluralitat
de les orientacions i solucions, que
han de ser en tot cas moralment
acceptables, sorgeix precisament de
la concrecio dels fets particulars i de
la diversitat de les

circumstancies» (Congregacio per a
la Doctrina de la Fe, Nota doctrinal
sobre algunes qtiestions relatives al
compromdis i la conducta dels catolics
en la vida politica, 24-X1-2002, 3). Cf.
Compendi de la doctrina social de
PEsglésia 5691 572.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-
cristiana-15-lesglesia-i-lestat/
(03/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-15-lesglesia-i-lestat/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-15-lesglesia-i-lestat/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-15-lesglesia-i-lestat/

	Tema 15. L’Església i l’Estat

