
opusdei.org

Tema 15. L’Església i
l’Estat

La salvació que Crist ha
realitzat, i consegüentment la
missió de l’Església, es dirigeix
a l’home en la seva integritat.
Per tant, també es dirigeix a
l’home com a persona que viu
en societat.

27/12/2010

1. La missió de l’Església en el món

La salvació que Crist ha realitzat, i
consegüentment la missió de
l’Església, es dirigeix a l’home en la



seva integritat: per això, quan
l’Església proposa la seva doctrina
social, no sols no s’allunya de la seva
missió, sinó que la compleix
fidelment. Encara més,
l’evangelització no seria autèntica si
no tingués en compte la relació entre
l’evangeli i la conducta personal, tant
en l’aspecte individual com en el
social. A més a més, l’Església viu en
el món i és lògic —i fins i tot obligat—
que s’hi relacioni de manera
harmònica, respectant l’estructura i
la finalitat pròpies de la natura de les
diverses organitzacions humanes.

Així doncs, l’Església té la missió —
que és també un dret— d’ocupar-se
dels problemes socials, i quan ho fa
«no pot ser acusada de sobrepassar
el seu camp específic de competència
i, molt menys, el mandat rebut del
Senyor»[1].

La missió de l’Església en aquest
àmbit no es limita a proposar una



normativa ètica. Es tracta, més
bàsicament, de mostrar la dimensió
evangèlica de la vida social —segons
la veritat completa sobre l’home—,
d’ensenyar la conducta congruent
amb aquesta veritat i d’exhortar
complir-la.

De fet, entre la vida cristiana i la
promoció humana hi ha una unió
pregona i essencial: un nexe
antropològic, un vincle teològic i un
deure de caritat[2]. No obstant això,
aquesta harmonia no hi implica la
confusió: la meta de la conducta
cristiana és la identificació amb Crist;
l’alliberament és, essencialment,
alliberament del pecat, que
certament exigeix l’interès en els
alliberaments sectorials[3]. Aquesta
distinció és la base de l’autonomia de
les realitats terrenals.

Els ensenyaments del magisteri en
aquest camp no s’estenen, per tant,
als aspectes tècnics ni proposen



sistemes d’organització social, que no
pertanyen a la seva missió. Aquests
ensenyaments només pretenen la
formació de les consciències i, així,
no obstaculitzen l’autonomia de les
realitats terrenals[4].

Així doncs, no correspon a la
jerarquia una funció directa en
l’organització de la societat. La seva
comesa és ensenyar i interpretar de
manera autèntica els principis
morals en aquest camp. Per això,
l’Església accepta qualsevol sistema
social en què es respecti la dignitat
humana. Els fidels han d’acollir el
magisteri social adherint-s’hi amb la
intel·ligència, la voluntat i les obres
(cf. Lc 10,16; Catecisme 2032 i 2037).

2. Relació entre l’Església i l’Estat

La religió i la política són àmbits
diferents, encara que no estan
separats perquè l’home religiós i el
ciutadà es fonen en la mateixa
persona, que ha de complir tant els



deures religiosos com els deures
socials, econòmics i polítics. No
obstant això, cal que «els fidels
aprenguin a distingir amb precisió
entre els drets i els deures que els
pertoquen per la seva pertinença a
l’Església i els que els corresponen
pel fet de ser membres de la societat
humana. S’esforçaran a harmonitzar
els uns amb els altres, tenint present
que en qualsevol afer temporal s’han
de guiar per la consciència cristiana,
atès que cap activitat humana, ni tan
sols en l’ordre temporal, no pot
sostreure’s a l’imperi de Déu. En el
nostre temps, concretament, és molt
important que tant aquesta distinció
com aquesta harmonia resplendeixin
amb summa claredat en el
comportament dels fidels»[5]. Pot
dir-se que en aquestes paraules es
resumeix la manera en què els
catòlics han de viure l’ensenyament
del Senyor: «Doneu al Cèsar el que és
del Cèsar i a Déu, el que és de
Déu» (Mt 22,21).



La relació entre l’Església i l’Estat
implica, per tant, una distinció sense
separació, una unió sense confusió
(cf. Mt 22,15-21). Aquesta relació serà
correcta i fructuosa si segueix tres
principis fonamentals: acceptar
l’existència d’un àmbit ètic que
precedeix i informa l’esfera política,
distingir entre la missió de la religió i
la de la política, afavorir la
col·laboració entre aquests dos
àmbits.

a) Els valors morals han d’informar
la vida política

La proposta d’un «estat ètic», que
pretén regular el comportament
moral dels ciutadans, és una teoria
àmpliament rebutjada, ja que ben
sovint mena al totalitarisme o,
almenys, implica una tendència
marcadament autoritària. A l’Estat
no li correspon decidir què està bé o
què està malament. En canvi, sí té
l’obligació de cercar i promoure el bé



comú i, per aconseguir-ho, de
vegades necessitarà regular el
comportament dels ciutadans.

Aquest rebuig a un «estat ètic»,
tanmateix, no ha de conduir a l’error
oposat: la «neutralitat» moral de
l’Estat, que de fet ni existeix ni es pot
donar. En efecte, els valors morals
indiquen els criteris que afavoreixen
el desenvolupament integral de les
persones. Aquest desenvolupament,
en la dimensió social, forma part del
bé comú terrenal i el principal
responsable del bé comú és l’Estat.
Entre altres coses, l’Estat ha
d’afavorir la conducta moral de les
persones, almenys en la vida social.

b) L’Església i l’Estat es diferencien
en la seva natura i els seus fins

L’Església ha rebut de Crist el mandat
apostòlic: «Aneu, doncs, convertiu
tots els pobles batejant-los en el nom
del Pare i del Fill i de l’Esperit
Sant» (Mt 28,19). Amb la doctrina i



l’activitat apostòlica, l’Església
contribueix a la recta ordenació de
les coses temporals, de manera que
serveixin l’home per assolir el fi
últim i no l’en desviïn.

Els mitjans que l’Església utilitza per
dur a terme la seva missió són,
principalment, espirituals: la
predicació de l’evangeli,
l’administració dels sagraments,
l’oració. També necessita utilitzar
mitjans materials, adequats a la
natura dels seus membres, que són
persones humanes (cf. Ac 4,32-37;
1Tm 5,18): aquests mitjans han de ser
sempre conformes amb l’evangeli.
L’Església necessita, a més a més,
independència per realitzar la seva
missió al món, però no un predomini
de caràcter polític o econòmic (cf. 
Catecisme 2246; Compendi de la
doctrina social de l’Església 426)[6].

L’Estat és una institució que deriva
de la natural sociabilitat humana, la



finalitat de la qual és el bé comú
temporal de la societat civil. Aquest
bé no és només material sinó també
espiritual, perquè els membres de la
societat són persones amb cos i
ànima. El progrés social requereix, a
més de mitjans materials, molts
altres béns de caràcter espiritual: la
pau, l’ordre, la justícia, la llibertat, la
seguretat, etc. Aquests béns només es
poden aconseguir mitjançant
l’exercici de les virtuts socials, que
l’Estat ha de promoure i tutelar (per
exemple, la moralitat pública).

La diversitat entre l’àmbit religiós i el
polític implica que l’Estat no es
revesteix de «sacralitat» ni ha de
governar les consciències, ja que el
fonament moral de la política es
troba fora de la mateixa política. A
més a més, l’Església no posseeix un
poder polític coercitiu. La pertinença
a l’Església, des del punt de vista
civil, és voluntària: per tant, la seva
potestat és de caràcter espiritual i no



imposa una única solució política.
D’aquesta manera, l’Estat i l’Església
s’ajusten a les seves pròpies funcions,
i això afavoreix la llibertat religiosa i
social.

D’aquí deriven dos drets importants:
el dret a la llibertat religiosa, que
consisteix en una immunitat a la
coacció de l’Estat en matèria
religiosa, i el dret a la llibertat
d’actuació dels catòlics respecte a la
jerarquia en matèria temporal,
encara que amb l’obligació de seguir
el magisteri (cf. CIC 227). A més a
més l’Església, «en predicar la veritat
evangèlica i il·luminar tots els sectors
de l’acció humana amb la seva
doctrina i el testimoniatge dels
cristians, respecta i promou també la
llibertat i la responsabilitat
polítiques dels ciutadans»[7].

c) Col·laboració entre l’Església i
l’Estat



La distinció entre l’Església i l’Estat
no implica —com s’ha dit— que
estiguin totalment separats, ni que
l’Església hagi de reduir l’acció
pròpia a l’àmbit privat i espiritual.
Certament l’Església «no pot ni ha de
substituir l’Estat; però tampoc no pot
ni ha de quedar-se al marge en la
lluita per la justícia»[8]. En aquest
sentit, l’Església té el dret i el deure
«d’ensenyar la seva doctrina social,
d’exercir sense traves la seva missió
entre els homes i de formular un
judici moral també sobre les
matèries referents a l’ordre polític,
quan ho exigeixin els drets
fonamentals de la persona o la
salvació de les ànimes»[9].

Així, per exemple, l’Església pot i ha
d’assenyalar que una llei és injusta
perquè és contrària a la llei natural
(lleis sobre l’avortament o el divorci),
o que determinats costums o
situacions són immorals encara que
el poder civil els permeti, o que els



catòlics no han de donar suport a
aquelles persones o partits que es
proposin objectius contraris a la llei
de Déu i, per tant, a la dignitat de la
persona humana i al bé comú[10].

Tant l’Església com l’activitat política
—que els governants exerceixen a
través de les diverses institucions o
els partits—, encara que per un títol
divers, estan al servei de l’home i
«realitzaran amb més eficàcia aquest
servei per al bé de tothom com més
sana i millor sigui la col·laboració els
dos àmbits»[11]. Si la comunitat
política —és a dir, la societat
considerada en conjunt: governants i
governats d’un determinat estat—
ignora l’Església, es contradiu a si
mateixa, ja que obstaculitza els drets
i els deures d’una part dels
ciutadans, concretament dels fidels
catòlics.

Les formes pràctiques de regular
aquestes relacions poden variar



segons les circumstàncies: per
exemple, no serà la mateixa en
països de tradició catòlica que en
d’altres en què la presència dels
catòlics és minoritària.

Un aspecte essencial que s’ha de
cuidar sempre és la salvaguarda del
dret a la llibertat religiosa[12].
Vetllar pel respecte d’aquest dret és
vetllar pel respecte de tot l’ordre
social. El dret a la llibertat social i
civil en matèria religiosa és la font i
síntesi de tots els drets de l’home[13].

En molts països hi ha una constitució
(o sistema de lleis fonamentals que
regulen el sistema de govern d’un
estat) que garanteix àmpliament la
llibertat religiosa de tots els
ciutadans i grups religiosos. Per
aquest camí, l’Església també pot
trobar la llibertat suficient per
complir la seva missió i l’espai per
realitzar iniciatives apostòliques[14].



A més a més, si és possible, l’Església
procura establir acords amb l’Estat,
anomenats en general concordats, en
els quals es pacten solucions
concretes per a les qüestions
eclesiàstiques relacionades amb la
finalitat de l’Estat: la llibertat de
l’Església i les entitats eclesiàstiques
per exercir la seva missió, els
convenis en matèria econòmica, els
dies de festa, etc.

3. Règim sobre les qüestions
mixtes

Hi ha matèries en què tant l’Església
com l’Estat han d’intervenir des de
les competències i les finalitats
respectives (anomenades qüestions
mixtes), com són l’educació, el
matrimoni, la comunicació social,
l’assistència als necessitats[15]. En
aquestes matèries és especialment
necessària la col·laboració, de
manera que cadascú pugui complir



la seva missió sense que l’altre ho
impedeixi[16].

a) A l’Església li pertoca regular el
matrimoni dels catòlics, encara que
només ho sigui un dels contraents;
també perquè el matrimoni és un
sagrament i a l’Església li correspon
establir les normes per administrar-
lo. D’altra banda, pertoca a l’Estat
regular-ne els efectes d’ordre civil: el
règim de béns entre els esposos, etc.
(cf. CIC 1059). L’Estat té el deure de
reconèixer als catòlics el dret a
contreure matrimoni canònic.

b) L’educació dels fills —també en
matèria religiosa— correspon als
pares per dret natural. Són ells els
qui han de determinar el tipus
d’ensenyament que desitgen per als
fills i els mitjans de què se serviran
per a aquest fi (l’escola, la catequesi,
etc.)[17]. Allí on no sigui suficient la
iniciativa dels pares o dels grups
socials, l’Estat ha d’establir



subsidiàriament les seves pròpies
escoles, respectant sempre el dret
dels pares sobre l’orientació de
l’educació dels fills.

En aquest dret dels pares està inclòs
que puguin promoure i dirigir
escoles en què els fills rebin una
educació adequada. Tenint en
compte la funció social d’aquestes
escoles, l’Estat ha de reconèixer-les i
subvencionar-les[18]. I també que els
fills rebin a les escoles —estatals o no
— un ensenyament que estigui
d’acord amb les seves conviccions
religioses[19].

Pertoca a l’Estat dictar les normes
relatives a l’ensenyament que siguin
necessàries per al bé comú (els
nivells, els graus, l’accés de tots a la
instrucció, els continguts mínims per
obtenir els graus corresponents, el
reconeixement de títols, etc.). És una
tirania que l’Estat pretengui
reservar-se, encara que sigui



indirectament, el monopoli de
l’ensenyament (cf. CIC 797).

A l’Església li correspon sempre
determinar i vigilar tot el que es
refereix a l’ensenyament i la difusió
de la religió catòlica: els programes,
els continguts, els llibres, la idoneïtat
dels professors. És un aspecte de la
potestat del magisteri que competeix
a la jerarquia, i és un dret de
l’Església per defensar i garantir la
seva pròpia identitat i la integritat de
la seva doctrina. Ningú no pot, per
tant, erigir-se en mestre de la
doctrina catòlica —a les escoles de
qualsevol nivell— si no està aprovat
per l’autoritat eclesiàstica (cf. CIC
804-805).

L’Església també té el dret a establir
els propis centres d’ensenyament
(oficialment catòlics), i a obtenir que
siguin reconeguts i rebin ajudes
estatals en les mateixes condicions
que els altres centres no estatals,



sense que per aquest motiu hagin de
renunciar a l’ideari catòlic o a la
dependència de l’autoritat
eclesiàstica (cf. CIC 800).

c) A més a més, l’Església té el dret a
promoure iniciatives socials que
siguin congruents amb la missió
religiosa (hospitals, mitjans de
comunicació, orfenats, centres
d’acollida) i a aconseguir que l’Estat
reconegui aquestes obres
«catòliques» en les mateixes
condicions que la resta d’iniciatives
d’aquest tipus promogudes per
particulars (exempcions fiscals,
titulació del personal, subvencions,
col·laboració de voluntaris,
possibilitat de recaptar donatius,
etc.).

4. Laïcitat i laïcisme

Una qüestió de gran actualitat és la
distinció entre laïcitat i laïcisme. Per
laïcitat s’entén que l’Estat és
autònom respecte a les lleis



eclesiàstiques; mentre que el
laïcisme pretén una autonomia de la
política respecte a l’ordre moral i al
mateix designi diví, i tendeix a reduir
la religió a l’esfera purament
privada. D’aquesta manera, el
laïcisme conculca el dret a la llibertat
religiosa i perjudica l’ordre social (cf.
Compendi de la doctrina social de
l’Església 572). Una autèntica laïcitat
evita dos extrems: d’una banda, la
imposició d’una teoria moral que
transformi la societat civil en un
estat ètic[20]; d’altra banda, el rebuig
a priori dels valors morals que
provenen d’àmbits culturals,
religiosos, etc., que són de lliure
pertinença i no han de ser gestionats
des del poder[21].

A més a més, cal subratllar que és
il·lusori i injust demanar que els
fidels actuïn en política «com si Déu
no existís». És il·lusori, perquè totes
les persones actuen basant-se en les
seves conviccions culturals



(religioses, filosòfiques, polítiques,
etc.), derivades o no d’una fe
religiosa: per tant, són conviccions
que influeixen sobre el
comportament social dels ciutadans.
És injust, perquè els no catòlics
apliquen les seves pròpies doctrines,
independentment de quin n’hagi
estat l’origen.

Actuar en política d’acord amb la
pròpia fe, si és coherent amb la
dignitat de les persones, no significa
que la política estigui sotmesa a la
religió: significa que la política està
al servei de la persona i, per tant, ha
de respectar-ne les exigències
morals, que és tant com dir que ha de
respectar i afavorir la dignitat de tot
ésser humà. Així mateix, viure
l’interès polític per un motiu
transcendent s’ajusta perfectament a
la natura humana i, per això,
estimula aquest interès i produeix
més bons resultats.



5. El pluralisme social dels catòlics

Tot el que s’ha dit concorda amb el
legítim pluralisme dels catòlics en
l’àmbit social. En efecte, els mateixos
objectius útils es poden aconseguir a
través de diversos camins: per tant,
és raonable un pluralisme d’opinions
i actuacions per aconseguir una meta
social. És natural que els partidaris
de cada solució cerquin legítimament
realitzar-la. No obstant això, cap
opció no té la garantia de ser l’única
alternativa adequada —entre altres
coses perquè la política treballa en
part amb futuribles: és l’art de
realitzar el que és possible— i,
encara menys, de ser l’única que
respon a la doctrina de l’Església[22]:
«Ningú no té el dret a reivindicar en
exclusiva l’autoritat de l’Església a
favor de la seva opció»[23].

En aquest sentit tots els fidels,
especialment els laics, tenen el dret
que en l’Església se’ls reconegui la



legitima autonomia per gestionar els
afers temporals segons les seves
pròpies conviccions i preferències,
sempre que siguin coherents amb la
doctrina catòlica. I tenen el deure de
no implicar l’Església en les decisions
personals i en les actuacions socials
seves, i de no presentar aquestes
solucions com a solucions
catòliques[24].

El pluralisme no és un mal menor,
sinó un element positiu —com ho és
la llibertat— de la vida civil i
religiosa. És preferible acceptar una
diversitat en els aspectes temporals
que aconseguir una presumpta
eficàcia uniformant les opcions i
minvant la llibertat personal. No
obstant això, no s’ha de confondre el
pluralisme amb el relativisme
ètic[25]. Més encara, un autèntic
pluralisme requereix un conjunt de
valors com a suport de les relacions
socials.



El pluralisme és moralment
admissible sempre que es tracti de
decisions encaminades al bé
personal i social; però no ho és si la
decisió és contrària a la llei natural, a
l’ordre públic i als drets fonamentals
de les persones (cf. Catecisme 1901).
Si s’eviten aquests casos extrems,
convé fomentar el pluralisme en
matèries temporals, com un bé per a
la vida personal, social i eclesial.

Enrique Colom

Bibliografia bàsica

Catecisme de l’Església catòlica
2104-2109; 2244-2246; 2419-2425.

Concili II del Vaticà, const. Gaudium
et spes 74-76; decl. Dignitatis
humanae 1-8; 13-14.

Joan Pau II, exh. ap. Christifideles
laici, 30-XII-88, 36-44.

Lectures recomanades



Sant Josepmaria, homilia «Estimar el
món apassionadament», a Converses
amb monsenyor Escrivà de Balaguer
113-123.

Congregació per a la Doctrina de la
Fe, Nota doctrinal sobre algunes
qüestions relatives al compromís i la
conducta dels catòlics en la vida
política, 24-XI-2002.

Compendi de la doctrina social de
l’Església 49-55; 60-71; 189-191;
238-243; 377-427.

[1] Joan Pau II, enc. Sollicitudo rei
socialis, 30-XII-1987, 8. Cf. Pau VI,
exh. ap. Evangelii nuntiandi, 8-
XII-1975, 29 i 30; Joan Pau II, Discurs
a Puebla, III; enc. Redemptor hominis,
4-III-1979, 15; Compendi de la
doctrina social de l’Església 64 i 71.



[2] Cf. Pau VI, exh. ap. Evangelii
nuntiandi 31. La unió del que és
humà amb el que és diví és molt
pròpia de l’Opus Dei: el seu fundador
deia que tota la vida dels fidels de
l’Opus Dei és «un servei de metes
exclusivament sobrenaturals, perquè
l’Opus Dei no és ni serà mai —ni
podrà ser-ho— un instrument
temporal; però és al mateix temps un
servei humà, perquè no feu més que
tractar d’aconseguir la perfecció
cristiana en el món, rectament, amb
la vostra actuació libèrrima i
responsable en tots els camps de
l’activitat ciutadana. Un servei
abnegat, que no envileix; sinó que
educa, que engrandeix el cor —el fa
més romà, en el sentit més elevat
d’aquesta paraula— i mena a cercar
l’honor i el bé de la gent de cada país:
perquè hi hagi cada dia menys
pobres, menys ignorants, menys
ànimes sense fe, menys desesperats,
menys guerres, menys inseguretat,
més caritat i més pau» (sant



Josepmaria, Carta 31-V-1943, n. 1, a J.
L. Illanes, F. Ocáriz, P. Rodríguez, El
Opus Dei en la Iglesia, Rialp, Madrid
1993, p. 178).

[3] Cf. Pau VI, exh. ap. Evangelii
nuntiandi 9, 33-35; Congregació per a
la Doctrina de la Fe, instr. Libertatis
conscientia, 23-III-1986, 23.

[4] Parlant dels valors que
afavoreixen el desenvolupament de
la dignitat humana, el Compendi de la
doctrina social de l’Església indica el
següent: «El respecte de la legítima
autonomia de les realitats terrenals
porta l’Església a no assumir
competències específiques d’ordre
tècnic i temporal; però no li impedeix
d’intervenir per mostrar com, en les
diferents opcions de l’home, aquests
valors són afirmats o, al contrari,
negats» (Compendi de la doctrina
social de l’Església 197). Cf. Concili II
del Vaticà, const. Gaudium et spes 36 i
42; Pau VI, enc. Populorum



progressio, 26-III-1967, 13; Joan Pau
II, enc. Sollicitudo rei socialis 41; 
Compendi de la doctrina social de
l’Església 68 i 81.

[5] Concili II del Vaticà, const. Lumen
gentium 36. Cf. Catecisme 912.

[6] Cf. Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 76; decl. Dignitatis
humanae 13.

[7] Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 76.

[8] Benet XVI, enc. Deus caritas est,
25-XII-2005, 28. Cf. Benet XVI, Discurs
a Verona, 19-X-2006.

[9] Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 76.

[10] Cf. ibid., 40 i 41.

[11] Ibid., 76. Cf. Compendi de la
doctrina social de l’Església 425.



[12] Aquest dret no consisteix en el
fet que l’home tingui llibertat davant
Déu per escollir una religió o una
altra, perquè només hi ha una religió
veritable i l’home té l’obligació de
cercar la veritat i, una vegada
trobada, abraçar-la (cf. Concili II del
Vaticà, decl. Dignitatis humanae 1). El
dret a la llibertat religiosa «consisteix
en el fet que tothom ha de ser
immune a la coacció, tant la que
procedeix de les persones particulars
com dels grups socials i de qualsevol
altra potestat humana, i això de tal
manera que en matèria religiosa no
s’obligui ningú a obrar contra la seva
consciència ni se li impedeixi actuar
d’acord amb ella, en privat i en
públic, tant sol com associat amb
d’altres, dins els límits
obligats» (Concili II del Vaticà, decl. 
Dignitatis humanae 2).

«El respecte, per part de l’Estat, del
dret a la llibertat religiosa és un signe
del respecte a la resta de drets



humans fonamentals, perquè es
reconeix implícitament que hi ha un
ordre que supera la dimensió política
de l’existència, un ordre que neix de
l’esfera de la adhesió lliure a una
comunitat de salvació anterior a
l’Estat» (Joan Pau II, Discurs, 9-I-1989,
6). Es diu que la comunitat de
salvació és anterior a l’Estat perquè
la persona s’hi incorpora amb vista a
un fi que es troba en un pla superior
al dels fins de la comunitat política.

[13] Cf. Joan Pau II, enc. Centesimus
annus, 1-V-1991, 47.

El dret a la llibertat en matèria
religiosa «està lligat al de totes les
altres llibertats»; més encara, totes
les llibertats el «reclamen com a
fonament» (Joan Pau II, Discurs, 23-
III-91, 2).

[14] Cf. Concili II del Vaticà, decl. 
Dignitatis humanae 13.



[15] Sempre que les circumstàncies
ho permetin, la Santa Seu estableix
relacions diplomàtiques amb els
estats per mantenir una via de diàleg
permanent en les qüestions que
interessen les dues parts (cf. 
Compendi de la doctrina social de
l’Església 427).

[16] Per tant, s’ha de sostenir
clarament el següent: «No és veritat
que hi hagi oposició entre ser bon
catòlic i servir amb fidelitat la
societat civil. De la mateixa manera,
com no hi ha motiu per què topin
l’Església i l’Estat, en l’exercici
legítim de la seva autoritat
respectiva, de cara a la missió que
Déu els ha confiat» (sant Josepmaria, 
Solc 301).

[17] «El dret i el deure de l’educació
que tenen els pares són primordials i
inalienables» (Catecisme 2221). Cf.
Joan Pau II, exh. ap. Familiaris
consortio, 22-XI-1981, 36.



[18] Cf. Joan Pau II, exh. ap. 
Familiaris consortio 40.

[19] «Com a primers responsables de
l’educació dels seus fills, els pares
tenen el dret d’escollir-los una escola
que correspongui a les seves
conviccions. És un dret fonamental.
Els pares, tant com els sigui possible,
tenen el deure d’escollir aquelles
escoles que els ajudaran en la seva
tasca d’educadors cristians. Els
poders públics tenen el deure de
garantir aquest dret dels pares i
d’assegurar les condicions reals del
seu exercici» (Catecisme 2229).

[20] Cf. Pau VI, carta ap. Octogesima
adveniens, 14-V-1971, 25; Joan Pau II,
enc. Centesimus annus 25.

[21] Cf. Congregació per a la Doctrina
de la Fe, Nota doctrinal sobre algunes
qüestions relatives al compromís i la
conducta dels catòlics en la vida
política, 24-XI-2002, 6; Compendi de la
doctrina social de l’Església 571.



[22] Cf. Concili II del Vaticà, const. 
Gaudium et spes 75; Pau VI, carta ap. 
Octogesima adveniens 50; Compendi
de la doctrina social de l’Església 417.

[23] Ibid., 43.

[24] Cf. sant Josepmaria, Converses
amb monsenyor Escrivà de Balaguer
117.

[25] «Una concepció relativista del
pluralisme no té res a veure amb la
legítima llibertat dels ciutadans
catòlics d’elegir, entre les opinions
polítiques compatibles amb la fe i la
llei moral natural, aquella que,
segons el propi criteri, es conforma
més bé amb les exigències del bé
comú. La llibertat política no està ni
pot estar basada en la idea
relativista, segons la qual totes les
concepcions sobre el bé de l’home
són igualment veritables i tenen el
mateix valor; sinó sobre el fet que les
activitats polítiques apunten, cas per
cas, cap a la realització extremament



concreta de l’autèntic bé humà i
social en un context històric,
geogràfic, econòmic, tecnològic i
cultural ben determinat. La pluralitat
de les orientacions i solucions, que
han de ser en tot cas moralment
acceptables, sorgeix precisament de
la concreció dels fets particulars i de
la diversitat de les
circumstàncies» (Congregació per a
la Doctrina de la Fe, Nota doctrinal
sobre algunes qüestions relatives al
compromís i la conducta dels catòlics
en la vida política, 24-XI-2002, 3). Cf. 
Compendi de la doctrina social de
l’Església 569 i 572.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-
cristiana-15-lesglesia-i-lestat/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-15-lesglesia-i-lestat/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-15-lesglesia-i-lestat/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-15-lesglesia-i-lestat/

	Tema 15. L’Església i l’Estat

