opusdei.org

Tema 1. I’existéncia
de Déu

La dimensio religiosa
caracteritza I’ésser huma.
Purificades de la supersticio, les
expressions de la religiositat
humana manifesten que hi ha
un Déu creador.

15/01/2011

1. La dimensio religiosa de I’ésser
huma

La dimensio religiosa caracteritza
I’ésser huma des dels origens.
Purificades de la supersticid, causada



en definitiva per la ignorancia i el
pecat, les expressions de la
religiositat humana manifesten la
conviccié que hi ha un Déu creador,
del qual depenen el mon i la nostra
existencia personal. Si és veritat que
el politeisme ha acompanyat moltes
fases de la historia humana, també és
veritat que la dimensié més pregona
de la religiositat humana i de la
saviesa filosofica ha cercat la
justificacio radical del mon i de la
vida humana en un Déu unic,
fonament de la realitat i compliment
de la nostra aspiracio a la felicitat (cf.
Catecisme 28)[1].

Malgrat la diversitat de les
expressions artistiques, filosofiques,
literaries, etc. presents en la cultura
dels pobles, totes tenen en comu la
reflexid sobre Déu i sobre les
questions centrals de I’existencia
humana: la vida i la mort, el bé iel
mal, el desti ultim i el sentit de totes
les coses [2]. Tal com aquestes



manifestacions de I’esperit huma han
testimoniat al llarg de la historia, es
pot dir que la referéncia a Déu
pertany a la cultura humana i
constitueix una dimensio essencial
de la societat i dels homes. Per tant,
la llibertat religiosa representa el
primer dels drets i la recerca de Déu,
el primer dels deures: tots els homes
«per la seva propia natura i per
obligacio moral estan obligats a
adherir-se a la veritat, una vegada
coneguda» [3]. La negacio de Déu i
I'intent d’excloure’l de la cultura i de
la vida social i civil son fenomens
relativament recents, limitats a
algunes arees del mon occidental. El
fet que els grans interrogants
religiosos 1 existencials romanguin
invariables en el temps[4] contradiu
la idea que la religio estigui
circumscrita a una fase «infantil» de
la historia humana, destinada a
desapareixer amb el progrés del
coneixement.



El cristianisme assumeix tot el que hi
ha de bo en la investigacid i en
I’adoracio de Déu manifestada
historicament per la religiositat
humana. Pero, alhora, revela el
significat auténtic que tenen: el d’'un
cami cap al Déu unic i veritable, que
s’ha revelat en I’historia de la
salvacio lliurada al poble d’Israel i
que ha vingut a nosaltres fent-se
home en Jesucrist, Verb Encarnat [5].

2. De les criatures materials a Déu

L’intel-lecte huma pot conéixer
I’existencia de Déu acostant-s’hi a
través d’un cami que parteix del mon
creat i que recorre dos itineraris: les
criatures materials i la persona
humana. Encara que aquest cami
hagi estat fressat especialment per
autors cristians, els itineraris que,
partint de la natura i de les activitats
de ’esperit huma, porten fins a Déu
han estat exposats i recorreguts per



molts filosofs i pensadors de diverses
époques i cultures.

Les vies cap a I’existéncia de Déu
també s’anomenen proves, no en el
sentit que la ciéncia matematica o
natural dona a aquest terme, sino
com a arguments filosofics
convergents i convincents que el
subjecte compren amb més o menys
profunditat depenent de la seva
formacio especifica (cf. Catecisme
31). Que les proves de I’existencia de
Déu no puguin entendre’s en el
mateix sentit que les proves
utilitzades per les ciéncies
experimentals es dedueix amb
claredat del fet que Déu no és objecte
del nostre coneixement empiric.

Cada via cap a I’existéncia de Déu
ateny nomeés un aspecte concret o
una dimensio de la realitat absoluta
de Déu, el de I’especific context
filosofic que la via estudia: «A partir
del moviment i de I’esdevenir, de la



contingéncia, de ’ordre i de la
bellesa del mon, podem coneixer Déu
com a origen i fi de I'univers» (
Catecisme 32). La riquesaila
incommensurabilitat de Déu son tan
grans que cap d’aquestes vies pot
arribar ailladament a una imatge de
Déu completa i personal, sino que
només en mostren algun vessant:
existencia, intel-ligencia,
providencia, etc.

Entre les anomenades vies
cosmologiques, unes de les més
conegudes son les celebres cinc vies
elaborades per sant Tomas d’Aquino,
que recullen en gran manera les
reflexions de filosofs anteriors. Per
comprendre-les fa falta conéixer
alguns elements de metafisica [6] .
Les dues primeres vies proposen la
idea que les cadenes causals (pas de
la potencia a ’acte, pas de la causa
eficient a I’efecte) que observem en
la natura no poden prosseguir en el
passat fins a I'infinit, sino que han de



recolzar-se en un primer motor i
sobre una primera causa. La tercera,
partint de ’observacio de la
contingencia i la limitacio dels ens
naturals, dedueix que han d’estar
causats per un ens incondicionat i
necessari. La quarta, considerant els
graus de perfeccio participada que es
troben en les coses, dedueix
I’existencia d’'una font per a totes
aquestes perfeccions. La cinquena
via, observant ’ordre i el finalisme
presents al mon, consequiéncia de
I’especificitat i ’estabilitat de les lleis
que el governen, dedueix I’existéncia
d’una intel-ligéncia ordenadora que
sigui també causa final de tot.

Diversos autors han proposat aquests
itineraris i altres d’analegs, amb
diversos llenguatges i formes
diferents, fins als nostres dies. Per
tant, son plenament actuals, encara
que per comprendre’ls cal partir
d’un coneixement de les coses basat
en el realisme (en contraposicio a



formes de pensament ideologic) i no
reduir el coneixement de la realitat
nomeés al pla empiric experimental
(en evitar el reduccionisme
ontologic). Aixi el pensament huma
pot, en definitiva, ascendir dels
efectes visibles a les causes invisibles
(afirmacio del pensament metafisic).

El coneixement de Déu és també
accessible al sentit comu, és a dir, al
pensament filosofic espontani que
exercita tot ésser huma, com a
resultat de I’experiéncia existencial
de cadascu: la meravella davant la
bellesa i ’ordre de la natura, la
gratitud pel do gratuit de la vida, el
fonament ilaraod del bé i de ’amor.
Aquest tipus de coneixement també
és important per copsar a quin
subjecte es refereixen les proves
filosofiques de 'existéncia de Déu:
sant Tomas, per exemple, acaba les
cinc vies unint-les amb I’afirmacié
seguent: «I aixo és el que tots
anomenen Déu.»



El testimoniatge de la Sagrada
Escriptura (cf. Sv 13,1-9; Rm 1,18-20;
Ac 17,22-27) i els ensenyaments del
magisteri de ’Església confirmen que
I'intel-lecte huma pot arribar fins al
coneixement de I'existéncia del Déu
creador, partint de les criatures [7]
(cf. Catecisme 36-38). Tanmateix, ja
sigui ’Escriptura, ja sigui el
magisteri, adverteixen que el pecat i
les males disposicions morals poden
fer més dificil aquest reconeixement.

3. L’esperit huma manifesta Déu

L’ésser huma percep la singularitat i
la preeminéncia que té sobre la resta
de la natura. Tot i que comparteix
molts aspectes de la vida biologica
amb altres espeécies animals, es
reconeix unic en la seva
fenomenologia: reflexiona sobre si
mateix, és capac del progrés cultural
i tecnic, percep la moralitat de les
propies accions, transcendeix amb el
coneixement i la voluntat, pero



sobretot amb la llibertat, la resta del
cosmos material [8] . En definitiva,
I’ésser huma és subjecte d’una vida
espiritual que transcendeix la
materia de la qual, tanmateix, depén
[9] . Des dels origens, la cultura ila
religiositat dels pobles han explicat
aquesta transcendencia de I’ésser
huma afirmant la seva dependencia
de Déu, del qual la vida humana
conté un reflex. En sintonia amb
aquest comu sentir de la rao, la
revelacid judeocristiana ensenya que
I’ésser de ’home ha estat creat a
imatge i semblanca de Déu (cf. Gn
1,26-28).

La persona humana va en cami cap a
Déu. Hi ha itineraris que condueixen
a Déu partint de la propia
experiéncia existencial: «<Amb
I’obertura a la veritat i a la bellesa,
amb el sentit del bé moral i de la
llibertat, amb la veu de la
consciencia i I’aspiracio a 'infinitia
la felicitat, ’home es pregunta sobre



I’existéncia de Déu. En aquestes
obertures, percep signes de la seva
anima espiritual» (Catecisme 33).

La preséncia d’una consciéncia
moral que aprova el bé que fem 1
censura el mal que realitzem o
voldriem realitzar porta a reconeixer
un bé suprem, al qual estem cridats a
conformar-nos i del qual la nostra
consciéencia és el missatger. Partint
de ’experiéncia de la consciencia
humana i sense conéixer la revelacio
biblica, des de I’antiguitat diversos
pensadors han realitzat una reflexio
sobre la dimensio etica de I’actuacio
humana, reflexio de que és capag tot
home com a criatura creada a imatge
de Déu.

Juntament amb la consciencia
propia, ’ésser huma reconeix la
llibertat personal com a condici6 del
propi actuar moral. En aquest
reconeixer-se lliure, la persona
humana troba la corresponent



responsabilitat de les accions
personals i ’existencia d’ algu davant
el qual ha de ser responsable. Aquest
algu ha de ser més important que la
natura material i no inferior, siné
més gran, que els nostres semblants,
també cridats a ser responsables com
nosaltres. L’existéncia de la llibertat i
de la responsabilitat humanes
condueixen a I’existéncia d’un Déu
garant del bé i del mal, creador,
legislador i remunerador.

En l’actual context cultural es nega
sovint la veritat de la llibertat
humana i es redueix la persona a un
animal una mica més desenvolupat,
I’actuacio del qual estaria regulada
fonamentalment per pulsions
necessaries. En identificar la seu de
la vida espiritual (ment, consciéncia,
anima) amb la corporeitat dels
organs cerebrals i dels processos
neurofisiologics, es nega I’existéncia
de la moralitat de I’home. A aquesta
Visio es pot respondre amb



arguments que demostren, en el pla
de la rao i de la fenomenologia
humana, ’autotranscendencia de la
persona, el lliure arbitri que obra
també en les eleccions condicionades
per la natura i la impossibilitat de
reduir la ment al cervell.

En la presencia del mal i de la
injusticia al mon, molts també veuen
avui dia una prova de la no-
existéncia de Déu, perque si existis
no la permetria. En realitat, aquest
neguit i aquest interrogant son
també «vies» cap a Déu. La persona,
en efecte, percep el mal i la injusticia
com a privacions, com a situacions
doloroses injustificades, que
reclamen un bé i una justicia a que
s’aspira. Perque si ’estructura mes
intima del nostre ésser no aspirés al
bé, no veuriem en el mal un dany i
una privacio.

En I’ésser huma hi ha un desig
natural de veritat, de bé i de felicitat,



que son manifestacions de la nostra
aspiracio natural de veure Déu. Si tal
pretensio quedés frustrada, la
criatura humana quedaria
convertida en un ésser
existencialment contradictori, ja que
aquestes aspiracions son el nucli més
pregon de la vida espiritual i de la
dignitat de la persona. Presents en el
fons del cor, mostren I’existéncia
d’un creador que ens crida cap a si a
través de ’esperanca en ell. Si les
vies cosmologiques no asseguren la
possibilitat d’arribar a Déu com a
ésser personal, les vies
antropologiques (que parteixen de
I’home i dels seus desitjos naturals)
deixen entreveure que el Déu de qui
reconeixem la nostra dependeéncia ha
de ser una persona capag¢ d’estimar,
un ésser personal davant criatures
personals.

La Sagrada Escriptura conté
ensenyaments explicits sobre
I’existéncia d’una llei moral inscrita



per Déu en el cor de ’home (cf. Sir
15,11-20; S1 19; Rm 2,12-16). La
filosofia d’inspiracid cristiana I’ha
denominada llei moral natural ,
accessible als homes de tota época i
cultura, encara que el fet de
reconeixer-la, com en el cas de
I’existéncia de Déu, pot quedar
enfosquit pel pecat. El magisteri de
I’Església ha subratllat repetidament
I’existéncia de la consciencia
humana i de la llibertat com a vies
cap a Déu [10] .

4. La negacio de Déu: les causes de
Pateisme

Les diverses argumentacions
filosofiques utilitzades per «provar»
I’existencia de Déu no causen
necessariament la fe en Déu, sino
que només asseguren que aquesta fe
és raonable. I aix0 per diversos
motius: a ) condueixen I’home a
reconeixer alguns trets filosofics de
la imatge de Déu (bondat,



intel-ligéncia, etc.), entre els quals la
seva propia existéncia; pero no
indiquen res sobre qui és I’ésser
personal cap al qual es dirigeix I’acte
de fe; b ) la fe és la resposta lliure de
I’home a Déu que es revela, no una
deduccio filosofica necessaria; ¢ )
Déu mateix és causa de la fe; és ell
qui es revela gratuitament i mou el
cor de 'home amb la seva gracia
perque se li adhereixi; d ) cal
considerar la foscor i la incertesa
amb que el pecat fereix la rao de
I’home, les quals obstaculitzen de
reconeixer ’existencia de Déu i
donar una resposta de fe a la seva
paraula (cf. Catecisme 37). Per
aquests motius, particularment
I'altim, sempre és possible que
I’home negui Déu [11] .

L’ateisme té una manifestacio teorica
(intenta negar positivament Déu per
via racional) i una de practica (nega
Déu amb el propi comportament i
viu com si no existis). Una professio



d’ateisme positiu com a
consequéncia d’una analisi racional
de tipus cientific, empiric, és
contradictoria, perquée —com s’ha dit
— Déu no és objecte del saber
cientificoexperimental. Una negacio
positiva de Déu a partir de la
racionalitat filosofica és possible a
partir d’especifiques visions
aprioristiques de la realitat, de
caracter gairebé sempre ideologic,
especialment el materialisme. La
incongrueéncia d’aquestes visions pot
fer-se palesa amb I’ajuda de la
metafisica i d’'una gnoseologia
realista.

Una causa freqiient d’ateisme positiu
considera que afirmar Déu implica
penalitzar ’home: si Déu existeix,
llavors no seriem lliures, ni
gaudiriem d’autonomia plena en
I’existencia terrena. Aquest
enfocament ignora que la
dependéncia de la criatura de Déu
fonamenta la llibertat i ’'autonomia



de la mateixa criatura [12] . Es just a
I'inrevés: la historia dels pobles i la
nostra epoca cultural recent
ensenyen que quan es nega Déu,
s’acaba negant també I’home i la
seva dignitat transcendent.

D’altres arriben a negar Déu
considerant que la religio,
especificament el cristianisme,
representa un obstacle per al progrés
huma, perqué és fruit de la
ignorancia i la supersticid. Es pot
respondre a aquesta objecci6 a partir
de bases historiques: és possible
mostrar la influéncia positiva de la
revelacio cristiana sobre la concepcio
de la persona humana i dels seus
drets o, fins i tot, sobre l'origen i el
progres de les ciencies. ’Església
catolica ha considerat sempre la
ignorancia, i amb rad, un obstacle
cap a la fe veritable. En general,
aquells qui neguen Déu per afirmar
el perfeccionament i ’avanc de
I’home ho fan per defensar una visio



immanent del progrés historic que té
com a fi la utopia politica o un
benestar purament material, els
quals son incapacos de satisfer
plenament les expectatives del cor
huma.

Entre les causes de I’ateisme,
especialment de I’ateisme practic, cal
incloure també el mal exemple dels
creients, «en la mesura que, amb la
descurancga de I’educacio religiosa, o
amb l’exposicio inadequada de la
doctrina, o fins i tot amb els defectes
de la seva vida religiosa, moral i
social, han velat més aviat que
revelat el genui rostre de Déuide la
religio» [13] . De manera positiva, a
partir del Concili IT del Vatica
I’Església ha assenyalat sempre el
testimoniatge dels cristians com el
principal factor per realitzar una
necessaria nova evangelitzacio [14] .

5. L’agnosticisme i la indiferéncia
religiosa



L’agnosticisme, difés especialment en
els ambients intel-lectuals, sosté que
la ra6 humana no pot concloure res
sobre Déu i la seva existéncia. Ben
sovint els defensors d’aquesta
doctrina s’esforcen per menar una
vida personal i social compromesa,
pero sense cap referencia a un fi
ultim: cerquen de viure un
humanisme sense Déu. La posicid
agnostica acaba sovint identificant-se
amb l’ateisme practic. D’altra banda,
qui pretengués orientar els fins
parcials de I’existéncia personal
sense cap tipus de compromis cap al
qual tendeix naturalment el fi ultim
dels propis actes, en el fons ja hauria
elegit un fi, de caracter immanent,
per a la propia vida. De totes
maneres, la posicio agnostica mereix
respecte, si bé cal ajudar els qui la
defensen a demostrar que neguen
Déu amb rectitud i a mantenir-se
oberts a la possibilitat de reconeixer
que Déu existeix i que s’ha revelat en
I’historia.



La indiferéncia religiosa —també
anomenada irreligiositat—
representa avui la principal
manifestacié d’incredulitat i, com a
tal, ha rebut una atencio creixent per
part del magisteri de ’'Església [15] .
No s’assumeix seriosament la questio
de Déu, 0 no mereix prou
consideracio, perque és sufocada a la
practica per una vida orientada als
béns materials. La indiferéncia
religiosa coexisteix amb una certa
simpatia pel que és sacre i potser pel
que és pseudoreligids, pero gaudits
d’una manera moralment
descuidada, com si fossin béns de
consum. Per mantenir durant molt
de temps una posicio d’indiferencia
religiosa, ’ésser huma necessita
continues distraccions per no
detenir-se en els problemes
existencials més importants, que
queden apartats de la vida
quotidiana personal i de la
consciencia propia: el sentit de la
vida i de la mort, el valor moral de



les accions personals, etc. Pero, ja
que en la vida d’una persona hi ha
sempre esdeveniments que
«marquen la

diferencia» (enamorament,
paternitat i maternitat, morts
prematures, dolors i alegries, etc.), la
posicid d’ indiferentisme religios no
resulta sostenible al llarg de tota la
vida, perqué no podem evitar
d’interrogar-nos sobre Déu, almenys
alguna vegada. Partint d’aquests
esdeveniments existencialment
significatius, cal ajudar 'indiferent a
obrir-se amb serietat a la recerca i
I’afirmacio de Déu.

6. El pluralisme religios: hi ha un
Déu unic i veritable, que s’ha
revelat en Jesucrist

La religiositat humana —que, quan
és auteéntica, és cami cap al
reconeixement del Déu unic— s’ha
expressat i es manifesta en I’historia
i en la cultura dels pobles, en formes



diverses i de vegades també en el
culte d’imatges o idees diferents de la
divinitat. Les religions de la terra que
mostren una recerca sincera de Déu i
que valoren la dignitat transcendent
de 'home han de ser respectades:
I’Església catolica considera que en
aquestes religions hi ha una espurna,
gairebé una participacio, de la veritat
divina [16] . En acostar-se a les
diverses religions de la terra, la rao
humana suggereix un discerniment
oportu: reconeix la preséncia de
supersticio i d’ignorancia, de formes
d’irracionalitat, de practiques que no
estan d’acord amb la dignitatila
llibertat de la persona humana.

El dialeg interreligios no s’oposa a la
missio ni a evangelitzacid. Es més,
respectant la llibertat de cadascu, la
finalitat del dialeg ha de ser sempre
I’anunci de Crist. Les llavors de
veritat que les religions no cristianes
poden contenir son, de fet, llavors de
I’ unica veritat , que és Crist. Per tant,



aquestes religions tenen el dret de
rebre la revelacio i de ser conduides
a la maduresa mitjancant ’anunci de
Crist, cami, veritat i vida. No obstant
aixo, Déu no nega la salvacio a
aquells que, ignorant sense culpa
I’anunci de I’evangeli, viuen segons
la llei moral natural i reconeixen que
tenen el fonament personal en el Déu
unic i veritable [17] .

En el dialeg interreligios el
cristianisme pot procedir mostrant
que les religions de la terra, en tant
que sOn expressions auténtiques del
vincle amb el Déu veritable i unic,
aconsegueixen la plenitud en el
cristianisme. Només en Crist, Déu
revela I’home al mateix home, li
ofereix la solucio als seus enigmesili
revela el sentit pregon de les seves
aspiracions. Crist és I'inic mitjancer
entre Déu i els homes [18] .

El cristia pot afrontar el dialeg
interreligios amb optimisme i



esperanca, quan sap que tot ésser
huma ha estat creat a imatge del Déu
unic i veritable i que cadascu, si sap
reflexionar en el silenci del seu cor,
pot escoltar el testimoniatge de la
consciéencia personal, que també
condueix al Déu unic, revelat en
Jesucrist. «Per aix0 he nascut i per
aixo he vingut al mon:» —afirma
Jesus davant Pilat— «per donar
testimoniatge de la veritat; tot aquell
qui és de la veritat, escolta la meva
veu» (/n 18,37). En aquest sentit, els
cristians poden parlar de Déu sense
risc d’intolerancia, perque el Déu que
exhorten a reconeixer en la natura i
en la consciencia de cadascu, el Déu
que ha creat el cel i la terra, és el
mateix Déu de la historia de la
salvacid, que s’ha revelat al poble
d’Israel i s’ha fet home en Crist.
Aquest va ser l'itinerari seguit pels
primers cristians: van rebutjar que
s’adorés Crist com un més entre els
déus del Panted roma, perque
estaven convencuts de ’existéncia



d’un Déu unic i veritable, i alhora es
van afanyar a mostrar que el Déu
entrevist pels filosofs com a causa,
rad i fonament del mon, era i és el
mateix Déu de Jesucrist [19] .

Giuseppe Tanzella-Nitti
Bibliografia basica
Catecisme de IEsglésia catolica 27-49

Concili IT del Vatica, Const. Gaudium
et spes 4-22

Joan Pau II, Enc. Fides et ratio , 14-
IX-1998, 16-35.

Benet XVI, Enc. Spe salvi, 30-XI-2007,
4-12.

[1] Cf. Joan Pau II, Enc. Fides et ratio
14-1X-1998, 1.



[2] «Més enlla de totes les diferéncies
que caracteritzen els individus i els
pobles, hi ha una fonamental
dimensio comuna, ja que les diverses
cultures no son en realitat sino
modes diversos d’afrontar la qiestio
del significat de I’existéncia personal.
Precisament aqui podem identificar
una font del respecte que cal tenir
amb cada cultura i amb cada nacio.
Tota cultura és un esfor¢ de reflexio
sobre el misteri del mon i, en
particular, de ’home: és una manera
d’expressar la dimensio transcendent
de la vida humana. El cor de cada
cultura esta constituit per
I’acostament al més gran dels
misteris: el misteri de Déu», Joan Pau
II, Discurs a ’'ONU, Nova York,
5-10-1995, Magisterio , XVIII,2 (1995)
730-744,n. 9

[3] Concili IT del Vatica, Decl.
Dignitatis humanae 2.



[4] Cf. Concili II del Vatica, Const.
Gaudium et spes 10.

[5]Cf. Joan Pau II, Carta ap. Tertio
millennio adveniente, 10-XI-1994, 6;
Enc. Fides et ratio 2.

[6]Cf. sant Tomas d’Aquino,Summa
theologiae 1 q.2, a.3;Contra gentils 1, c.
13. Per a una exposicio detallada es
remet el lector a aquestes dues
referencies de sant Tomas i a algun
manual de metafisica o de teologia
natural.

[7] Cf. Concili I del Vatica, Const.Dei
Filius, 24-1IV-1870, DH 3004; Motu
proprioSacrorum Antistitum , 1-
[X-1910, DH 3538; Congregacio per a
la Doctrina de la Fe, Inst. Donum
veritatis , 24-V-1990, 10; Enc. Fides et
ratio 67.

[8] «<Hem aprés amb agraiment, ja
que percebem la felicitat a qué som
cridats, que totes les criatures han
estat tretes del no-res per Déu i per a



Déu: les racionals, els homes, tot i
que perdem la ra¢ tan sovint; i les
irracionals, aquelles que tresquen
per la superficie de la terra, o que
habiten a les entranyes del mon, o
que travessen la blavor del cel,
algunes fins a mirar el sol de fit a fit.
Pero, enmig d’aquesta meravellosa
varietat, nomeés nosaltres, els homes
—no parlo aqui dels angels— ens
unim al Creador per I’exercici de la
nostra llibertat: podem retre al
Senyor la gloria que li correspon com
a Autor de tot allo que existeix, o
negar-la-hi», sant Josepmaria, Amics
de Déu 24.

[9] Cf. Concili IT del Vatica, Const.
Gaudium et spes 18.

[10] Cf. ibid ., 17-18. En particular, la
doctrina sobre la consciencia moral i
la responsabilitat lligada a la llibertat
humana, a I’entorn de I’explicacid de
la persona humana com a imatge de
Déu, ha estat extensament



desenvolupada per Joan Pau II, Enc.
Veritatis splendor , 6-VIII-1993, 54-64.

[11] Cf. Concili II del Vatica, Const.
Gaudium et spes 19-21.

[12] Cf. ibid ., 36.
[13] Ibid ., 19.

[14] Cf. ibid ., 21; Pau VI, Enc.
Evangelii nuntiandi , 8-X11-1975, 21,
Joan Pau II, Enc. Veritatis splendor
93; Joan Pau II, Carta ap. Novo
millennio ineunte , 6-1-2001, cap. 3-4.

[15] Cf. Joan Pau II, Exh. ap.
Christifideles laici , 30-XII-1988, 34;
Enc. Fides et ratio 5.

[16] Cf. Concili IT del Vatica, Decl.
Nostra Aetate 2.

[17] Cf. Concili II del Vatica, Const.
Lumen gentium 16.

[18] Cf. Joan Pau II, Enc. Redemptoris
missio , 7-X11-1990, 5; Congregacio



per a la Doctrina de la Fe, Decl.
Dominus Iesus , 6-VIII-2000, 5.13-15.

[19] Cf. Joan Pau II, Enc. Fides et ratio
34; Benet XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, 5.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-
cristiana-1-lexistencia-de-deu/
(31/12/2025)


https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-1-lexistencia-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-1-lexistencia-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-1-lexistencia-de-deu/

	Tema 1. L’existència de Déu

