
opusdei.org

Tema 1. L’existència
de Déu

La dimensió religiosa
caracteritza l’ésser humà.
Purificades de la superstició, les
expressions de la religiositat
humana manifesten que hi ha
un Déu creador.

15/01/2011

1. La dimensió religiosa de l’ésser
humà

La dimensió religiosa caracteritza
l’ésser humà des dels orígens.
Purificades de la superstició, causada



en definitiva per la ignorància i el
pecat, les expressions de la
religiositat humana manifesten la
convicció que hi ha un Déu creador,
del qual depenen el món i la nostra
existència personal. Si és veritat que
el politeisme ha acompanyat moltes
fases de la història humana, també és
veritat que la dimensió més pregona
de la religiositat humana i de la
saviesa filosòfica ha cercat la
justificació radical del món i de la
vida humana en un Déu únic,
fonament de la realitat i compliment
de la nostra aspiració a la felicitat (cf.
Catecisme 28)[1].

Malgrat la diversitat de les
expressions artístiques, filosòfiques,
literàries, etc. presents en la cultura
dels pobles, totes tenen en comú la
reflexió sobre Déu i sobre les
qüestions centrals de l’existència
humana: la vida i la mort, el bé i el
mal, el destí últim i el sentit de totes
les coses [2]. Tal com aquestes



manifestacions de l’esperit humà han
testimoniat al llarg de la història, es
pot dir que la referència a Déu
pertany a la cultura humana i
constitueix una dimensió essencial
de la societat i dels homes. Per tant,
la llibertat religiosa representa el
primer dels drets i la recerca de Déu,
el primer dels deures: tots els homes
«per la seva pròpia natura i per
obligació moral estan obligats a
adherir-se a la veritat, una vegada
coneguda» [3]. La negació de Déu i
l’intent d’excloure’l de la cultura i de
la vida social i civil són fenòmens
relativament recents, limitats a
algunes àrees del món occidental. El
fet que els grans interrogants
religiosos i existencials romanguin
invariables en el temps[4] contradiu
la idea que la religió estigui
circumscrita a una fase «infantil» de
la història humana, destinada a
desaparèixer amb el progrés del
coneixement.



El cristianisme assumeix tot el que hi
ha de bo en la investigació i en
l’adoració de Déu manifestada
històricament per la religiositat
humana. Però, alhora, revela el
significat autèntic que tenen: el d’un
camí cap al Déu únic i veritable, que
s’ha revelat en l’historia de la
salvació lliurada al poble d’Israel i
que ha vingut a nosaltres fent-se
home en Jesucrist, Verb Encarnat [5].

2. De les criatures materials a Déu

L’intel·lecte humà pot conèixer
l’existència de Déu acostant-s’hi a
través d’un camí que parteix del món
creat i que recorre dos itineraris: les
criatures materials i la persona
humana. Encara que aquest camí
hagi estat fressat especialment per
autors cristians, els itineraris que,
partint de la natura i de les activitats
de l’esperit humà, porten fins a Déu
han estat exposats i recorreguts per



molts filòsofs i pensadors de diverses
èpoques i cultures.

Les vies cap a l’existència de Déu
també s’anomenen proves , no en el
sentit que la ciència matemàtica o
natural dóna a aquest terme, sinó
com a arguments filosòfics
convergents i convincents que el
subjecte comprèn amb més o menys
profunditat depenent de la seva
formació específica (cf. Catecisme
31). Que les proves de l’existència de
Déu no puguin entendre’s en el
mateix sentit que les proves
utilitzades per les ciències
experimentals es dedueix amb
claredat del fet que Déu no és objecte
del nostre coneixement empíric.

Cada via cap a l’existència de Déu
ateny només un aspecte concret o
una dimensió de la realitat absoluta
de Déu, el de l’específic context
filosòfic que la via estudia: «A partir
del moviment i de l’esdevenir, de la



contingència, de l’ordre i de la
bellesa del món, podem conèixer Déu
com a origen i fi de l’univers» ( 
Catecisme 32). La riquesa i la
incommensurabilitat de Déu són tan
grans que cap d’aquestes vies pot
arribar aïlladament a una imatge de
Déu completa i personal, sinó que
només en mostren algun vessant:
existència, intel·ligència,
providència, etc.

Entre les anomenades vies
cosmològiques, unes de les més
conegudes són les cèlebres cinc vies
elaborades per sant Tomàs d’Aquino,
que recullen en gran manera les
reflexions de filòsofs anteriors. Per
comprendre-les fa falta conèixer
alguns elements de metafísica [6] .
Les dues primeres vies proposen la
idea que les cadenes causals (pas de
la potència a l’acte, pas de la causa
eficient a l’efecte) que observem en
la natura no poden prosseguir en el
passat fins a l’infinit, sinó que han de



recolzar-se en un primer motor i
sobre una primera causa. La tercera,
partint de l’observació de la
contingència i la limitació dels ens
naturals, dedueix que han d’estar
causats per un ens incondicionat i
necessari. La quarta, considerant els
graus de perfecció participada que es
troben en les coses, dedueix
l’existència d’una font per a totes
aquestes perfeccions. La cinquena
via, observant l’ordre i el finalisme
presents al món, conseqüència de
l’especificitat i l’estabilitat de les lleis
que el governen, dedueix l’existència
d’una intel·ligència ordenadora que
sigui també causa final de tot.

Diversos autors han proposat aquests
itineraris i altres d’anàlegs, amb
diversos llenguatges i formes
diferents, fins als nostres dies. Per
tant, són plenament actuals, encara
que per comprendre’ls cal partir
d’un coneixement de les coses basat
en el realisme (en contraposició a



formes de pensament ideològic) i no
reduir el coneixement de la realitat
només al pla empíric experimental
(en evitar el reduccionisme
ontològic). Així el pensament humà
pot, en definitiva, ascendir dels
efectes visibles a les causes invisibles
(afirmació del pensament metafísic).

El coneixement de Déu és també
accessible al sentit comú, és a dir, al
pensament filosòfic espontani que
exercita tot ésser humà, com a
resultat de l’experiència existencial
de cadascú: la meravella davant la
bellesa i l’ordre de la natura, la
gratitud pel do gratuït de la vida, el
fonament i la raó del bé i de l’amor.
Aquest tipus de coneixement també
és important per copsar a quin
subjecte es refereixen les proves
filosòfiques de l’existència de Déu:
sant Tomàs, per exemple, acaba les
cinc vies unint-les amb l’afirmació
següent: «I això és el que tots
anomenen Déu.»



El testimoniatge de la Sagrada
Escriptura (cf. Sv 13,1–9; Rm 1,18–20; 
Ac 17,22–27) i els ensenyaments del
magisteri de l’Església confirmen que
l’intel·lecte humà pot arribar fins al
coneixement de l’existència del Déu
creador, partint de les criatures [7]
(cf. Catecisme 36–38). Tanmateix, ja
sigui l’Escriptura, ja sigui el
magisteri, adverteixen que el pecat i
les males disposicions morals poden
fer més difícil aquest reconeixement.

3. L’esperit humà manifesta Déu

L’ésser humà percep la singularitat i
la preeminència que té sobre la resta
de la natura. Tot i que comparteix
molts aspectes de la vida biològica
amb altres espècies animals, es
reconeix únic en la seva
fenomenologia: reflexiona sobre si
mateix, és capaç del progrés cultural
i tècnic, percep la moralitat de les
pròpies accions, transcendeix amb el
coneixement i la voluntat, però



sobretot amb la llibertat, la resta del
cosmos material [8] . En definitiva,
l’ésser humà és subjecte d’una vida
espiritual que transcendeix la
matèria de la qual, tanmateix, depèn 
[9] . Des dels orígens, la cultura i la
religiositat dels pobles han explicat
aquesta transcendència de l’ésser
humà afirmant la seva dependència
de Déu, del qual la vida humana
conté un reflex. En sintonia amb
aquest comú sentir de la raó, la
revelació judeocristiana ensenya que
l’ésser de l’home ha estat creat a
imatge i semblança de Déu (cf. Gn
1,26–28).

La persona humana va en camí cap a
Déu. Hi ha itineraris que condueixen
a Déu partint de la pròpia
experiència existencial: «Amb
l’obertura a la veritat i a la bellesa,
amb el sentit del bé moral i de la
llibertat, amb la veu de la
consciència i l’aspiració a l’infinit i a
la felicitat, l’home es pregunta sobre



l’existència de Déu. En aquestes
obertures, percep signes de la seva
ànima espiritual» (Catecisme 33).

La presència d’una consciència
moral que aprova el bé que fem i
censura el mal que realitzem o
voldríem realitzar porta a reconèixer
un bé suprem, al qual estem cridats a
conformar-nos i del qual la nostra
consciència és el missatger. Partint
de l’experiència de la consciència
humana i sense conèixer la revelació
bíblica, des de l’antiguitat diversos
pensadors han realitzat una reflexió
sobre la dimensió ètica de l’actuació
humana, reflexió de què és capaç tot
home com a criatura creada a imatge
de Déu.

Juntament amb la consciència
pròpia, l’ésser humà reconeix la
llibertat personal com a condició del
propi actuar moral. En aquest
reconèixer-se lliure, la persona
humana troba la corresponent



responsabilitat de les accions
personals i l’existència d’ algú davant
el qual ha de ser responsable. Aquest
algú ha de ser més important que la
natura material i no inferior, sinó
més gran, que els nostres semblants,
també cridats a ser responsables com
nosaltres. L’existència de la llibertat i
de la responsabilitat humanes
condueixen a l’existència d’un Déu
garant del bé i del mal, creador,
legislador i remunerador.

En l’actual context cultural es nega
sovint la veritat de la llibertat
humana i es redueix la persona a un
animal una mica més desenvolupat,
l’actuació del qual estaria regulada
fonamentalment per pulsions
necessàries. En identificar la seu de
la vida espiritual (ment, consciència,
ànima) amb la corporeïtat dels
òrgans cerebrals i dels processos
neurofisiològics, es nega l’existència
de la moralitat de l’home. A aquesta
visió es pot respondre amb



arguments que demostren, en el pla
de la raó i de la fenomenologia
humana, l’autotranscendència de la
persona, el lliure arbitri que obra
també en les eleccions condicionades
per la natura i la impossibilitat de
reduir la ment al cervell.

En la presència del mal i de la
injustícia al món, molts també veuen
avui dia una prova de la no-
existència de Déu, perquè si existís
no la permetria. En realitat, aquest
neguit i aquest interrogant són
també «vies» cap a Déu. La persona,
en efecte, percep el mal i la injustícia
com a privacions, com a situacions
doloroses injustificades, que
reclamen un bé i una justícia a què
s’aspira. Perquè si l’estructura més
íntima del nostre ésser no aspirés al
bé, no veuríem en el mal un dany i
una privació.

En l’ésser humà hi ha un desig
natural de veritat, de bé i de felicitat,



que són manifestacions de la nostra
aspiració natural de veure Déu. Si tal
pretensió quedés frustrada, la
criatura humana quedaria
convertida en un ésser
existencialment contradictori, ja que
aquestes aspiracions són el nucli més
pregon de la vida espiritual i de la
dignitat de la persona. Presents en el
fons del cor, mostren l’existència
d’un creador que ens crida cap a si a
través de l’esperança en ell. Si les
vies cosmològiques no asseguren la
possibilitat d’arribar a Déu com a
ésser personal, les vies 
antropològiques (que parteixen de
l’home i dels seus desitjos naturals)
deixen entreveure que el Déu de qui
reconeixem la nostra dependència ha
de ser una persona capaç d’estimar,
un ésser personal davant criatures
personals.

La Sagrada Escriptura conté
ensenyaments explícits sobre
l’existència d’una llei moral inscrita



per Déu en el cor de l’home (cf. Sir
15,11–20; Sl 19; Rm 2,12–16). La
filosofia d’inspiració cristiana l’ha
denominada llei moral natural ,
accessible als homes de tota època i
cultura, encara que el fet de
reconèixer-la, com en el cas de
l’existència de Déu, pot quedar
enfosquit pel pecat. El magisteri de
l’Església ha subratllat repetidament
l’existència de la consciència
humana i de la llibertat com a vies
cap a Déu [10] .

4. La negació de Déu: les causes de
l’ateisme

Les diverses argumentacions
filosòfiques utilitzades per «provar»
l’existència de Déu no causen
necessàriament la fe en Déu, sinó
que només asseguren que aquesta fe
és raonable. I això per diversos
motius: a ) condueixen l’home a
reconèixer alguns trets filosòfics de
la imatge de Déu (bondat,



intel·ligència, etc.), entre els quals la
seva pròpia existència; però no
indiquen res sobre qui és l’ésser
personal cap al qual es dirigeix l’acte
de fe; b ) la fe és la resposta lliure de
l’home a Déu que es revela, no una
deducció filosòfica necessària; c )
Déu mateix és causa de la fe; és ell
qui es revela gratuïtament i mou el
cor de l’home amb la seva gràcia
perquè se li adhereixi; d ) cal
considerar la foscor i la incertesa
amb què el pecat fereix la raó de
l’home, les quals obstaculitzen de
reconèixer l’existència de Déu i
donar una resposta de fe a la seva
paraula (cf. Catecisme 37). Per
aquests motius, particularment
l’últim, sempre és possible que
l’home negui Déu [11] .

L’ateisme té una manifestació teòrica
(intenta negar positivament Déu per
via racional) i una de pràctica (nega
Déu amb el propi comportament i
viu com si no existís). Una professió



d’ateisme positiu com a
conseqüència d’una anàlisi racional
de tipus científic, empíric, és
contradictòria, perquè —com s’ha dit
— Déu no és objecte del saber
cientificoexperimental. Una negació
positiva de Déu a partir de la
racionalitat filosòfica és possible a
partir d’específiques visions
apriorístiques de la realitat, de
caràcter gairebé sempre ideològic,
especialment el materialisme. La
incongruència d’aquestes visions pot
fer-se palesa amb l’ajuda de la
metafísica i d’una gnoseologia
realista.

Una causa freqüent d’ateisme positiu
considera que afirmar Déu implica
penalitzar l’home: si Déu existeix,
llavors no seríem lliures, ni
gaudiríem d’autonomia plena en
l’existència terrena. Aquest
enfocament ignora que la
dependència de la criatura de Déu
fonamenta la llibertat i l’autonomia



de la mateixa criatura [12] . És just a
l’inrevés: la història dels pobles i la
nostra època cultural recent
ensenyen que quan es nega Déu,
s’acaba negant també l’home i la
seva dignitat transcendent.

D’altres arriben a negar Déu
considerant que la religió,
específicament el cristianisme,
representa un obstacle per al progrés
humà, perquè és fruit de la
ignorància i la superstició. Es pot
respondre a aquesta objecció a partir
de bases històriques: és possible
mostrar la influència positiva de la
revelació cristiana sobre la concepció
de la persona humana i dels seus
drets o, fins i tot, sobre l’origen i el
progrés de les ciències. L’Església
catòlica ha considerat sempre la
ignorància, i amb raó, un obstacle
cap a la fe veritable. En general,
aquells qui neguen Déu per afirmar
el perfeccionament i l’avanç de
l’home ho fan per defensar una visió



immanent del progrés històric que té
com a fi la utopia política o un
benestar purament material, els
quals són incapaços de satisfer
plenament les expectatives del cor
humà.

Entre les causes de l’ateisme,
especialment de l’ateisme pràctic, cal
incloure també el mal exemple dels
creients, «en la mesura que, amb la
descurança de l’educació religiosa, o
amb l’exposició inadequada de la
doctrina, o fins i tot amb els defectes
de la seva vida religiosa, moral i
social, han velat més aviat que
revelat el genuí rostre de Déu i de la
religió» [13] . De manera positiva, a
partir del Concili II del Vaticà
l’Església ha assenyalat sempre el
testimoniatge dels cristians com el
principal factor per realitzar una
necessària nova evangelització [14] .

5. L’agnosticisme i la indiferència
religiosa



L’agnosticisme, difós especialment en
els ambients intel·lectuals, sosté que
la raó humana no pot concloure res
sobre Déu i la seva existència. Ben
sovint els defensors d’aquesta
doctrina s’esforcen per menar una
vida personal i social compromesa,
però sense cap referència a un fi
últim: cerquen de viure un
humanisme sense Déu. La posició
agnòstica acaba sovint identificant-se
amb l’ateisme pràctic. D’altra banda,
qui pretengués orientar els fins
parcials de l’existència personal
sense cap tipus de compromís cap al
qual tendeix naturalment el fi últim
dels propis actes, en el fons ja hauria
elegit un fi, de caràcter immanent,
per a la pròpia vida. De totes
maneres, la posició agnòstica mereix
respecte, si bé cal ajudar els qui la
defensen a demostrar que neguen
Déu amb rectitud i a mantenir-se
oberts a la possibilitat de reconèixer
que Déu existeix i que s’ha revelat en
l’historia.



La indiferència religiosa —també
anomenada irreligiositat—
representa avui la principal
manifestació d’incredulitat i, com a
tal, ha rebut una atenció creixent per
part del magisteri de l’Església [15] .
No s’assumeix seriosament la qüestió
de Déu, o no mereix prou
consideració, perquè és sufocada a la
pràctica per una vida orientada als
béns materials. La indiferència
religiosa coexisteix amb una certa
simpatia pel que és sacre i potser pel
que és pseudoreligiós, però gaudits
d’una manera moralment
descuidada, com si fossin béns de
consum. Per mantenir durant molt
de temps una posició d’indiferència
religiosa, l’ésser humà necessita
contínues distraccions per no
detenir-se en els problemes
existencials més importants, que
queden apartats de la vida
quotidiana personal i de la
consciència pròpia: el sentit de la
vida i de la mort, el valor moral de



les accions personals, etc. Però, ja
que en la vida d’una persona hi ha
sempre esdeveniments que
«marquen la
diferència» (enamorament,
paternitat i maternitat, morts
prematures, dolors i alegries, etc.), la
posició d’ indiferentisme religiós no
resulta sostenible al llarg de tota la
vida, perquè no podem evitar
d’interrogar-nos sobre Déu, almenys
alguna vegada. Partint d’aquests
esdeveniments existencialment
significatius, cal ajudar l’indiferent a
obrir-se amb serietat a la recerca i
l’afirmació de Déu.

6. El pluralisme religiós: hi ha un
Déu únic i veritable, que s’ha
revelat en Jesucrist

La religiositat humana —que, quan
és autèntica, és camí cap al
reconeixement del Déu únic— s’ha
expressat i es manifesta en l’historia
i en la cultura dels pobles, en formes



diverses i de vegades també en el
culte d’imatges o idees diferents de la
divinitat. Les religions de la terra que
mostren una recerca sincera de Déu i
que valoren la dignitat transcendent
de l’home han de ser respectades:
l’Església catòlica considera que en
aquestes religions hi ha una espurna,
gairebé una participació, de la veritat
divina [16] . En acostar-se a les
diverses religions de la terra, la raó
humana suggereix un discerniment
oportú: reconeix la presència de
superstició i d’ignorància, de formes
d’irracionalitat, de pràctiques que no
estan d’acord amb la dignitat i la
llibertat de la persona humana.

El diàleg interreligiós no s’oposa a la
missió ni a l’evangelització. És més,
respectant la llibertat de cadascú, la
finalitat del diàleg ha de ser sempre
l’anunci de Crist. Les llavors de
veritat que les religions no cristianes
poden contenir són, de fet, llavors de
l’ única veritat , que és Crist. Per tant,



aquestes religions tenen el dret de
rebre la revelació i de ser conduïdes
a la maduresa mitjançant l’anunci de
Crist, camí, veritat i vida. No obstant
això, Déu no nega la salvació a
aquells que, ignorant sense culpa
l’anunci de l’evangeli, viuen segons
la llei moral natural i reconeixen que
tenen el fonament personal en el Déu
únic i veritable [17] .

En el diàleg interreligiós el
cristianisme pot procedir mostrant
que les religions de la terra, en tant
que són expressions autèntiques del
vincle amb el Déu veritable i únic,
aconsegueixen la plenitud en el
cristianisme. Només en Crist, Déu
revela l’home al mateix home, li
ofereix la solució als seus enigmes i li
revela el sentit pregon de les seves
aspiracions. Crist és l’únic mitjancer
entre Déu i els homes [18] .

El cristià pot afrontar el diàleg
interreligiós amb optimisme i



esperança, quan sap que tot ésser
humà ha estat creat a imatge del Déu
únic i veritable i que cadascú, si sap
reflexionar en el silenci del seu cor,
pot escoltar el testimoniatge de la
consciència personal, que també
condueix al Déu únic, revelat en
Jesucrist. «Per això he nascut i per
això he vingut al món:» —afirma
Jesús davant Pilat— «per donar
testimoniatge de la veritat; tot aquell
qui és de la veritat, escolta la meva
veu» ( Jn 18,37). En aquest sentit, els
cristians poden parlar de Déu sense
risc d’intolerància, perquè el Déu que
exhorten a reconèixer en la natura i
en la consciència de cadascú, el Déu
que ha creat el cel i la terra, és el
mateix Déu de la història de la
salvació, que s’ha revelat al poble
d’Israel i s’ha fet home en Crist.
Aquest va ser l’itinerari seguit pels
primers cristians: van rebutjar que
s’adorés Crist com un més entre els
déus del Panteó romà, perquè
estaven convençuts de l’existència



d’un Déu únic i veritable, i alhora es
van afanyar a mostrar que el Déu
entrevist pels filòsofs com a causa,
raó i fonament del món, era i és el
mateix Déu de Jesucrist [19] .

Giuseppe Tanzella-Nitti

Bibliografia bàsica

Catecisme de l’Església catòlica 27–49

Concili II del Vaticà, Const. Gaudium
et spes 4–22

Joan Pau II, Enc. Fides et ratio , 14-
IX-1998, 16–35.

Benet XVI, Enc. Spe salvi , 30-XI-2007,
4–12.

[1] Cf. Joan Pau II, Enc. Fides et ratio ,
14-IX-1998, 1.



[2] «Més enllà de totes les diferències
que caracteritzen els individus i els
pobles, hi ha una fonamental
dimensió comuna, ja que les diverses
cultures no són en realitat sinó
modes diversos d’afrontar la qüestió
del significat de l’existència personal.
Precisament aquí podem identificar
una font del respecte que cal tenir
amb cada cultura i amb cada nació.
Tota cultura és un esforç de reflexió
sobre el misteri del món i, en
particular, de l’home: és una manera
d’expressar la dimensió transcendent
de la vida humana. El cor de cada
cultura està constituït per
l’acostament al més gran dels
misteris: el misteri de Déu», Joan Pau
II, Discurs a l’ONU, Nova York,
5-10-1995, Magisterio , XVIII,2 (1995)
730–744, n. 9

[3] Concili II del Vaticà, Decl. 
Dignitatis humanae 2.



[4] Cf. Concili II del Vaticà, Const. 
Gaudium et spes 10.

[5]Cf. Joan Pau II, Carta ap. Tertio
millennio adveniente, 10-XI-1994, 6;
Enc. Fides et ratio 2.

[6]Cf. sant Tomàs d’Aquino,Summa
theologiae I q.2, a.3;Contra gentils I, c.
13. Per a una exposició detallada es
remet el lector a aquestes dues
referències de sant Tomàs i a algun
manual de metafísica o de teologia
natural.

[7] Cf. Concili I del Vaticà, Const.Dei
Filius, 24-IV-1870, DH 3004; Motu
proprioSacrorum Antistitum , 1-
IX-1910, DH 3538; Congregació per a
la Doctrina de la Fe, Inst. Donum
veritatis , 24-V-1990, 10; Enc. Fides et
ratio 67.

[8] «Hem après amb agraïment, ja
que percebem la felicitat a què som
cridats, que totes les criatures han
estat tretes del no-res per Déu i per a



Déu: les racionals, els homes, tot i
que perdem la raó tan sovint; i les
irracionals, aquelles que tresquen
per la superfície de la terra, o que
habiten a les entranyes del món, o
que travessen la blavor del cel,
algunes fins a mirar el sol de fit a fit.
Però, enmig d’aquesta meravellosa
varietat, només nosaltres, els homes
—no parlo aquí dels àngels— ens
unim al Creador per l’exercici de la
nostra llibertat: podem retre al
Senyor la glòria que li correspon com
a Autor de tot allò que existeix, o
negar-la-hi», sant Josepmaria, Amics
de Déu 24.

[9] Cf. Concili II del Vaticà, Const. 
Gaudium et spes 18.

[10] Cf. ibid ., 17–18. En particular, la
doctrina sobre la consciència moral i
la responsabilitat lligada a la llibertat
humana, a l’entorn de l’explicació de
la persona humana com a imatge de
Déu, ha estat extensament



desenvolupada per Joan Pau II, Enc. 
Veritatis splendor , 6-VIII-1993, 54–64.

[11] Cf. Concili II del Vaticà, Const. 
Gaudium et spes 19–21.

[12] Cf. ibid ., 36.

[13] Ibid ., 19.

[14] Cf. ibid ., 21; Pau VI, Enc. 
Evangelii nuntiandi , 8-XII-1975, 21;
Joan Pau II, Enc. Veritatis splendor
93; Joan Pau II, Carta ap. Novo
millennio ineunte , 6-I-2001, cap. 3–4.

[15] Cf. Joan Pau II, Exh. ap. 
Christifideles laici , 30-XII-1988, 34;
Enc. Fides et ratio 5.

[16] Cf. Concili II del Vaticà, Decl. 
Nostra Aetate 2.

[17] Cf. Concili II del Vaticà, Const. 
Lumen gentium 16.

[18] Cf. Joan Pau II, Enc. Redemptoris
missio , 7-XII-1990, 5; Congregació



per a la Doctrina de la Fe, Decl. 
Dominus Iesus , 6-VIII-2000, 5.13–15.

[19] Cf. Joan Pau II, Enc. Fides et ratio
34; Benet XVI, Enc. Spe salvi , 30-
XI-2007, 5.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-
cristiana-1-lexistencia-de-deu/

(31/12/2025)

https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-1-lexistencia-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-1-lexistencia-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/resum-de-fe-cristiana-1-lexistencia-de-deu/

	Tema 1. L’existència de Déu

