
opusdei.org

Raó de la nostra
esperança

El repte peculiar de l'etapa
històrica que vivim consisteix –
en gran manera– en aconseguir
comunicar la novetat de Crist
als qui consideren que es tracta
d'una figura d'alguna forma
superada. Article del professor
Lluís Clavell.

05/05/2008

Al llarg del seu pontificat
extraordinari, Joan Pau II va
convocar tots els cristians a la tasca
d’evangelitzar aquells països i



ambients que, per raó d’un llarg
procés de secularització, ja no
coneixen Crist. Molts amb prou
feines han sentit parlar de Jesús i,
alhora, se senten insatisfets davant
les propostes terrenals més difoses
en l’opinió pública; altres han sentit
o llegit alguna cosa sobre la seva
Persona, però en realitat la coneixen
superficialment o posseeixen una
imatge deformada. El repte peculiar
de l’etapa històrica que vivim
consisteix –en gran manera– a
aconseguir comunicar la novetat de
Crist als qui consideren que es tracta
d’una figura en certa manera
superada.

Benet XVI ha volgut assumir
plenament aquesta missió: en les
homilies, discursos, escrits, hom
adverteix com cerca formes de
posar-nos en contacte amb el
veritable Crist i de suscitar l’amistat
amb Ell. Molts, creients i no creients,
corresponen a aquest interès, com



s’aprecia en l’atenció creixent que
hom presta a les paraules del Papa i
en el augment notable de les
persones que acudeixen a la plaça de
Sant Pere per sentir-lo. També les
cues constants per pregar davant la
tomba de Joan Pau II són una prova
de la reacció positiva de la gent a la
crida de la nova evangelització, i de
la necessitat indeleble que el cor
humà té de Déu.

Facilitar la trobada amb Jesucrist

A la Pentecosta, l’Esperit de veritat es
va presentar en forma de llengües de
foc sobre Maria i els altres deixebles.
Els apòstols van parlar amb paraules
que els milers de pelegrins presents a
Jerusalem aquells dies van entendre
en l’idioma de cadascun. Avui, com
llavors, el Consolador ens impulsa a
emprar unes argumentacions i un
llenguatge que s’ajustin a cada
ambient i a cada persona. La situació
cultural, política i mediàtica planteja



l’exigència de trobar raons
convincents per als diferents
contextos socials, d’elaborar idees
que atreguin, i d’oferir solucions
positives a les dificultats. Es tracta de
donar motivacions sòlides i
comprensibles, de manera serena,
respectuosa i amable, com recomana
la primera carta de sant Pere: 
glorifiqueu Crist en els vostres
cors, sempre disposats a donar
resposta a tot el qui us demani raó
de la vostra esperança; però amb
mansuetud i respecte.[1]

Ara, com en els primers passos de
l'Església, només un coneixement
millor del rostre amable de Jesucrist i
una amistat més intensa amb Ell ens
permetran de sorprendre els
contemporanis amb una notícia
esperançadora i alegre: la que suposa
descobrir el Senyor com l’únic capaç
d’omplir amb escreix els dolorosos
buits de sentit en què tantes vegades
s’angoixen.



Benet XVI insisteix en la necessitat
d’enfortir la raó, i en l'importància
que ha tingut, ja en els orígens, la
trobada del cristianisme amb la
tradició filosòfica hel·lènica. La
primera encíclica, Deus caritas est, és
un exemple de la voluntat de
reconciliar raó i fe en el nucli mateix
del cristianisme, l’amor diví: «la
natura específica de la fe és la relació
amb el Déu viu, una trobada que ens
obre horitzons nous molt més enllà
de l’àmbit propi de la raó. Al mateix
temps, però, és una força
purificadora per a la raó mateixa. En
partir de la perspectiva de Déu,
l’allibera de la ceguesa i l’ajuda així a
ser millor ella mateixa. La fe permet
a la raó exercir de la millor manera
la seva comesa i veure més
clarament allò que li és propi».[2]

La fe es presenta com a amiga de la
raó, com una il·luminació
transcendent, com una llum més
potent que s’infon en la nostra



intel·ligència humana; però Benet
XVI reivindica també el paper que la
raó pot exercir com a instància
crítica de la religió mateixa. La raó,
oberta a la transcendència, a la
recerca de la veritat, proporciona –
des de la perspectiva cristiana– una
base per al diàleg amb altres
creences; més encara, és un recurs
fonamental perquè la religió no
degeneri en superstició. D’aquesta
manera, es pot dir que la raó pertany
al nucli de la tasca del teòleg, i també
a l’existència teologal cristiana, en la
mesura que –com recordava el Papa,
citant Manuel II Paleòleg– «no actuar
segons la raó és contrari a la natura
de Déu».[3]

A la llum de la Revelació cristiana,
que ensenya com en el principi era el
Logos[4], la raó amplia el seu ús: no
es tanca en les realitats sensibles,
sinó que la seva obertura a la veritat
aconsegueix en certa manera els
interrogants fonamentals de l’home, i



és capaç de purificar la forma en què
es viu la fe[5]. La fe i la raó «són com
les dues ales amb les quals l’esperit
humà s’eleva cap a la contemplació
de la veritat».[6]

Ampliar l’horitzó de la raó, una
tasca universitària

En tractar les relacions entre la raó i
la fe, el cristià ha de comptar amb la
diversitat de les ciències. Actualment,
l’especialització és una característica
patent en l’organització de les
ciències; gràcies a ella, a més a més,
el progrés científic ha rebut en
l’últim segle una empenta notable.
En força ocasions, nogensmenys, és
probable que el científic sigui portat
pel mateix treball a plantejar-se
qüestions que mai no podrà resoldre
amb el propi mètode de
coneixement; aquesta carència
mostra la necessitat d’estimular la
col·laboració entre els experts de les
distintes branques del saber, per unir



enfocaments i arribar així a una
síntesi nova.

La recerca d’una nova harmonia
entre fe i raó és una tasca
especialment pròpia de la
Universitat. Caldria convertir-la en
«un gran laboratori en què, segons
les diverses disciplines, s’elaboren
itineraris d’investigació sempre nous
en una confrontació estimulant entre
fe i raó (...). No és una aventura que
entusiasma? Sí, ho és perquè,
movent-se dins aquest horitzó de
sentit, es descobreix la unitat
intrínseca que existeix entre les
diverses branques del saber: la
teologia, la filosofia, la medicina,
l’economia, cada disciplina, incloses
les tecnologies més especialitzades,
perquè tot està unit»[7] . A
l'Universitat, es condensa la
universalitat dels coneixements
humans i es manifesta la
dependència entre el creixement de
la persona humana i el pla creador



diví: la investigació –com qualsevol
altre feina honesta– enriqueix el
nostre habitar el món, alhora que
proposa a cada generació un
compromís amb el futur.

Per realitzar aquesta gran aventura
de síntesi cultural, Benet XVI
suggereix un camí: «cal que la raó
científica moderna simplement
accepti l’estructura racional de la
matèria i la correspondència entre el
nostre esperit i les estructures
racionals que actuen en la natura
com una dada de fet, en el qual es
basa el seu mètode. Ara bé, la
pregunta sobre el perquè hi ha
aquesta dada de fet, les ciències
naturals l’han de plantejar a altres
àmbits més amplis i alts del
pensament, com són la filosofia i la
teologia» [8]. Aquells que conreen les
ciències particulars han d’obrir-se,
per tant, a un àmbit superior capaç
d’il·luminar una multiplicitat de
resultats, on sigui possible percebre



una comprensió que doni unitat a
aquests coneixements: el món
aconsegueix el seu significat en la
capacitat unificadora de la
intel·ligència, però aquesta ha de
desplegar-se a un més enllà
transcendent, que confereixi el seu
sentit últim a l’existència.

D’altra banda, l’obertura universal
de la raó afecta també els teòlegs i els
filòsofs, que no poden aïllar-se i
prescindir de les altres ciències. La
filosofia –de manera particular la
metafísica– utilitza coneixements de
les altres disciplines i n’examina els
pressupostos, mirant d’aclarir-los i
justificar-los. És un saber adequat a
les qüestions de principis, però de
cap manera fa supèrflues les altres
ciències[9]. A més a més, l’obertura
de la raó reclama que filosofia i
teologia reflexionin sobre altres
dimensions de l’existència humana,
com són les grans experiències
religioses. «En el diàleg de les



cultures convidem els nostres
interlocutors a aquest gran logos, a
aquesta amplitud de la raó.
Redescobrir-la constantment per
nosaltres mateixos és la gran tasca de
la Universitat»[10].

Una síntesi personal, fruit de la
unitat de vida

Les relacions entre fe i raó no es
manifesten només en l’àmbit
universitari: podem considerar els
ensenyaments de Joan Pau II i Benet
XVI com crides de la Providència a
expressar millor l’harmonia entre la
fe i la raó. Respondre a aquesta crida
obliga a tenir cura de la pròpia
formació i a considerar com la fe
il·lumina la intel·ligència en el nostre
existir diari; suposa posar mitjans
perquè la nostra raó sigui catòlica.
En paraules de sant Josepmaria
Escrivà, una ment autènticament
cristiana hauria de posseir –
amplitud d’horitzons, i un



aprofundiment enèrgic, en allò
permanentment viu de l’ortodòxia
catòlica; –afany recte i sa –
frivolitat, mai– de renovar les
doctrines típiques del pensament
tradicional, en la filosofia i en
l'interpretació de la història...; –
una atenció acurada de les
orientacions de la ciència i del
pensament contemporanis; –i una
actitud positiva i oberta, davant la
transformació actual de les
estructures socials i de les formes
de vida. [11]

Com no totes les persones tenim les
mateixes oportunitats, ni capacitats,
ni interessos per aprofundir en la
formació cultural, les paraules
anteriors es concretaran en cada cas
de manera diversa; en tothom, però,
han de suposar un esperó per
considerar els mitjans que posem en
la tasca de comprendre millor els
problemes del nostre temps i ser més
incisius en les propostes que hi



aportem. La familiaritat amb la
dimensió racional de la fe és una
part fonamental de la formació
teològica de tot cristià, i certament
un factor important del do de
llengües que sant Josepmaria Escrivà
demanava per a l’apòstol modern .
[12]

Les lectures de qualitat ajuden en
molts aspectes: afegeixen
raonaments, informacions, cura del
llenguatge, educació dels sentiments
i afectes... La lectura pot ser un mitjà
molt apropiat per ampliar els propis
horitzons formatius. Sens dubte, la
lectura assossegada estimula la
formulació de projectes nous i
permet judicar millor les
informacions –a vegades,
fragmentàries– que es reben des dels
mitjans de comunicació; però, amb
relativa freqüència, alguns estils de
vida dificulten que el lector s’acosti a
obres literàries o de pensament que
el podrien enriquir: la intensitat del



treball indueix moltes persones a
cercar un descans passiu, com el que
proporcionen la televisió o les
novel·les de pura evasió. Pensant en
les noves generacions, és útil
recordar que la cultura personal i
col·lectiva depèn molt de l’ambient
en què cadascú s’ha format. Per això,
per rehabilitar la raó i exercitar-la en
harmonia amb la fe, és decisiu que
l’educació que es rep en la família o
al col·legi ajudi a apreciar, ja des de
la infància, la bellesa del bé, dels
comportaments virtuosos i de les
obres íntegrament acabades. Dels
pares, professors, tutors i amics
depèn que els joves s’aficionin aviat
a la lectura i exercitin cada vegada
més aquesta participació en el Logos
diví que és la intel·ligència.

Un altre ingredient de la mentalitat
universal és l’actitud positiva i oberta
enfront dels corrents de pensament.
Per poder desvelar als homes que
Crist és la resposta a les seves



inquietuds, és necessari mostrar que
ens fem càrrec dels problemes i de
les solucions que ens proposa
l’interlocutor, per equivocades que
ens puguin semblar. Un ànim
autènticament catòlic i universal sap
analitzar i exposar la posició de
l’altre, fins i tot quan sigui contrària
a la personal, amb respecte, sense
ridiculitzar-la, prenent-la
seriosament, amb tot l’atractiu que
pugui tenir. Examinar amb calma els
arguments contraris ajuda a fer-se
preguntes, estimula a madurar les
pròpies idees, a pensar seriosament:
és una manera de raonar utilitzada
sovint pel papa Benet XVI. Ometre
aquest primer pas pot portar els
oients a acceptar quelcom sense
entendre-ho, o que considerin –
potser amb raó– que la resposta no
respon al problema plantejat:
l’argument d’autoritat té una
vigència limitada i, de fet, en la
major part dels temes no n’hi ha
prou; al contrari, penetrar en les



raons de l’altre permet posar en
relleu els límits d’aquestes idees, per
molt generalitzades que estiguin, en
el moment oportú i amb objeccions
motivades. Sense un vertader interès
desinteressat –és a dir, amorós– per
l’altre, no arribarem mai a
comprendre’l a fons, com és: només
l’amor entén les coses concretes.

L’harmonia entre raó i fe en la vida
pública

L’ús de la raó en la seva funció
argumentativa i retòrica ajuda a
perdre la por a parlar de Déu en el
món professional i públic, a no
limitar la feina apostòlica a l’ambient
privat, familiar i amistós. La cultura
actual exigeix que els cristians
participin en els debats públics sobre
temes d’interès general, i que ho
facin manifestant la seva unitat de
vida. D’aquesta manera es potenciarà
un debat autènticament serè i



raonat, amb un llenguatge cuidat que
contribuirà a la convivència pacífica.

Avui, en alguns llocs, es pretén posar
com a base del diàleg polític un cert
relativisme, que ignora qualsevol
concepció transcendent de l’home.
Sovint, es presenta relacionat amb la
tolerància, com volent afirmar que
creure en Déu incapacita per
comprendre els problemes i
necessitats dels qui no tenen fe; o fins
i tot que el creient, a l’hora de
dialogar, pretén imposar –encara que
no sigui conscient d’això– unes
conviccions que són purament
subjectives.

Tanmateix, el relativisme no és una
condició per al progrés, ni el resultat
d’un major respecte a la llibertat; tan
sols cal considerar la història per
veure l’aportació decisiva del
cristianisme en el descobriment de la
dignitat humana, de la confiança en
la raó i en els valors de la lliure



convivència. La fe no ha perdut cap
de les seves virtualitats: per això,
enfront de les dificultats d’un
ambient que relega la religiositat a
allò que s’ha privat, el cristià no pot
deixar-se portar pel desànim o per la
temptació d’ocultar les creences.
Això seria una manifestació de
tebiesa, de comoditat i, en definitiva,
de no haver captat la profunda
relació entre raó i fe.

El diàleg polític requereix unir
esforços per construir el bé comú;
sol·licita de cada persona la seva
iniciativa, les seves propostes, les
seves solucions als problemes socials.
En aquest sentit, la doctrina social de
l'Església proposa «un humanisme a
l’altura del designi d’amor de Déu
sobre la història; un humanisme
integral i solidari, que pugui animar
un nou ordre social, fundat sobre la
dignitat i llibertat de la
persona»[13] . Qui no fes sentir la
seva veu davant el relativisme



imperant no sols renunciaria a
aquesta concepció cristiana de
l’home, sinó que abdicaria de la seva
pròpia intimitat, de tal manera que
privaria els altres de la seva personal
aportació al bé comú.

Certament, l'Església no pretén
imposar la fe als qui no la tenen;
però la veritat de la seva concepció
de l’home poden reconèixer-la,
almenys en part, els no creients. Una
de les seves contribucions a la vida
civil i política consisteix a oferir
arguments racionals: «no cal oblidar
que, quan les esglésies o les
comunitats eclesials intervenen en el
debat públic, expressant reserves o
recordant certs principis, això no
constitueix una forma d’intolerància
o una interferència, ja que aquestes
intervencions només són destinades
a il·luminar les consciències,
permetent-los actuar lliure i
responsablement d’acord amb les



vertaderes exigències de
justícia»[14].

En la majoria de les ocasions no
seran les institucions oficials de
l'Església les que intervinguin en la
discussió pública, sinó que
correspondrà als fidels laics prendre 
les decisions concretes d’ordre
teòric o pràctic –per exemple, en
relació a les diverses opinions
filosòfiques, de ciència econòmica
o de política, als corrents artístics i
culturals, als problemes de la seva
vida professional o social, etc.– que
cadascú jutgi en consciència més
convenients i més d’acord amb les
seves personals conviccions i
aptituds humanes[15]. Cadascú ha
de considerar responsablement, en la
presència de Déu, com pot
col·laborar en la implantació d’un
ordre social que sigui més just, que
expressi millor la dignitat humana.



Encara que els polítics posseeixen un
compromís més directe amb
l’edificació del bé comú, no és una
tasca reservada només a ells. Tots els
cristians són cridats a cooperar amb
el desenvolupament social en les
seves pròpies circumstàncies: donant
exemple de justícia en les relacions
professionals; col·laborant en
iniciatives culturals o de solidaritat, o
en els mitjans de comunicació; potser
hom podrà intervenir en
associacions professionals, o
participar en una conferència... Les
possibilitats són múltiples, i a
cadascú correspon reconèixer quan
se li presenten. Però, en definitiva,
també al terreny de l’opinió, encara
que no hi hagi regles universals,
convindrà mostrar en molts casos –
d’una manera adequada, pensant en
el públic a qui ens dirigim– que sense
Jesucrist hi manca la perspectiva per
comprendre el calat veritable de
moltes situacions; que tota qüestió
pot trobar resposta des d’una



perspectiva cristiana, encara que de
vegades no sigui fàcil formular-la.

En aquesta nova evangelització, el
cristià fa fecund el do que Déu li ha
donat amb el Baptisme. Se sap
partícip de la missió real, profètica i
sacerdotal de Crist, i confia en Ell
perquè posi l’increment a la seva
tasca. El creient, enviat a la vinya per
Qui millor la coneix, escolta amb
nova força les paraules de Joan Pau
II: «No tingueu por! Obriu, obriu de
bat a bat les portes a Crist! Obriu a la
seva potestat salvadora els confins
dels estats, els sistemes tant
econòmics com polítics, els dilatats
camps de la cultura, de la civilització,
del desenvolupament. No tingueu
por! Crist sap el que hi ha dins
l’home. Només Ell ho sap!»[16]

Lluís Clavell

......................................................................................................

1 1 Pe 3, 15-16.



2 Benet XVI, Litt. enc. Deus caritas
est, n. 28.

3 Cf. Benet XVI, Discurs en la
Universitat de Ratisbona, 12-IX-2006

4 Cf. Jo 1, 1

5 Cf. Benet XVI, Discurs en la
Universitat de Ratisbona, 12-IX-2006.

6 Joan Pau II, Litt. enc. Fides et Ratio,
preàmbul.

7 Benet XVI, Discurs en la Universitat
Catòlica del Sacro Cuore, Roma, 25-
XI-2005.

8 Benet XVI, Discurs en la Universitat
de Ratisbona, 12-IX-2006.

9 Cf. Sant Tomàs d’Aquino, Super
Boetium De Trinitate , III, q. 5, a. 1 ad
6.

10 Benet XVI, Discurs en la
Universitat de Ratisbona, 12-IX-2006.



11 Sant Josepmaria, Solc, n. 428.

12 Cf. Ibíd., nn.430, 899.

13 Compendi de Doctrina Social de
l‘Església, n. 19.

14 Benet XVI, Discurs, 30-III-2006.

15 Sant Josepmaria, Converses, n. 12.

16 Joan Pau II, Homilia al inicio del
ministeri de Suprem Pastor de
l’Església, 22-X-1978. Citat en
l’exhort. apost. Christifideles laici, n.
34.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/rao-de-la-
nostra-esperanca/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/rao-de-la-nostra-esperanca/
https://opusdei.org/ca-es/article/rao-de-la-nostra-esperanca/
https://opusdei.org/ca-es/article/rao-de-la-nostra-esperanca/

	Raó de la nostra esperança

