opusdei.org

Rao de la nostra
esperanca

El repte peculiar de l'etapa
historica que vivim consisteix —
en gran manera- en aconseguir
comunicar la novetat de Crist
als qui consideren que es tracta
d'una figura d'alguna forma
superada. Article del professor
Lluis Clavell.

05/05/2008

Al llarg del seu pontificat
extraordinari, Joan Pau II va
convocar tots els cristians a la tasca
d’evangelitzar aquells paisos i



ambients que, per ra6 d’un llarg
procés de secularitzacio, ja no
coneixen Crist. Molts amb prou
feines han sentit parlar de Jesus i,
alhora, se senten insatisfets davant
les propostes terrenals més difoses
en ’opinid publica; altres han sentit
o llegit alguna cosa sobre la seva
Persona, pero en realitat la coneixen
superficialment o posseeixen una
imatge deformada. El repte peculiar
de ’etapa historica que vivim
consisteix —en gran manera- a
aconseguir comunicar la novetat de
Crist als qui consideren que es tracta
d’una figura en certa manera
superada.

Benet XVI ha volgut assumir
plenament aquesta missio: en les
homilies, discursos, escrits, hom
adverteix com cerca formes de
posar-nos en contacte amb el
veritable Crist i de suscitar ’amistat
amb Ell. Molts, creients i no creients,
corresponen a aquest interes, com



s’aprecia en I’atencio creixent que
hom presta a les paraules del Papa i
en el augment notable de les
persones que acudeixen a la placa de
Sant Pere per sentir-lo. També les
cues constants per pregar davant la
tomba de Joan Pau II son una prova
de la reaccio positiva de la gent a la
crida de la nova evangelitzacio, i de
la necessitat indeleble que el cor
huma té de Déu.

Facilitar la trobada amb Jesucrist

A la Pentecosta, I’Esperit de veritat es
va presentar en forma de llengles de
foc sobre Maria i els altres deixebles.
Els apostols van parlar amb paraules
que els milers de pelegrins presents a
Jerusalem aquells dies van entendre
en I'idioma de cadascun. Avui, com
llavors, el Consolador ens impulsa a
emprar unes argumentacions i un
llenguatge que s’ajustin a cada
ambient i a cada persona. La situacio
cultural, politica i mediatica planteja



I’exigéncia de trobar raons
convincents per als diferents
contextos socials, d’elaborar idees
que atreguin, i d’oferir solucions
positives a les dificultats. Es tracta de
donar motivacions solides i
comprensibles, de manera serena,
respectuosa i amable, com recomana
la primera carta de sant Pere:
glorifiqueu Crist en els vostres
cors, sempre disposats a donar
resposta a tot el qui us demani rao
de la vostra esperanca; pero amb
mansuetud i respecte.[1]

Ara, com en els primers passos de
I'Església, només un coneixement
millor del rostre amable de Jesucrist i
una amistat més intensa amb Ell ens
permetran de sorprendre els
contemporanis amb una noticia
esperancadora i alegre: la que suposa
descobrir el Senyor com I'inic capag
d’omplir amb escreix els dolorosos
buits de sentit en que tantes vegades
s’angoixen.



Benet XVI insisteix en la necessitat
d’enfortir la rag, i en l'importancia
que ha tingut, ja en els origens, la
trobada del cristianisme amb la
tradicio filosofica hel-lénica. La
primera enciclica, Deus caritas est, és
un exemple de la voluntat de
reconciliar rag i fe en el nucli mateix
del cristianisme, I’amor divi: «la
natura especifica de la fe és la relacio
amb el Déu viu, una trobada que ens
obre horitzons nous molt més enlla
de ’ambit propi de la ra6. Al mateix
temps, pero, és una forca
purificadora per a la raé mateixa. En
partir de la perspectiva de Déu,
I’allibera de la ceguesa i ’ajuda aixi a
ser millor ella mateixa. La fe permet
a la ra¢ exercir de la millor manera
la seva comesa i veure més
clarament allo que li és propi».[2]

La fe es presenta com a amiga de la
rad, com una il-luminacio
transcendent, com una llum més
potent que s’infon en la nostra



intel-ligéncia humana; pero Benet
XVI reivindica també el paper que la
ra0 pot exercir com a instancia
critica de la religio mateixa. La rao,
oberta a la transcendéncia, a la
recerca de la veritat, proporciona -
des de la perspectiva cristiana— una
base per al dialeg amb altres
creences; meés encara, és un recurs
fonamental perque la religio no
degeneri en supersticio. D’aquesta
manera, es pot dir que la rad pertany
al nucli de la tasca del teoleg, i també
a I’existencia teologal cristiana, en la
mesura que —com recordava el Papa,
citant Manuel II Paleoleg— «no actuar
segons la rao és contrari a la natura
de Déu».[3]

Ala llum de la Revelacio cristiana,
que ensenya com en el principi era el
Logos[4], 1a ra0 amplia el seu us: no
es tanca en les realitats sensibles,
sind que la seva obertura a la veritat
aconsegueix en certa manera els
interrogants fonamentals de I’home, i



és capac de purificar la forma en que
es viu la fe[5]. La fe i la rad «son com
les dues ales amb les quals I’esperit
huma s’eleva cap a la contemplacid
de la veritat».[6]

Ampliar ’horitzé de la rad, una
tasca universitaria

En tractar les relacions entre la ra6 i
la fe, el cristia ha de comptar amb la
diversitat de les ciéncies. Actualment,
I’especialitzacio és una caracteristica
patent en 'organitzacio de les
ciencies; gracies a ella, a més a més,
el progrés cientific ha rebut en
I'ultim segle una empenta notable.
En forga ocasions, nogensmenys, €s
probable que el cientific sigui portat
pel mateix treball a plantejar-se
questions que mai no podra resoldre
amb el propi metode de
coneixement; aquesta caréncia
mostra la necessitat d’estimular la
col-laboracid entre els experts de les
distintes branques del saber, per unir



enfocaments i arribar aixi a una
sintesi nova.

La recerca d’una nova harmonia
entre fe i rad és una tasca
especialment propia de la
Universitat. Caldria convertir-la en
«un gran laboratori en que, segons
les diverses disciplines, s’elaboren
itineraris d’investigacié sempre nous
en una confrontacié estimulant entre
feirao (...). No és una aventura que
entusiasma? Si, ho és perque,
movent-se dins aquest horitzo de
sentit, es descobreix la unitat
intrinseca que existeix entre les
diverses branques del saber: la
teologia, la filosofia, la medicina,
I’economia, cada disciplina, incloses
les tecnologies més especialitzades,
perque tot esta unit»[7] . A
I'Universitat, es condensa la
universalitat dels coneixements
humans i es manifesta la
dependéncia entre el creixement de
la persona humana i el pla creador



divi: la investigacio —com qualsevol
altre feina honesta- enriqueix el
nostre habitar el mén, alhora que
proposa a cada generacio un
compromis amb el futur.

Per realitzar aquesta gran aventura
de sintesi cultural, Benet XVI
suggereix un cami: «cal que la rad
cientifica moderna simplement
accepti I'estructura racional de la
materia i la correspondéncia entre el
nostre esperit i les estructures
racionals que actuen en la natura
com una dada de fet, en el qual es
basa el seu metode. Ara bé, la
pregunta sobre el perque hi ha
aquesta dada de fet, les ciencies
naturals ’han de plantejar a altres
ambits més amplis i alts del
pensament, com son la filosofia i la
teologia» [8]. Aquells que conreen les
ciéncies particulars han d’obrir-se,
per tant, a un ambit superior capag
d’il'luminar una multiplicitat de
resultats, on sigui possible percebre



una comprensio que doni unitat a
aquests coneixements: el mon
aconsegueix el seu significat en la
capacitat unificadora de la
intel-ligéncia, pero aquesta ha de
desplegar-se a un més enlla
transcendent, que confereixi el seu
sentit ultim a I’existéncia.

D’altra banda, I’obertura universal
de la rao afecta també els teolegs i els
filosofs, que no poden aillar-se i
prescindir de les altres ciencies. La
filosofia —de manera particular la
metafisica— utilitza coneixements de
les altres disciplines i n’examina els
pressupostos, mirant d’aclarir-los i
justificar-los. Es un saber adequat a
les quiestions de principis, pero de
cap manera fa superflues les altres
ciencies[9]. A més a més, ’obertura
de la rao reclama que filosofia i
teologia reflexionin sobre altres
dimensions de I’existéncia humana,
com sOn les grans experiencies
religioses. «En el dialeg de les



cultures convidem els nostres
interlocutors a aquest gran logos, a
aquesta amplitud de la rad.
Redescobrir-la constantment per
nosaltres mateixos és la gran tasca de
la Universitat»[10].

Una sintesi personal, fruit de la
unitat de vida

Les relacions entre fe i rad no es
manifesten només en ’ambit
universitari: podem considerar els
ensenyaments de Joan Pau II i Benet
XVI com crides de la Providencia a
expressar millor I’harmonia entre la
fe ila rad. Respondre a aquesta crida
obliga a tenir cura de la propia
formacio i a considerar com la fe
il-lumina la intel-ligéncia en el nostre
existir diari; suposa posar mitjans
perque la nostra rao sigui catolica.
En paraules de sant Josepmaria
Escriva, una ment auténticament
cristiana hauria de posseir —
amplitud d’horitzons, i un



aprofundiment eneérgic, en allo
permanentment viu de I’ortodoxia
catolica; —afany recte i sa -
frivolitat, mai- de renovar les
doctrines tipiques del pensament
tradicional, en la filosofia i en
I'interpretacio de la historia...; -
una atencio acurada de les
orientacions de la ciéncia i del
pensament contemporanis; —-i una
actitud positiva i oberta, davant la
transformacio actual de les
estructures socials i de les formes
de vida. [11]

Com no totes les persones tenim les
mateixes oportunitats, ni capacitats,
ni interessos per aprofundir en la
formacio cultural, les paraules
anteriors es concretaran en cada cas
de manera diversa; en tothom, pero,
han de suposar un espero per
considerar els mitjans que posem en
la tasca de comprendre millor els
problemes del nostre temps i ser més
incisius en les propostes que hi



aportem. La familiaritat amb la
dimensio racional de la fe és una
part fonamental de la formacié
teologica de tot cristia, i certament
un factor important del do de
llengiies que sant Josepmaria Escriva
demanava per a I’apostol modern .
[12]

Les lectures de qualitat ajuden en
molts aspectes: afegeixen
raonaments, informacions, cura del
llenguatge, educacio dels sentiments
i afectes... La lectura pot ser un mitja
molt apropiat per ampliar els propis
horitzons formatius. Sens dubte, la
lectura assossegada estimula la
formulaci6 de projectes nous i
permet judicar millor les
informacions —a vegades,
fragmentaries— que es reben des dels
mitjans de comunicacio; pero, amb
relativa frequiéncia, alguns estils de
vida dificulten que el lector s’acosti a
obres literaries o de pensament que
el podrien enriquir: la intensitat del



treball indueix moltes persones a
cercar un descans passiu, com el que
proporcionen la televisio o les
novel-les de pura evasio. Pensant en
les noves generacions, és util
recordar que la cultura personal i
col-lectiva depén molt de 'ambient
en que cadascu s’ha format. Per aixo,
per rehabilitar la ra¢ i exercitar-la en
harmonia amb la fe, és decisiu que
I’educacio que es rep en la familia o
al col-legi ajudi a apreciar, ja des de
la infancia, la bellesa del bé, dels
comportaments virtuosos i de les
obres integrament acabades. Dels
pares, professors, tutors i amics
depén que els joves s’aficionin aviat
a la lectura i exercitin cada vegada
més aquesta participacio en el Logos
divi que és la intel-ligéncia.

Un altre ingredient de la mentalitat
universal és l’actitud positiva i oberta
enfront dels corrents de pensament.
Per poder desvelar als homes que
Crist és la resposta a les seves



inquietuds, és necessari mostrar que
ens fem carrec dels problemeside
les solucions que ens proposa
I'interlocutor, per equivocades que
ens puguin semblar. Un anim
autenticament catolic i universal sap
analitzar i exposar la posicio de
’altre, fins i tot quan sigui contraria
a la personal, amb respecte, sense
ridiculitzar-la, prenent-la
seriosament, amb tot ’atractiu que
pugui tenir. Examinar amb calma els
arguments contraris ajuda a fer-se
preguntes, estimula a madurar les
propies idees, a pensar seriosament:
és una manera de raonar utilitzada
sovint pel papa Benet XVI. Ometre
aquest primer pas pot portar els
oients a acceptar quelcom sense
entendre-ho, o que considerin —
potser amb rad- que la resposta no
respon al problema plantejat:
Iargument d’autoritat té una
vigéncia limitada i, de fet, en la
major part dels temes no n’hi ha
prou; al contrari, penetrar en les



raons de ’altre permet posar en
relleu els limits d’aquestes idees, per
molt generalitzades que estiguin, en
el moment oportu i amb objeccions
motivades. Sense un vertader interes
desinteressat —€s a dir, amoros— per
I’altre, no arribarem mai a
comprendre’l a fons, com és: només
I’amor entén les coses concretes.

L’harmonia entre rao i fe en la vida
publica

L'us de la ra6 en la seva funcid
argumentativa i retorica ajuda a
perdre la por a parlar de Déu en el
mon professional 1 public, a no
limitar la feina apostolica a I’ambient
privat, familiar i amistds. La cultura
actual exigeix que els cristians
participin en els debats publics sobre
temes d’interées general, i que ho
facin manifestant la seva unitat de
vida. D’aquesta manera es potenciara
un debat autenticament sere i



raonat, amb un llenguatge cuidat que
contribuira a la convivencia pacifica.

Avui, en alguns llocs, es pretén posar
com a base del dialeg politic un cert
relativisme, que ignora qualsevol
concepcio transcendent de ’home.
Sovint, es presenta relacionat amb la
tolerancia, com volent afirmar que
creure en Déu incapacita per
comprendre els problemes i
necessitats dels qui no tenen fe; o fins
1 tot que el creient, a I'’hora de
dialogar, pretén imposar —encara que
no sigui conscient d’aixo—- unes
conviccions que son purament
subjectives.

Tanmateix, el relativisme no és una
condicio per al progrés, ni el resultat
d’un major respecte a la llibertat; tan
sols cal considerar la historia per
veure I’aportacid decisiva del
cristianisme en el descobriment de la
dignitat humana, de la confianca en
laradien els valors de la lliure



convivencia. La fe no ha perdut cap
de les seves virtualitats: per aixo,
enfront de les dificultats d’'un
ambient que relega la religiositat a
allo que s’ha privat, el cristia no pot
deixar-se portar pel desanim o per la
temptacio d’ocultar les creences.
Aix0 seria una manifestacio de
tebiesa, de comoditat i, en definitiva,
de no haver captat la profunda
relacio entre rad i fe.

El dialeg politic requereix unir
esforcos per construir el bé comu;
sol-licita de cada persona la seva
iniciativa, les seves propostes, les
seves solucions als problemes socials.
En aquest sentit, la doctrina social de
I'Església proposa «un humanisme a
I’altura del designi d’amor de Déu
sobre la historia; un humanisme
integral i solidari, que pugui animar
un nou ordre social, fundat sobre la
dignitat i llibertat de la

persona»[13] . Qui no fes sentir la
seva veu davant el relativisme



imperant no sols renunciaria a
aquesta concepcio cristiana de
I’home, sino que abdicaria de la seva
propia intimitat, de tal manera que
privaria els altres de la seva personal
aportacio al bé comu.

Certament, I'Església no pretén
imposar la fe als qui no la tenen;
pero la veritat de la seva concepcio
de I’home poden reconeixer-la,
almenys en part, els no creients. Una
de les seves contribucions a la vida
civil i politica consisteix a oferir
arguments racionals: «no cal oblidar
que, quan les esglésies o les
comunitats eclesials intervenen en el
debat public, expressant reserves o
recordant certs principis, aixo no
constitueix una forma d’intolerancia
0 una interferencia, ja que aquestes
intervencions només son destinades
a il'luminar les consciéncies,
permetent-los actuar lliure i
responsablement d’acord amb les



vertaderes exigencies de
justicia»[14].

En la majoria de les ocasions no
seran les institucions oficials de
I'Església les que intervinguin en la
discussio publica, sino que
correspondra als fidels laics prendre
les decisions concretes d’ordre
teoric o practic —-per exemple, en
relacio a les diverses opinions
filosofiques, de ciéncia economica
o de politica, als corrents artistics i
culturals, als problemes de la seva
vida professional o social, etc.— que
cadascu jutgi en consciéncia més
convenients i més d’acord amb les
seves personals conviccions i
aptituds humanes[15]. Cadascu ha
de considerar responsablement, en la
presencia de Déu, com pot
col-laborar en la implantacio d’'un
ordre social que sigui més just, que
expressi millor la dignitat humana.



Encara que els politics posseeixen un
compromis més directe amb
Iedificaci6 del bé comu, no és una
tasca reservada nomeés a ells. Tots els
cristians son cridats a cooperar amb
el desenvolupament social en les
seves propies circumstancies: donant
exemple de justicia en les relacions
professionals; col-laborant en
iniciatives culturals o de solidaritat, o
en els mitjans de comunicacio; potser
hom podra intervenir en
associacions professionals, o
participar en una conferencia... Les
possibilitats s6n multiples, i a
cadascu correspon reconeixer quan
se li presenten. Pero, en definitiva,
també al terreny de ’opinio, encara
que no hi hagi regles universals,
convindra mostrar en molts casos —
d’una manera adequada, pensant en
el public a qui ens dirigim— que sense
Jesucrist hi manca la perspectiva per
comprendre el calat veritable de
moltes situacions; que tota questio
pot trobar resposta des d’'una



perspectiva cristiana, encara que de
vegades no sigui facil formular-la.

En aquesta nova evangelitzacio, el
cristia fa fecund el do que Déu li ha
donat amb el Baptisme. Se sap
particip de la missio real, profetica i
sacerdotal de Crist, i confia en Ell
perque posi l'increment a la seva
tasca. El creient, enviat a la vinya per
Qui millor la coneix, escolta amb
nova forca les paraules de Joan Pau
IT: «No tingueu por! Obriu, obriu de
bat a bat les portes a Crist! Obriu a la
seva potestat salvadora els confins
dels estats, els sistemes tant
economics com politics, els dilatats
camps de la cultura, de la civilitzacio,
del desenvolupament. No tingueu
por! Crist sap el que hi ha dins
I’home. Només Ell ho sap!»[16]

Lluis Clavell

11 Pe 3, 15-16.



2 Benet XVI, Litt. enc. Deus caritas
est, n. 28.

3 Cf. Benet XVI, Discurs en la
Universitat de Ratisbona, 12-IX-2006

4cf.Jo1,1

5 Cf. Benet XVI, Discurs en la
Universitat de Ratisbona, 12-IX-2006.

6 Joan Pau II, Litt. enc. Fides et Ratio,
preambul.

7 Benet XVI, Discurs en la Universitat
Catolica del Sacro Cuore, Roma, 25-
XI-2005.

8 Benet XVI, Discurs en la Universitat
de Ratisbona, 12-IX-2006.

9 Cf. Sant Tomas d’Aquino, Super
Boetium De Trinitate , 111, q. 5, a. 1 ad
6.

10 Benet XVI, Discurs en la
Universitat de Ratisbona, 12-IX-2006.



11 Sant Josepmaria, Solc, n. 428.
12 Cf. Ibid., nn.430, 899.

13 Compendi de Doctrina Social de
[‘Església, n. 19.

14 Benet XVI, Discurs, 30-I1I-2006.
15 Sant Josepmaria, Converses, n. 12.

16 Joan Pau II, Homilia al inicio del
ministeri de Suprem Pastor de
I’Església, 22-X-1978. Citat en
I’exhort. apost. Christifideles laici, n.
34.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/rao-de-la-
nostra-esperanca/ (18/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/rao-de-la-nostra-esperanca/
https://opusdei.org/ca-es/article/rao-de-la-nostra-esperanca/
https://opusdei.org/ca-es/article/rao-de-la-nostra-esperanca/

	Raó de la nostra esperança

