opusdei.org

Que és la prudencia?

La prudencia és la virtut que
disposa I’esperit a discernir en
tota circumstancia el nostre
veritable bé i a escollir els
mitjans per aconseguir-lo.

12/07/2023

La prudeéncia és la virtut que disposa
I’esperit a discernir en tota
circumstancia el nostre veritable bé i
a escollir els mitjans per aconseguir-
lo.[1] SoOn, per tant, actes de la
prudencia el judici sobre quina és
I’accié més adequada per assolir el
bé, i el mandat per dur-la a terme. La



prudencia es basa en la memoria del
passat, el coneixement del present i,
fins on a I’home li és possible, en la
previsio de les consequencies de les
decisions. Indica la mesura justa de
les altres virtuts, entre I’excés i el
defecte, entre ’exageracio i la
carencia o la mediocritat.

La prudencia esta relacionada amb
la intel-ligencia; més encara, rau,
segons ensenya la tradicio filosofica,
en la rad practica, és a dir, en la rao
en tant que s’orienta i aboca cap ala
praxi, cap a ’accio. Pero pressuposa
el desig i ’amor del bé. Es aixo el que
distingeix la prudencia de I’astucia, i
també d’aquesta prudencia de la
carn de la qual parla sant Pau (cf. Rm
8, 6): “la d’aquells que tenen
intel-ligéncia, pero que procuren no
fer-la servir per descobrir i estimar
el Senyor. La veritable prudéncia és
la que esta atenta a les insinuacions
de Déu i, estant aixi a les escoltes, rep



en ’anima promeses i realitats de
salvacio”.[2]

Sagrada Escriptura: “El savi de cor
sera anomenat prudent” (Cf. Pr 16,
21)

En la Sagrada Escriptura, la
prudéncia apareix, en primer lloc,
com una propietat de Déu: «Jo, la
Saviesa, visc amb la sagacitat, conec
la perspicacia. Jo aconsello amb
competeéencia, posseeixo intel-ligéncia
i forca» (Pr 8, 12-14). Job exclama:
«Pero0 és en Déu que hi ha consell i
intel-ligéncia, la saviesa i el poder
per actuar» (/b, 12, 13). En
consequencia, és Déu qui concedeix
la prudencia a 'home. Aquesta és,
abans que res, un do de Déu, una
gracia: «només el Senyor dona
saviesa, d’ell brollen seny i
enteniment» (Pr 2, 6).[3]

Per assolir la saviesa son necessaries,
en primer lloc, 'oracio i la meditacio
de la Paraula de Déu: «Per aixo vaig



pregar a Déu, i ell em dona
I’enteniment, vaig invocar-lo i em
vingué I’esperit de Saviesa» (Sv 7, 7);
«Em vaig adonar, pero, que mai no
arribaria a posseir la Saviesa si Déu
no me la donava: saber que aquesta
gracia ve de Déu, ja era signe de bon
seny. Per aix0 em vaig adrecar al
Senyor, pregant-li de tot cor amb
aquestes paraules» (Sv 8, 21).[4]

En Crist, la Saviesa de Déu feta carn,
trobem la prudencia perfectaila
perfecta llibertat. Amb les seves
obres ens ensenya que la prudéencia
dicta que convertim la vida en un
servei als altres, amics 1 enemics, per
amor al Pare; amb la seva mort a la
creu ens mostra que la veritable
prudencia porta, fins i tot, a entregar
la propia vida, en obediencia al Pare,
per la salvacio dels homes. Aquesta
prudéncia de Crist sembla exageracio
iimprudéncia als ulls humans. Quan
manifesta als seus deixebles que ha
d’anar a Jerusalem, patir i morir,



Pere «es posa a renyar-lo dient: “Déu
te’'n guard, Senyor! A tu aixo no et
passara”. Pero Jesus es gira i digué a
Pere: “Ves-te’n d’aqui, Satanas! Em
vols fer caure, perqué no veus les
coses com Déu, sindé com els
homes!”» (Mt 16, 22-23).[5]

La mesura de la nova prudéncia la
dona un amor sense mesura al Regne
de Déu, valor absolut que converteix
en relatiu totes les altres coses:
«Vosaltres, busqueu primer el Regne
de Déu i feu el que ell vol, 1 tot aixo
us ho donara de més a més» (Mt 6,
33). Pel Regne val la pena donar-ho
tot (cf. Mt 13, 44-46), fins i tot la vida
mateixa, perque segons la logica
divina, qui troba la seva vida, la
perd, i qui la perd, la troba (cf. Mt 10,
39). En consequiéncia, moltes actituds
que semblen prudents als ulls
humans, en realitat son necies, com
la de ’home que acumula riqueses,
pero s’oblida de la seva anima (cf. Lc
12, 16-20); 1a del jove que no vol



seguir Crist perque té molts béns (cf.
Lc 18, 18-23), o la del servent que
guarda el seu talent en lloc de fer-lo
fructificar per al Senyor (cf. Mt 25,
24-28). Son conductes imprudents
que tenen la seva arrel en la falta de
llibertat, en I’esclavitud voluntaria
respecte als béns materials o a la
mateixa comoditat.[6]

Els actes propis de la prudéncia: el
consell, el judici i la decisio recta

En la prudéncia hi ha tres actes: el
consell (consilium), el judici practic
(iudicium practicum) i precepte
(praeceptum), I'imperi (imperium) o
mandat;[7] els dos primers son
cognoscitius i el tercer és imperatiu.
“El primer pas de la prudéncia és el
reconeixement de la propia limitacio:
la virtut de la humilitat. Admetre, en
certes questions, que no ho abastem
tot, que no podem abracar, en tants
casos, circumstancies que cal no
perdre de vista a ’hora de judicar.



Per aix0 acudim a un conseller; pero
no a un de qualsevol, sin6 a un de
capacitat (...). Després cal judicar,
perque la prudencia exigeix
ordinariament un determini rapid,
oportu. Si a vegades és prudent
retardar la decisio fins que es
completin tots els elements de judici,
en altres ocasions seria una gran
imprudéncia no comengar a posar en
practica, com més aviat millor, allo
que veiem que cal fer; especialment
quan hi va el bé dels altres”.[8]

una vegada que s’ha pres una
determinacio cal posar-la en practica
amb rapidesa i diligéncia

Per ser prudents no n’hi ha prou amb
deliberar aconsellar-se bé i jutjar
rectament el que s’ha de fer. Cal
posar en practica el que s’ha jutjat
convenient. No fer-ho, ometre-ho,
seria imprudent. Aquest acte, que
consisteix a posar per obra el que
s’ha de fer, és ’acte propi de la virtut



de la prudencia,[9] per aixo0 es pot
definir la prudéncia com «la virtut de
la funcié imperativa de la rad
practica que determina directament
P’accié».[10]

Es precisament aqui on es pot
apreciar millor la relacio intima
entre la prudencia i la llibertat. Per
posar en practica el que s’ha vist
convenient cal no deixar-se torturar
per la por, per la mandra, per cap
lla¢ que ens estengui, en darrer
terme, I’egoisme o la supérbia. Si bé
pot ser convenient saber esperar per
aconsellar-se i deliberar, una vegada
que s’ha pres una determinacio cal
posar-la en practica amb rapidesa i
diligencia. Aqui la paraula diligencia
(de diligo, estimar) diu més del que es
pot entendre en el llenguatge
corrent. Es tracta d’actuar amb
rapidesa moguts per ’amor al bé.

La mesura justa



Sant Josepmaria sempre va intentar
transmetre dues actituds en relacio
amb la prudeéncia. La flexibilitat per
saber-se adaptar a cada situacio,
sense lligar-se a la rigidesa d’una
“esteril casuistica”,[11] que en el fons
procedeix de la supérbia o d’'un
temor exacerbat d’equivocar-se. I la
disposicio a rectificar: “no és
prudent qui no s’equivoca mai, sino
qui sap rectificar els seus errors”.[12]
“Hi ha coses que fas bé, i coses que
fas malament. Omple’t de joia i
d’esperanca per les primeres; i
encara’t —sense descoratjament—
amb les ultimes, per rectificar: i
sortiran bé”.[13]

La prudencia no només existeix en
les persones, també es pot trobar a
les organitzacions. Per exemple, sant
Josepmaria va establir que
I’estructura i ’'organitzacio de govern
de I’Opus Dei en els seus diferents
graus havia de ser col-legial, basat en
la responsabilitat de les persones que



formen aquests organismes i en la
confianca mutua. Referent a aixo
deia a Solc: “Les decisions de govern,
preses a la lleugera per una sola
persona, neixen sempre, o gairebé
sempre, influides per una visio
unilateral dels problemes. —Per molt
grans que siguin la teva preparacio i
el teu talent, has de sentir els qui
comparteixen amb tu aquesta tasca
de direccio” (num. 392).

Cadascuna de les persones que
formen els diversos organs de govern
ha d’assumir plenament la seva
responsabilitat, manifestar
lliurement la seva opinio, sense
refugiar-se en ’lanonimat: “Una
norma fonamental de bon govern:
repartir responsabilitats, sense que
aixo vulgui dir cercar comoditat o
anonimat. Hi torno, repartir
responsabilitats: demanant a cada un
comptes del seu encarrec, per tal de
poder «rendir comptes» a Déu;ia les
animes, si cal”.[14]



Prudeéncia i confianca en Déu:
audacia

Ja hem vist la part humana de la
virtut de la prudencia. Convé afegir
que, quan ens trobem davant d’'una
tasca dificil, fins i tot aparentment
irrealitzable, hem de descobrir
també quina és la Voluntat de Déu.
Aix0 vol dir actuar amb una fe i una
confianca totals en I’auxili divi. Sant
Josepmaria estava convencut que si
Déu li demanava alguna cosa, encara
que humanament pogués semblar
una imprudencia, calia llancar-se a
I’accio, ja que Déu donaria els
mitjans.

Aixi ho va viure. Aixi ho va ensenyar
a viure. I aixi ho va deixar escrit en
relacid tant amb les obres
apostoliques com amb la vida
espiritual: “En les empreses
d’apostolat és bo —és una obligacio—
que consideris els teus mitjans
terrenals (2+2=4), pero no oblidis,



mai! que et cal comptar, per sort,
amb un altre sumand: Déu+2+2...”.
[15] “Llenca lluny teu la
desesperanca que et causa el
coneixement de la teva miséria. —Es
veritat: pel teu prestigi economic, ets
un zero..., pel teu prestigi social, un
altre zero..., 1 un altre per les teves
virtuts, i un altre pel teu talent...
Pero, a ’esquerra d’aquestes
negacions, hi ha Crist... i quina xifra
incommensurable en resulta!”.[16]

No és per aixo estrany que poseés la
prudéncia en relacié amb una
actitud que pot semblar
contraposada: ’audacia. Ho va fer
sovint, unint-les —aixo explica la
connexio entre les dues realitats— a
través de la confianga en Déu: “Déu i
audacia! —L’audacia no és
imprudéncia. —[’audacia no és
gosadia”;[17] “No en facis cas. —Els
«prudents» sempre han anomenat
bogeries les obres de Déu. —
Endavant, audacia!”.[18]



Experiéncies recollides a Cami que es
completen amb una altra de Solc en
la qual ’audacia és presentada com
el fruit d’'una fortalesa informada per
la fe: “Audacia no és imprudencia, ni
gosadia irreflexiva, ni simple
atreviment. ’audacia és fortalesa,
virtut cardinal, necessaria per a la
vida de 'anima”.[19]

Josep-Ignasi Saranyana

Bibliografia basica i lectures
recomanades

Bibliografia basica: Catecisme de
PEsglésia Catolica, 1762-1770,
1803-1832 1 1987-2005.



Lectures recomanades:

* Sant Josepmaria, homilia
Virtuts humanes, a: Amics de
Déu, 73-92.

« KUCKING, Marlies, Diccionario
de San Josemaria (2013),
ILLANES José Luis, voz
Prudencia.

* TRIGO, Tomas, Scripta
Theologica 34 (2002/1) 273-307.

[1] Cf. Catecisme de ’Església
catolica, num. 1806

[2] Amics de Déu, 87.

[3] Cf. T. TRIGO, Scripta Theologica 34
(2002/1) p. 273-307.

[4] Ibidem.
[5] Ibidem.

[6] Ibidem.



[7] Cf. S. Th,, II-1I, q. 47, a. 8, co.
[8] Amics de Déu, num. 86
[9] Cf. S. Th,, II-11, q. 47, a. 8.

[10] M. RHONHEIMER, La
perspectiva de la moral.
Fundamentos de la ética filosoéfica,
Rialp, Madrid 2000, 241. Cf. A.
RODRIGUEZ LUNO, La scelta etica. Il
raporto fra liberta & virtu, Milano
1988, 83 s.

[11] Amics de Déu, 222.
[12] Amics de Déu, 88.
[13] Solc, num. 68.

[14] Solc, num. 972.
[15] Cami, num. 471.
[16] Ibidem, nam. 473.
[17] Ibidem, nim. 401.

[18] Ibidem, nam. 479.



[19] Solc, num. 97.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/que-es-la-
prudencia/ (09/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/que-es-la-prudencia/
https://opusdei.org/ca-es/article/que-es-la-prudencia/
https://opusdei.org/ca-es/article/que-es-la-prudencia/

	Què és la prudència?

