
opusdei.org

Perseverança

Aprendre a ser fidel. La fidelitat
a una persona, a un amor, a
una vocació, és un camí en el
qual s'alternen moments de
felicitat amb períodes de foscor
i dubte.

25/11/2012

Han transcorregut quaranta dies des
del naixement de Jesús, i la Sagrada
Família es posa en camí per fer allò
que està manat per la Llei de Moisès: 
tot primogènit mascle serà consagrat
al Senyor[1]. La distància de Betlem a
Jerusalem no és gaire, però es



necessiten diverses hores per
recórrer-la a cavall; un cop són a la
capital jueva, Maria i Josep es
dirigeixen al Temple. Abans d'entrar,
complirien amb tota pietat els ritus
de purificació, també comprarien, en
un dels negocis propers, l'ofrena
prescrita als pobres: un parell de
tórtores o dos colomins. Llavors, a
través de les portes d'Hulda i dels
monumentals passadissos
subterranis pels quals transitaven els
pelegrins, accedirien a la gran
esplanada. No és difícil imaginar la
seva emoció i recolliment mentre
s'encaminen cap a l'atri de les dones.

Potser va ser llavors quan se'ls va
aproximar un home ancià. En el seu
rostre es reflecteix el goig. Simeó
saluda amb afecte Maria i Josep, i
manifesta l'ànsia amb què havia
esperat aquest moment: és conscient
que els seus dies estan arribant a la
seva fi, però sap també -l'hi ha
revelat l'Esperit Sant[2]- que no



morirà sense haver vist el Redemptor
del món. En veure'ls entrar, Déu li ha
fet reconèixer en aquest Nen al Sant
de Déu. Amb la delicadesa lògica que
la tendra edat de Jesús requereix,
Simeó l'agafa en braços i commogut
eleva la seva pregària: Ara, Senyor,
deixa que el teu servent se'n vagi en
pau, com li havies promès. Els meus
ulls han vist el Salvador, que
preparaves per presentar-lo a tots els
pobles: llum que es reveli a les
nacions, glòria d'Israel, el teu
poble[3].

Al final de la seva pregària, Simeó
s'adreça especialment a Maria,
introduint, en aquell ambient de
llum i alegria, un indici d'ombra.
Segueix parlant de la redempció,
però afegeix que Jesús serà signe de
contradicció, per tal que es
descobreixin els pensaments de
molts cors, i diu a la Mare de Déu:
una espasa traspassarà la teva
mateixa ànima[4]. És la primera



vegada que algú parla d'aquesta
manera.

Fins a aquesta ocasió, tot -l'anunci de
l'Arcàngel Gabriel, les revelacions a
Josep, les paraules inspirades de la
seva cosina Isabel i les dels pastors-
proclamava la joia pel naixement de
Jesús, Salvador del món. Simeó
profetitza que Maria portarà en vida
el destí del seu poble, i ocuparà un
paper de primer ordre en la salvació.
Ella acompanyarà el seu Fill,
col·locant–se al centre de la
contradicció en la qual els cors dels
homes es manifestaran a favor o en
contra de Jesús.

Contemplar: meditar en la fe

Evidentment, la santíssima Verge
percep que la profecia de Simeó no
desmenteix, sinó que completa allò
que Déu li ha anat donant a conèixer
amb anterioritat. La seva actitud, en
aquest moment, serà la mateixa que
les pàgines de l'Evangeli subratllen



en altres ocasions: Maria guardava
tot això en el seu cor i ho meditava[5].
La Mare de Déu medita els successos
que passen al seu voltant, hi cerca la
voluntat de Déu, aprofundeix en les
inquietuds que Jahvé posa en la seva
ànima i no cau en la passivitat
davant el que l'envolta. Aquest és el
camí, com assenyalava Joan Pau II,
per poder ser lleials amb el Senyor:
«Maria va ser fidel primer de tot
quan, amb amor, es va posar a cercar
el sentit profund del designi de Déu
en Ella i per al món (...). No hi hauria
fidelitat si no hi hagués a l'arrel
aquesta ardent, pacient i generosa
recerca, si no es trobés en el cor de
l'home una pregunta, per a la qual
només Déu té resposta, millor dit, per
a la qual només Déu és la
resposta»[6].

Aquesta recerca de la voluntat divina
porta a Maria a l'acollida, a
l'acceptació d'allò que descobreix.
Maria trobarà al llarg dels seus dies



nombroses oportunitats en què pot
dir «que es faci, estic prompta, ho
accepto»[7]. Moments crucials per a
la fidelitat, en els quals
probablement s'adonaria que no era
capaç de comprendre la profunditat
del designi de Déu, ni com es duria a
terme, i mentrestant, observant
atentament apareixerà clar el seu
desig que es compleixi el voler diví.
Són esdeveniments en què Maria
accepta el misteri, donant-li un lloc
en la seva ànima «no amb la
resignació d'algú que capitula davant
d'un enigma, a un absurd, sinó més
aviat amb la disponibilitat de qui
s'obre per ser habitat per quelcom -
¡per Algú! - més gran que el propi
cor»[8].

Sota la mirada atenta de la Mare de
Déu, Jesús es feia gran, avançava en
enteniment i tenia el favor de Déu i
dels homes[9]; en arribar els anys de
la vida pública del Senyor, advertiria
com s'anava realitzant la profecia de



Simeó: Aquest infant serà motiu que a
Israel molts caiguin i molts d'altres
s'aixequin[10]. Van ser anys en què la
fidelitat de Maria es va expressar en
el «viure d'acord amb el que es creu.
Acceptar incomprensions,
persecucions abans de permetre
ruptures entre allò que es viu i el que
es creu»; anys de manifestar d'una i
mil maneres l'amor i lleialtat a Jesús,
anys, en definitiva, de coherència:« el
nucli més íntim de la fidelitat». Però
tota fidelitat -com li és propi- «ha de
passar per la prova més exigent: la
de la durada», és a dir, la de la
constància. «És fàcil ser coherent per
un dia o alguns dies. Difícil i
important és ser coherent tota la
vida. És fàcil ser coherent en l'hora
de l'exaltació, difícil ser-ho en l'hora
de la tribulació. I només pot
anomenar-se fidelitat una coherència
que dura al llarg de tota la vida»[11].

Així ho va fer la Mare de Déu: lleial
sempre, i més en l'hora de la



tribulació. En el tràngol suprem de la
Creu hi és, acompanyada d'un reduït
grup de dones i de l'apòstol Joan. La
terra s'ha cobert de tenebres. Jesús,
clavat a la creu, amb un immens
dolor físic i moral, llança al cel una
oració que uneix patiment personal i
radical seguretat en el Pare: Eloí,
Eloí, ¿lemà sabactani? —que vol dir:
«Déu meu, Déu meu, per què m'has
abandonat?»[12]. Així comença el
Salm 22, que culmina en un acte de
confiança: Ho tindran present i
tornaran al Senyor tots els països de
la terra[13].

Quins serien els pensaments de la
nostra Mare en escoltar el crit del seu
Fill? Durant anys havia meditat què
esperava el Senyor d'Ella; ara, veient
el Fill a la Creu, abandonat per
gairebé tots, la Mare de Déu tindria
presents les paraules de Simeó: una
espasa traspassava les seves
entranyes. Patiria de manera
singular la injustícia que s'estava



consumant, i mentre, en la foscor de
la Creu, la seva fe li posaria a la vista
la realitat del Misteri: s'estava duent
a terme el rescat de tots els homes,
de cada home.

Les paraules de Jesús, plenes de
confiança, li farien entendre amb
llums noves que la seva pròpia
aflicció l'associava més íntimament a
la Redempció. Des de dalt del patíbul,
en el moment mateix de la seva mort,
Jesús creua la mirada amb la seva
Mare. La troba al costat, en unió
d'intencions i de sacrifici. I així, «el
fiat de Maria en l'Anunciació troba la
seva plenitud en el fiat silenciós que
repeteix al peu de la Creu. Ser fidel
és no trair en les tenebres allò que es
va acceptar en públic»[14]. Amb la
seva correspondència diària, Maria
s'havia preparat per a aquest instant.
Sabia que, amb el seu lliurament
incondicional el dia de l'Anunciació,
també havia abraçat, d'alguna
manera, aquests esdeveniments en



els quals ara participa amb plena
llibertat interior: «el seu dolor
forma un tot amb el del seu Fill. És
un dolor ple de fe i d'amor. La
Verge en el Calvari participa en la
força salvífica del dolor de Crist,
unint el seu fiat, el seu sí, al del
Fill»[15]. Nostra Senyora roman
fidel, ofereix al seu Fill un bàlsam
de tendresa, d'unió, de fidelitat;
un sí a la voluntat divina[16], i sota
la protecció d'aquesta fidelitat, el
Senyor col·loca sant Joan i, amb ell,
l'Església de tots els temps: aquí tens
la teva mare[17].

Fidelitat: respondre des de la fe

Fidelitat: recerca, acollida,
coherència, constància... La vida de
Maria apareix com una resposta de
fe davant les situacions més diverses.
Tal resposta és possible perquè es
commovia en rebre els missatges de
Déu, i els meditava. Així ho fa
entendre el mateix Senyor quan,



davant l'elogi d'aquella dona
entusiasta, precisa el veritable motiu
pel qual la seva Mare mereix ser
lloada: Més aviat sortosos els qui
escolten la paraula de Déu i la
guarden[18]. És una de les lliçons
més importants que cal aprendre de
Maria: la fidelitat no s'improvisa, es
conrea dia a dia, no s'aprèn a ésser
fidel espontàniament. És cert que la
virtut de la fidelitat és una disposició
que neix del ferm propòsit de
correspondre a la pròpia crida, i que
prepara per acollir el projecte de
Déu, però aquesta decisió requereix
de cadascú ser constantment
coherent.

La perseverança que demana la
fidelitat no és, en absolut, inèrcia o
monotonia. La vida es desenvolupa
en una contínua successió
d'impressions, pensaments i actes; la
nostra intel·ligència, voluntat i
afectivitat canvien constantment de
continguts, i l'experiència mostra que



no podem concentrar totes les
potències en un únic objecte durant
molt de temps. Per això, hom no pot
parlar d'unitat de vida si no es
compta que, per sobre de qualsevol
canvi, l'home té el poder de meditar i
valorar quins són els episodis
decisius de la seva història, i
jerarquitzar-los, per ser coherent
amb la trajectòria de vida que ha
triat. En cas contrari, només podrà
concentrar-se en les experiències del
moment i acabarà en la
superficialitat i en la inconstància.
Com diu sant Pau, tot m'és lícit. Però
no tot convé. Tot m'és permès. Però jo
no m'he de deixar dominar per
res[19].

El cristià discerneix els
esdeveniments clau a la llum de la fe;
a través d'ella avalua quins en són
genuïnament significatius, acollint el
missatge que enclouen i deixant que
esdevinguin punts de referència per
a les seves accions. Els fets o les



situacions no són valorades per la
seva actualitat, sinó per la seva
qualitat. La persona fidel es guia pel
significat autèntic que un
esdeveniment ha tingut en la seva
vida, de manera que les realitats
veritablement fonamentals -per
exemple l'amor de Déu, la filiació
divina, la certesa de la vocació, la
proximitat de Crist en els
sagraments- es reconeixen, en la
pròpia història, com realment
efectives, capaces de guiar la
conducta i ser font d'actituds fermes.
Convé tenir present allò que
recordava sant Josepmaria: Només
la lleugeresa insubstancial canvia
capritxosament I'objecte dels seus
amors[20]. En una altra ocasió
desenvolupava amb més detall
aquesta mateixa idea, inspirant-se en
l'estrella que va guiar els Reis Mags: 
Si primer és la vocació, si l'estel
lluu abans, per a orientar-nos en
el nostre camí d'amor de Déu, no
és lògic dubtar quan, algun cop,



se'ns amaga. Això passa en
determinats moments de la nostra
vida interior, gairebé sempre per
culpa nostra, com ocorregué en el
viatge dels Reis Mags: que l'estel
desapareix. Ja coneixem la
resplendor divina de la nostra
vocació, estem persuadits del seu
caràcter definitiu, però potser la
polseguera que alcem tot
caminant —les nostres misèries—
formen un núvol opac, que priva el
pas de la llum[21].

Quan ens passa quelcom així, hem de
recordar aquells moments decisius
de la nostra vida, en els quals hem
vist allò que Déu ens demanava i
hem pres decisions generoses que
ens comprometen.

D'aquesta manera, la memòria té un
paper de capital importància en la
fidelitat, perquè evoca les magnalia
Dei, les coses grans que Déu ha fet a
la pròpia vida, i la història personal



es converteix en lloc de diàleg amb el
Senyor: és un esperó més per ser
coherents, fidels. Sant Josepmaria
veu en aquesta virtut la realització
pràctica del compromís cabal de la
llibertat humana, que aspira als dons
més alts, una llibertat que es lliura
amb esplendidesa i ple discerniment:
en definitiva, l'amor i no la inèrcia és
el que ens porta a ser fidels al
compromís. Així s'aprecia en la vida
de Maria o en la història del poble
d'Israel: Israel, poble de Jacob,
recorda que tu ets el meu servent. Jo
et vaig formar perquè em servissis i
no t'oblidaré mai, Israel. He fos com
un núvol la teva infidelitat, he desfet
com la boira els teus pecats. Torna a
mi, que jo t'allibero[22]. Recordar la
bondat del Senyor -en el cosmos i en
cada persona- mou a la lleialtat.

Sobre aquest fonament, les llums i
gràcies que Déu deixa en la nostra
ànima -quan rebem els sagraments,
en la pregària, en els mitjans de



formació, però també en les nostres
relacions personals o a la feina-
ofereixen solucions i aplicacions
concretes per ser fidels a la vida
quotidiana: espurnes amb les quals
l'ànima afina en la pietat i millora en
la fraternitat, que impulsen la tasca
apostòlica i fan que s'exerceixi amb
il·lusió i esperit de servei la feina.
Sent dòcils als pensaments, decisions
i afectes que l'Esperit Sant suscita
dins nostre, anem creixent en
fidelitat i col·laborem -fins i tot sense
percebre-ho- en la realització dels
plans divins.

Com de fecunda és la fe que
interioritza els successos de la pròpia
biografia! L'home descobreix amb
llums noves que no està sol: tots
depenem de la gràcia de Déu i dels
altres, i la vocació cristiana ens posa
davant la responsabilitat de portar
molts al seu amor. Davant situacions
que poden resultar més difícils o el
sentit de les quals no s'arriba a



comprendre -relacions familiars
complicades, manca de salut, període
d'aridesa interior, dificultats a la
feina-, l'home cerca i acull la voluntat
del Senyor: si acceptem els béns com
un do de Déu, no hem d'acceptar els
mals?[23], diu la Saviesa divina per
boca del sant Job.

Aleshores no es consideren les
temptacions com quelcom aïllat o
incompatible amb les mocions o
decisions que es van reconèixer com
a inspirades per Déu en el passat:
més aviat entren en el pla diví de
salvació.

J. J. Marcos

................................................................

[1] Lc 2, 23.

[2] Cf Lc 2, 26.

[3] Lc 2, 29-32.

[4] Cf Lc 2, 34-35.



[5] Lc 2, 19; cf. Lc 2, 51.

[6] Joan Pau II, Homilia a la Catedral
Metropolitana de Ciutat de Mèxic, 26-
I-1979.

[7] Ibíd.

[8] Ibíd.

[9] Lc 2, 52.

[10] Lc 2, 34.

[11] Joan Pau II, Homilia a la Catedral
Metropolitana de Ciutat de Mèxic, 26-
I-1979.

[12] Mc 15, 34.

[13] Sal 22 (21), 28.

[14] Joan Pau II, Homilia a la Catedral
Metropolitana de Ciutat de Mèxic, 26-
I-1979.

[15] Benet XVI, Discurs de l'Àngelus,
17-IX-2006.



[16] Via Crucis, IV estació.

[17] Jo 19, 27.

[18] Lc 11, 28.

[19] 1 Co 6, 12.

[20] Sant Josepmaria Escrivà, És Crist
que passa, n. 75

[21] Sant Josepmaria Escrivà, És Crist
que passa, n. 34.

[22] Is 44, 21-22

[23] Job 2, 10.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/perseveranca/
(05/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/perseveranca/
https://opusdei.org/ca-es/article/perseveranca/

	Perseverança

