opusdei.org

Per que I’Opus Dei és
una prelatura
personal?

El professor Carlos José
Errazuriz aborda en aquest
assaig la configuracio juridica
de I’Opus Dei. Amb la prelatura
personal, "s'ha realitzat allo que
demanava el mateix patrimoni
carismatic de I’Opus Dei".

28/08/2008

1. Plantejament de la qliestio

L’Opus Dei és una prelatura personal
des de la seva ereccio com a tal



mitjancant la Constitucio apostolica
Ut sit de Joan Pau II, del 28 de
novembre de 1982, executada el 19
de marc de 1983. Els estatuts de la
prelatura s'obren amb la neta
afirmacio «Opus Dei est Praelatura
personalis(...)» (n. 1 § 1).

Amb aquestes dades elementals
podem donar ja una primera
resposta a la pregunta que encapcala
aquestes pagines: la constitucio de la
prelatura ha tingut lloc en virtut
d'una decisi6 de I'Autoritat Suprema
de I'Església, que ha aplicat a la
realitat fundada per sant Josepmaria
Escriva el 2 d'octubre de 1928 la
configuracio institucional de
prelatura personal per a la
realitzacio de peculiars obres
pastorals, prevista pel concili Vatica
IT en el decret Presbyterorum Ordinis,
n. 10. No obstant aixo, l'interrogant
que ara ens interessa resoldre, més
especific, té a veure amb les
esséncies i es concentra, per tant, en



la forma verbal és: En quin sentit pot
dir-se que I’Opus Dei és una
prelatura personal?

Cap una resposta molt simple que
aparentment soluciona el problema:
I’Opus Dei és una prelatura personal
des del punt de vista juridic, o sigui
en I'ambit del dret canonic. Es tracta
d'una afirmacio perfectament
veritable, i fins i tot 0bvia. No obstant
aixo, el seu significat i abast disten de
ser tan obvis.

La dificultat fonamental neix del que
en general s'entén per existencia
“juridica”, ja sigui civil o canonica,
d'una determinada realitat social. Un
molt difos sentit comu i no poques
disquisicions teoriques sobre el dret
coincideixen a concebre aquesta
existencia com quelcom separat de la
vida efectiva de les persones en
societat. El dret, vist com un sistema
de normes socials capaces d'imposar-
se eficacment en un determinat



ambit, estructura d'alguna manera la
realitat social, quan regula i canalitza
conductes, i crea institucions que
apleguen l'activitat dels individus.
Pero hom tendeix a percebre aquesta
estructuracio com extrinseca
respecte a les persones humanesia
les seves relacions interpersonals
reals. Una cosa serien les realitats
socials en elles mateixes, i una altra
la manera que apareixen davant el
sistema juridic. Per descomptat que
es reconeix la capacitat del dret
d'influir en les mateixes realitats
socials, pero no se’l considera
quelcom inherent a aquestes
realitats, sindé més aviat un
instrument destinat a canviar-les.

Aplicant I'anterior esquema al nostre
cas, resulta facil d’admetre que
I’Opus Dei ha entrat en un nou
enquadrament juridic-canonic en ser
erigit en prelatura personal, de
manera que ara se li apliquen les
normes previstes en 1'Església per a



aquest tipus d'ens. Hom pot també
afegir sense problemes que aquesta
nova configuracio juridica s'adequa
perfectament a la realitat de I’'Opus
Dei. Més problematic resulta, en
canvi, sostenir que el ser una
prelatura personal —no ja el “aplicar-
1i” o el “adequar-se-li” tal condicio-
correspon precisament a la realitat
de I’Opus Dei. Abans de res, perque
aquesta figura, com qualsevol altra
del mon juridic, no seria més que
una sort d'instrument del sistema
normatiu. A més, perque I’Opus Dei
és clarament una realitat lligada a la
vida carismatica, a I'impuls de
I'Esperit Sant en 1'Església, cosa que
sembla implicar que no pot consistir
en una forma juridica encunyada per
I'ordenament canonic. En fi, la millor
comprovacio d'aquest enfocament
derivaria del fet tan senzill que
abans de la seva ereccid en prelatura
personal, ’Opus Dei certament ja
existia, i havia estat objecte de
successives configuracions



canoniques, inadequades és clar, a
diferencia de la definitiva, pero que
en el fons serien tan extrinseques —
tan “juridiques”- com aquesta
ultima. En consequiéncia, I'afirmacio
“'Opus Dei és una prelatura
personal” no correspondria a la
mateixa realitat fundada per sant
Josepmaria el 2 d'octubre de 1928.

En aquestes pagines em proposo
mostrar que 'afirmacio conforme a
la qual ’Opus Dei és una prelatura
personal enuncia en veritat un
aspecte intrinsec i essencial de la
seva mateixa realitat carismatica.
Procediré en dues fases: primer
procuraré aplicar una visio realista
del dret a la noci6 de prelatura
personal; despreés, intentaré explicar
per qué aquesta nocio resulta valida
per a ’Opus Dei.

2 . La comprensio realista del
concepte juridic de prelatura personal



La concepcio del dret com ordre
normatiu extrinsec a la realitat
social, a la qual s'aplica i imposa
coactivament, condiciona la manera
d'entendre tots els conceptes juridics,
tant en 'ambit civil com en l'eclesial.
Fins i tot aquells que clarament
transcendeixen el dret, com el de
persona, tendeixen a ser enfocats
com creacions d'un determinat
ordenament, forjats de manera
pragmatica, o sigui per a determinar
I'ambit en el qual és valida una
determinada norma. Aixi, doncs, el
concepte juridic de persona no
correspondria a allo que
intrinsecament és 1'ésser huma (aixo
seria propi del concepte filosofic de
persona), sind que seria només un
punt de referencia huma al qual
I'ordre juridic recorre per a fixar
I'objecte de les seves regles.
Naturalment quan es tracta d'un
concepte que s'elabora dintre del
mateix ordenament, com succeeix
amb el de prelatura personal,



I'enfocament técnic-operatiu sembla
encara més obvi: la nocio seria una
especie d'artefacte convencional,
modelat per determinades normes,
que serveix per a atribuir a les
relacions socials una determinada
qualificaci6 util en vistes a arribar a
certs efectes practics.

Des d’aquesta perspectiva, la
prelatura personal apareix com una
etiqueta juridica, 1'as de la qual és
rellevant en virtut de certes
consequencies juridiques: atribucid
de competéncies, drets, obligacions,
sancions, etc. D'aquesta manera, una
realitat social concreta que ha estat
configurada com prelatura personal,
i és el cas de la realitat social de
I’Opus Dei, seria juridicament una
prelatura personal inicament quan
rep aquesta denominacio i les seves
consequeéncies en I'ordenament
canonic. La realitat juridica tendeix
aixi a transformar-se en un simple
nom, que al seu torn seria pur



instrument per a l'atribucié a una
realitat social de determinats efectes
de dret positiu. El positivisme juridic
esta emparentat amb el
nominalisme: en efecte, si la realitat
no conté de per ella mateixa res
juridicament rellevant, sin6 que el
dret li advé des de fora, els conceptes
juridics equivalen a mers esquemes
normatius, sén tan instrumentals
com les mateixes normes que els
modelen 1 utilitzen.

Per a escapar d'aquest cercle vicios
és necessari replantejar que és el
dret, tornar a preguntar-se que
significa queé és “juridic”. s una
operacio no facil, ja que el pes dels
habits mentals del positivisme
penetra fins i tot en la manera de
concebre el dret eclesial. La
concepcio extrinseca del dret ha
marcat profundament la cultura de
molts especialistes i de molta gent
comuna. No obstant aixo, és
totalment necessari superar aquesta



visid: n’hi ha prou amb considerar el
desprestigi on cau el dret quan és
entés com pura forma pragmatica
d'ordenar la vida, i sobretot el fet que
aquesta forma pot posar-se al servei
de qualsevol objectiu social, ja que en
I'ambit juridic no hauria més que
interessos i poders factics que donen
lloc a solucions merament
consensuades i relatives.

La tradicio classica i cristiana del
dret, dintre de la seva varietat de
matisos, ofereix una resposta de fons
de signe radicalment oposada. Potser
la manera més senzilla i efica¢ de
captar aquesta resposta consisteix en
plantejar-la des del punt de vista de
la relacio entre el dret i la justicia. La
justicia com virtut de donar a
cadascu el seu dret, segons la
definicig atribuida al jurista roma
Ulpia i acollida per tants pensadors
juridics fins als nostres dies, esta
intrinsecament lligada al dret de
cadascu, que és el seu pressupost. Al



seu torn, aquest dret es delinea com
'objecte de la justicia, de manera que
dret i justicia estan inseparablement
units. El dret és aixi el just: una
realitat, un bé que pertany a algu
quan li és degut per un altre, ja sigui
un bé intrinsec a la persona (com la
vida, la llibertat, etc.) o un bé extern
a ella que és objecte de relacions
interpersonals. En aixo consisteix el
que és realment juridic, que és una
altra manera de dir el que és
realment just, tant si es funda en el
mateix ésser de les personeside les
seves relacions, com si es basa en la
llibertat humana que pot configurar i
determinar les relacions de justicia
entre les persones i respecte a la
societat.

Aquest és el rerefons que permet
comprendre adequadament
qualsevol noci6 juridica, que és
sempre nocio relativa al que és just, i
per tant relativa a relacions reals
sobre béns reals entre persones



humanes. Tornant a I'exemple
anterior, quan en les normes o en els
actes juridics es parla de persona, es
tracta de la mateixa realitat
substancial que, amb aquest mateix
nom, és aferrada pel sentit comu i
aprofundida per la filosofia. La
rellevancia juridica del concepte de
persona deriva de la seva relacid
amb el que és dret en les relacions
interpersonals. Pero aquesta relacio
amb el dret, especificament
connotada per 1'us juridic de la nocio
de persona, és possible i necessaria
precisament perque els éssers
humans son persones, perque nomeés
qui ho és pot ser titular d'un bé que
és seuili és per tant degut, i perque
només una persona és capag de
deure quelcom a una altra en
justicia.

També un concepte institucional com
el de prelatura personal ha de ser
entes sota aquesta llum. Una
prelatura personal, igual que una



diocesi o qualsevol altra
circumscripcio eclesiastica, no és una
superestructura que recobreix
extrinsecament a certs efectes
organitzatius i funcionals la
corresponent realitat eclesial
formada per la vida i activitat dels
fidels i dels seus pastors. Si aixi fora,
ésser o no prelatura personal tindria
una rellevancia molt limitada,
freturosa d'importancia i interes
llevat de per a alguns experts, els
canonistes, vistos com els qui
s'ocupen d'aspectes tecnics, és a dir
de tramits, paperasses, actes formals,
retols externs, etc.

En canvi, el que es capta mitjancant
el concepte de prelatura personal és
una realitat interpersonal que
participa en l'ésser mateix de
1'Església de Crist. Es una comunitat
de fidels, estructurada
jerarquicament entorn d'un prelat,
amb el ministeri del qual col-laboren
preveres i diaques, i amb un ambit



personal i una missi6 especifiques
que la conformen com
complementaria a les diocesis en les
quals és present. En una paraula, és
una part de I'Església, tan real i tan
viva com la mateixa Església.

Es veritat que la noci6 és d’indole
institucional, és a dir, es refereix
directament a la dimensi6 unitaria i
permanent que transcendeix els
individus que actualment conformen
una determinada prelatura personal
i es van succeint al llarg de la
historia. Més, es tracta d'una
institucié composta a cada moment
per fidels reals, sense els quals es
transformaria en una mera
possibilitat. En consequéncia, la
comprensio autentica de la nocio
condueix a percebre que una
prelatura personal, el mateix que
una diocesi, és un conjunt real de
persones —especificament, una
expressio concreta de la comunio
jerarquica entre els fidels—, no un



aparell burocratic ni una
denominacio oficial extrinseca.

Per ser un concepte d'indole juridic,
en parlar de prelatura l'atencio
s’adreca als aspectes externs que
poden ser objecte de relacions de
justicia: tant a les relacions
institucionals de la mateixa prelatura
amb altres subjectes eclesiastics i
civils, com a les relacions de justicia
existents dintre de I'ambit delimitat
per la institucid: les relacions entre
els fidels de la prelatura, i les
d'aquests amb els seus pastors. Si la
nocio de prelatura personal es
compren de manera realista, aquesta
atencio selectiva a la dimensio
externa de justicia —d'altra banda
essencial en 1'Església en el seu
peregrinar terreny—no implica de
cap manera ignorar que la realitat
eclesial esta constituida abans de res
per la comunio vertical i invisible
amb la Santissima Trinitat i pel
misteri de la comunio dels sants. No



es tracta en absolut d'aillar el juridic,
sind de captar-lo amb realisme en la
seva dimensio especifica,
precisament per a poder d'aquesta
manera palesar-ne la insercid en el
misteri sobrenatural de 1'Església i,
en particular, mostrar el vincle
intrinsec —en virtut de la
sacramentalitat de I'Església— del just
amb la salvacié. En efecte, els drets
dels fidels tenen relacio
principalment amb els béns salvifics
(primer de tot la paraula de Déu i els
sagraments), i el deure dels ministres
sagrats que han de dispensar aquests
béns, aixi com el deure de tots els
fidels de viure en la comuni6 eclesial,
son exigencies de justicia en les quals
esta en joc la salvacio del mateix
titular del deure.

Les consideracions anteriors no duen
amb elles oblidar quant d'historic hi
ha en la nocio de prelatura personal.
Som davant una determinada
manera que I'Església



s’autoorganitza, amb una concrecio
positiva en les lleis canoniques i en la
praxi eclesial, fins i tot amb un nom
precis que, encara que reflecteixi bé
la substancia del concepte, implica
obviament una determinacio
convencional. Tanmateix, aixo no
s'oposa al realisme de la noci6 en el
sentit ja explicat: tota realitat eclesial
es dona en la historia i posseeix
aspectes lligats al contingent. No
obstant aixo, els aspectes
fonamentals de la prelatura
responen a caracteristiques
essencials de 1'Església, al ser
Església: la igualtat fonamental entre
els fidels, la constitucio jerarquica,
etc. En el cas de ’'Opus Dei, a més, és
determinant un carisma, un do divi
que exigeix fidelitat. A continuacid
intentaré precisament mostrar per
que la fidelitat a aquest carisma
implica la prelatura personal.

3. La realitat eclesial de I’Opus Dei
com prelatura personal



Per a entendre per qué ’Opus Dei és
una prelatura personal, a més de
comprendre qué és una prelatura
personal, es requereix captar
aquesta realitat en ’Opus Dei. En
una optica realista, la seva ereccio en
prelatura no ha estat un revestiment
extrinsec, I'atribucié d'una nova
facana. L'ereccié comporta que
I’Opus Dei és real i intrinsecament
una prelatura personal[1].

Sorgeix d'entrada una dificultat que
sembla oposar-se a la visio realista
de la dimensio de prelatura a I’Opus
Dei. En efecte, és clar que abans de la
seva configuracio com a tal
mitjancant un acte pontifici I’'Opus
Dei no era prelatura personal. Hi ha
obviament un abans i un després
d'aquest acte. D’aqui es podria
deduir que ser prelatura és quelcom
extrinsec, estrany (per més
convenient o congruent que sigui)
respecte a la realitat eclesial d'origen



carismatic que es va manifestar el 2
d'octubre de 1928.

No hi ha dubte que I'ereccio de la
prelatura no ha estat un simple
reconeixement de la realitat ja
existent per part de l'autoritat papal.
Hi ha hagut quelcom nou, que ha
vingut a integrar aquesta realitat. Els
fidels incorporats a I’Opus Dei van
comengcar a ser fidels d'una
prelatura, amb els corresponents
vincles de comuni6 entre ells i amb
el prelat; el cap de ’'Opus Dei al 1982,
Mons. Alvaro del Portillo, va passar a
ser prelat d'una prelatura personal,
amb la potestat jerarquica que li és
propia; el clergat de ’Opus Dei va
comencar a constituir el presbiteri de
la prelatura. Tot aix0 comporta una
novetat respecte a la situacid
antecedent.

Nogensmenys, aix0 no significa que
des del 1928 I’Opus Dei fos una
realitat essencialment distinta de la



prelatura que es va erigir el 1982.
Aquest és el punt que requereix
major atencio, ja que anteriorment
les successives aprovacions de I’Opus
Dei (com pia unio, societat de vida
comuna sense vots, 1 institut secular)
havien enquadrat la seva realitat
dintre d'institucions eclesials de
naturalesa associativa, aquelles que
els fidels poden constituir per a
promoure fins eclesials comuns. La
inadequacio d'aquestes
configuracions canoniques a la
realitat carismatica de ’'Opus Dei
obeia també a altres motius de molta
rellevancia, sobretot en rao que la
secularitat dels seus fidels no trobava
cabuda en I'ambit de l'estat de
perfeccio o vida consagrada per la
professio dels consells evangelics. No
obstant aixo0, ara ens interessa l'altre
aspecte al-ludit, igualment essencial,
que diu relacio precisament amb la
suposada naturalesa associativa de
I’Opus Dei.



La consideracio historica de ’Opus
Dei ajuda a penetrar en la seva
veritable naturalesa. Em limitaré a
assenyalar algunes dades essencials
que em semblen especialment
significatives[2].

Abans de res, convé advertir que la
vocacio de sant Josepmaria Escriva a
I'Església es manifesta
originariament com vocacio al
sacerdoci, amb un horitzo especific
que només s’esclareix en un segon
moment, quan veu I’Opus Dei[3].
Com resulta evident a partir de 1928,
I'horitz6 vocacional del Fundador és
en si essencialment sacerdotal, és a
dir, s'inscriu en I'ambit del sacerdoci
ministerial o jerarquic. Sant
Josepmaria va ser cridat al sacerdoci
precisament per a fundar 1’Opus Dei,
i va fundar I’Opus Dei precisament
com a sacerdot. Tractant-se d'una
instituci6 bolcada a la santificacio i
I’apostolat dels fidels laics, que
subratlla precisament el seu



sacerdoci comu com batejats i la seva
condicio secular, podria semblar
paradoxal que el Fundador fora un
sacerdot. No hi ha tal paradoxa,
tanmateix, si tenim en consideracio
que en I'Església és tan essencial la
igualtat fonamental entre tots els
fidels com la seva constitucid
jerarquica. El Senyor volia suscitar
un sacerdot per als laics que cridaria
a I’Opus Dei. A aquest sacerdot va
confiar un ministeri veritablement
sacerdotal d'unitat i de capitalitat en
aquesta familia sobrenatural. Es
tractava d'un ministeri destinat a
romandre en el temps, de manera
que passaria als successors del
Fundador. Molt significatiu en tal
sentit és que es perpetués també la
manera familiar de dir a qui fa cap a
I’Opus Dei: “Pare”.

Convé reflexionar també sobre el fet
que el 2 d'octubre de 1928 sant
Josepmaria Escriva va ser 1'tinica
persona que va veure I’Opus Dei, i



que sempre el va considerar fundat
aquest mateix dia, encara que hagués
després complements i
aprofundiments d'una realitat ja
essencialment completa[4]. En
aquest “veure” —era el verb que
emprava-hi era la realitat personal
dels qui haurien de venir en el futur.
Aquestes persones encara no hi eren,
i no obstant aixo I’Opus Dei ja hi era.
No es tractava d’alguna cosa que
farien entre tots, siné d'un encarrec
divi que rebia el Fundador. Feia falta
una actualitzacio, que requeriria
certament el concurs de la llibertat
dels que anessin arribant, pero que
no seria el fruit de la conjuncio de les
seves voluntats, senzillament perque
la nova realitat se situava des de
I'inici en una dimensio -la de
I'estructura comunitari-jerarquica de
I'Església— que escapa al poder dels
fidels en I'ambit associatiu. ’Opus
Dei no va néixer quan un altre fidel
es va sumar al Fundador, sin6 quan
Déu el va suscitar en sant Josepmaria



Escrivaili va aclarir el sentit
especific que hauria d'assumir el seu
sacerdoci jerarquic a 1'Església, el
qual com en tot fidel ordenat
suposava el sacerdoci comu quant a
batejat. La mateixa abséencia d'altres
fidels en el moment fundacional
contribueix a posar de manifest la
naturalesa no associativa de la
fundacio.

Des del principi sant Josepmaria va
veure que a I’Opus Dei hauria altres
sacerdots a més d'ell. Més endavant
va comprendre que aquests
sacerdots haurien de procedir dels
mateixos fidels laics de I’Opus Dei.
Ambdos aspectes estan carregats de
sentit a I'efecte del nostre tema.
D'una banda, la pluralitat de
sacerdots a ’'Opus Dei es requeria
amb una finalitat ministerial ben
determinada: 1'atencio pastoral dels
fidels de I’'Opus Dei i de tots els qui
s'acostessin als seus apostolats, és a
dir, la col-laboracio en la mateixa



missio jerarquica que el Fundador ja
realitzava des del comencament. La
relacio ministerial-jerarquica amb
els fidels laics es confirma aixi com
un tret estructural essencial en la
realitat de I’Opus Dei[5]. El fet que,
sense perjudici que el carisma
s’estengués a altres sacerdots
incardinats en les diocesis, els
sacerdots dedicats a la tasca pastoral
especifica de I’Opus Dei procedissin
dels mateixos laics de ’'Opus Dej,
mostra de manera especialment
clara que es verifica allo que resulta
natural en 1'Església, aixo és, que
sorgeixin vocacions sacerdotals de
l'interior de la mateixa comunitat de
fidels a la qual es dedicara el seu
ministeri.

Alhora, com part del carisma, el
Fundador va ser sempre
profundament conscient que la
vocacio a ’Opus Dei era, en la seva
essencia, la mateixa per a ell que per
als seus fills, per a sacerdots i laics,



per a homes i dones, per a célibes i
casats. Aquesta consciencia d'igualtat
no és explicable des de la varietat de
funcions eclesials i de graus de
disponibilitat per a les activitats
institucionals que es dona a 1'Obra.
Només s'entén a la llum de la igual
dignitat baptismal de tots els fidels,
que és el que es posa en joc a I’Opus
Dei. Es tracta d'una determinacio
vocacional i de pertinenca eclesial
que té precisament el sentit de
confirmar i reforcar el lloc de
cadascu a I'Església i en el mon.
[gualtat de pertinenca i distincio
jerarquica entre els fidels son dos
trets que a I’Opus Dei han conviscut
des del principi amb la senzilla
harmonia que posseeixen en la
mateixa Església, configurant a més
I’essencia mateixa de la institucio i
del seu patrimoni carismatic.

D’altra banda, l'activitat institucional
de I’Opus Dei concerneix
exclusivament a 1'ambit dels béns



salvifics, primer de tot de la paraula
de Déu i els sagraments: a sant
Josepmaria Escriva li agradava
presentar aquesta activitat com «una
gran catequesi»[6]. Per aquest motiu
I'activitat institucional es distingeix
netament de la que, a titol personal o
associats amb uns altres, porten a
terme els fidels de ’'Opus Dei.
Aquesta distincio val també per a les
iniciatives educatives, de salut, de
promocio social, etc., que ells
promouen amb altres persones, tot i
que I’Opus Dei els proporcioni
assisténcia pastoral i en ocasions fins
1 tot assumeixi institucionalment la
garantia eclesial de la conformitat
d'aquestes iniciatives amb 1'Evangeli.
La distincid entre activitat
institucional i activitat personal és
cabdal per a entendre la naturalesa
exclusivament eclesial de I’'Opus Dei
com a institucio, sobretot perque s’hi
juga la legitima llibertat en 1'ambit
temporal que gaudeixen els fidels de
I’Opus Dei, igual a la de qualsevol



altre catolic. Només des de la
llibertat i responsabilitat personals
és possible que s’afanyin en la més
delicada fidelitat a la doctrina de
I'Església en procurar santificar totes
les seves activitats en el mon,
transformant-les en llera d’apostolat
personal i de veritable
cristianitzacio.

Les successives aprovacions
canoniques van oferir solucions a les
necessitats institucionals que
comportava el desenvolupament de
I’Opus Dei (primer en ’ambit diocesa
i després a nivell internacional, i
comptant també la questio de la
pertinenca dels sacerdots), pero cap
d'elles va arribar a captar la realitat
de I’Opus Dei. Més enlla de les seves
grans diferencies, hi ha un tret molt
significatiu que les uneix: pia unio,
societat de vida comuna sense vots i
institut secular son conceptes juridics
que corresponen a realitats eclesials
de naturalesa associativa. D’aqui



procedeix la seva incapacitat més
profunda per a reflectir allo que és
I’Opus Dei com una comunitat de
fidels que es conforma
intrinsecament segons l'estructura
jerarquica de la mateixa Església.

Allo que sens dubte dificultava
especialment la comprensio
d'aquesta naturalesa comunitari-
jerarquica, no associativa, era el fet
que ’Opus Dei sorgis des d'un
carisma, el rebut per sant Josepmaria
Escriva i pels qui després van anar
arribant, i que aquest carisma
impliqués una vocacio personal de
radicalitat espiritual i apostolica en
els respectius fidels (alguns —entre
ells els primers— amb el carisma del
celibat apostolic). Ambdds aspectes
es percebien, conforme a una molt
llarga experiéncia eclesial, com
propis per antonomasia de la vida
religiosa, de manera que les mateixes
vocacions seculars tendien a ser
concebudes per analogia a la dels



religiosos. Certament la secularitat
dels fidels de I’'Opus Dei no podia ser
captada mitjancant aquesta analogia,
pero més en el fons no es podia
entendre que constituissin una
comunitat que no s’unia per a una
obra especifica d’indole associativa,
sind en virtut de vincles concrets de
comuni6 eclesial entre ells, vincles
que, com en tota comunitat
jerarquica de fidels, comporten
essencialment una estructura
jerarquica, amb un pastor que fa cap
1 amb altres pastors que col-laboren
amb ell.

Tampoc podia captar-se
adequadament el fet que una
mateixa institucio d'origen
carismatic 1 vocacional pogués
incloure tant homes com dones. A
meés, el fet que existis separacio a la
vida i apostolat dels fidels de ’'Opus
Dei de l'un i l'altre sexe podia ser
falsejat mitjancant l'aplicacio de les
categories associatives, i fer pensar



que es tractava en realitat de dues
institucions accidentalment unides.
La realitat és que sempre va haver
profunda unitat entre homes i dones
de I’Opus Dei, pertanyents a una
mateixa realitat eclesial d'indole
comunitari-jerarquica.

També els passos canonics relatius a
I’adscripcio de sacerdotsia la
potestat atribuida a qui feia cap, se
situaven en un context associatiu, no
comunitari-jerarquic. Responien
certament a exigencies del carisma,
pero d'una manera inadequada: la
realitat profundament unitaria de
I’Opus Dei seguia estant molt
imperfectament reflectida, perque en
el fons se la concebia
estructuralment a la manera d'una
institucio associativa. Sacerdots i
laics apareixien lligats a la mateixa
institucio carismatica, pero no
apareixien lligats essencialment
entre si. De manera que tant la
igualtat fonamental entre ells com a



fidels, com la seva mutua ordenacio,
eren recollits en un marc que no
captava l'essencia mateixa de la
institucio. Aixi mateix, la potestat de
qui feia cap es contemplava com
lligada a l'aspecte associatiu clerical,
de manera que qui l'exercia era un
membre de 1'associacio, no el titular
d'una potestat jerarquica en una
comunitat de fidels. Per aix0 tampoc
s’explicava la diferéncia entre els
sacerdots provinents dels laics de
I’Opus Dei i que dediquen el seu
ministeri a ’Opus Deli, i els sacerdots
incardinats en les diocesis que reben
la mateixa i uinica vocacio a ’Opus
Dei per santificar-se mitjancant el
seu ministeri en la seva mateixa
diocesi, sense incorporar-se per tant
a la prelatura ni al seu presbiteri.

Amb l'erecci6 en prelatura personal,
el procés de reconeixement i de
resposta per part de 1'Església com a
institucio a les exigencies de la
realitat carismatica ha arribat a



terme. No s'ha donat una mutacio
genetica, sing el ple desplegament de
I'organisme nascut el 1928 i
desenvolupat, mentrestant, per tots
els continents. S'ha realitzat allo que
demanava el mateix patrimoni
carismatic de I’Opus Dei, un
patrimoni que, com és propi de
I'ésser de I'Església, no és només
espiritual siné que comporta i
exigeix també expressions externes,
inseparables d'aquest esperit.

A I’Opus Dei, a més, s'ha verificat un
fet especialment significatiu per al
nostre tema: el Fundador va posseir
una formaci6 i una mentalitat
juridica, i en particular canonica,
summament vives i penetrants.
Sobre la base dels seus estudis de
dret, que va portar a terme
secundant un consell del seu pare,
rebut precisament quan acabava de
descobrir la seva vocacio sacerdotal,
sant Josepmaria Escriva va posar els
seus dots professionals de jurista al



servei de la missié fundacional que
Déu li havia confiat. Aixi es santifica
iva contribuir al bé de 'Església
també com a jurista. El Senyor li va
concedir abundants llums en tot
l'itinerari juridic de I’Opus Dei.
Ressalta de manera especial la
clarividencia amb queé aviat va
captar el nucli de la solucio juridica
definitiva, per la qual tant va
treballar i que va oferir no veure
realitzada durant la seva existéncia
terrena. El seu successor, Mons.
Alvaro del Portillo, en una carta amb
motiu de l'ereccio de la prelatura, va
voler comencar la narracio de
l'itinerari juridic evocant una
anecdota de 1936 que testimonia
aquesta consciéncia del Fundador,
molt des del principi, sobre la
necessitat d'una jurisdiccio
eclesiastica de caracter personal[7].
La prelatura de I’Opus Dei va ser
alguna cosa volguda i buscada amb
tota la seva anima per sant
Josepmaria Escriva per tal de



complir 'encarrec divi del 2
d'octubre de 1928, precisament
perqueé hi era en I'entranya mateixa
d'aquest encarrec.

Potser la millor manera de
comprendre el procés juridic que ha
tingut lloc sigui pensar en la
implantacid de I'Església en un nou
territori o ambit social al qual
arriben la paraula de Déu, els
sagraments i els altres béns de la
salvacid. El més nou és que en el cas
de I’Opus Dei s'implanta una realitat
eclesial jerarquicament estructurada
gracies a una iniciativa carismatica.
A més, es tracta d'una realitat eclesial
que de cap manera pretén substituir
les diocesis, sino que viu i opera en
elles, amb una legitima autonomia de
la qual el fi exclusiu és el servei a
elles i a tota I'Església. No aspira de
cap manera a transformar-se en una
Església local, precisament perque el
seu mateix carisma li duu a
confirmar als seus fidels com fidels



de les Esglésies locals a les quals
pertanyen. No obstant aixo, més
enlla d'aquestes diferéencies
subsisteix un fenomen analeg:
I'ereccio de qualsevol circumscripcio
eclesiastica opera en una realitat
preexistent, de naturalesa
comunitari-jerarquica, que demana
aquesta ereccio. Aixo és el que s’ha
esdevingut amb ’Opus Dei el 1982.
Per aquest motiu l'atribucio del
concepte juridic de prelatura
personal és completament real:
I’Opus Dei és una prelatura personal.

Carlos José Errazuriz M.

1 Per a una visio realista de la
dimensio juridica de la prelatura de
I’Opus Dei, cf. J. Hervada, Aspetti
della struttura giuridica dell'Opus Dei,
en Il diritto ecclesiastico, iuglio-
dicembre 1986, 3-4, pag. 410-430.
Versio castellana en Lex Nova
[Fidelium Iural, 1 (1991), pag.



301-322. Per a un examen del debat
de la doctrina canonica sobre les
prelatures personals en una optica
realista, cf. E. Baura, Li attuali
riflessioni della canonistica sulle
prelature personali. Suggerimento per
un approfondimento realistico, in
AA.VV,, Le prelature personali nella
normativa e nella vita della Chiesa,
Cedam, Padova 2002, pag. 15-53.

Certament I’Opus Dei no és només
prelatura personal. I’Opus Dei
transcendeix la seva configuracio
institucional com prelatura, i existeix
d'entrada altra realitat institucional
que és també Opus Dei a ple titol: la
Societat Sacerdotal de la Santa Creu,
com associacio de clergues
inseparable de la prelatura. Més
radicalment, és tota la vida dels fidels
de 1'Obra la qual ha de ser Opus Dej, i
no nomes les seves relacions amb
I’Opus Dei com institucio (que per
cert estan en funci6 d'aquesta vida).
A més, el seu abast apostolic va més



enlla de les activitats relacionades
amb la prelatura i arriba de formes
diverses a moltes persones i
activitats eclesials. En fi, encara que
la prelatura és d'aquest mon, ’Opus
Dei posseeix una clara dimensio
escatologica.

2 Les obres fins ara més rellevants
per a aprofundir en aquestes dades
essencials son la biografia de A.
Vazquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, 3 vol., Ed. Rialp, Madrid
1997-2003; i en I'ambit
especificament juridic, A. de
Fuenmayor - V. Gomez-Iglesias - J.L.
[lanes, El itinerario juridico del Opus
Dei. Historia y defensa de un carisma,
EUNSA, Pamplona 1989.

3 Sobre aquest aspecte, cf. A. Aranda,
Sacerdote de Jesucristo. Sobre la
mision eclesial del Beato Josemaria
Escriva Fundador del Opus Dei, en
Romana. Butlleti de la Prelatura de la



Santa Creu i Opus Dei, 17 (1993), pag.
307-327.

4 Cf. J.L. Illanes, Dos de octubre de
1928: alcance y significado de una
fecha, en AA.VV., Monserior Josemaria
Escriva de Balaguer y el Opus Dei,
EUNSA, Pamplona 1985, pag. 65-107.

5 Referent a aixo, cf. el capitol de P.
Rodriguez- F. Ocariz - J.L. Illanes, El
Opus Dei en la Iglesia. Introduccion
eclesiologica a la vida y al apostolado
del Opus Dei, Ed. Rialp, Madrid 1993.

6 Cf. entrevista en 'ABC de Madrid,
24-111-1971.

7 Davant dues lapides mortuories de
prelats que havien tingut una vasta i
peculiar jurisdiccid d'indole secular i
personal, en I'església de Santa Isabel
a Madrid, sant Josepmaria va dir a
un fill seu, Pedro Casciaro: «Aqui esta
la futura soluci6 juridica de 1'Obra».
Cf. el text de la Carta del 28-XI-1982
en A. del Portillo, Rendere amabile la



verita. Raccolta di scritti di Mons.
Alvaro del Portillo, Libreria Editrice
Vaticana, Ciutat del Vatica 1995, pag.
64-65.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/per-que-lopus-
dei-es-una-prelatura-personal/
(03/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/per-que-lopus-dei-es-una-prelatura-personal/
https://opusdei.org/ca-es/article/per-que-lopus-dei-es-una-prelatura-personal/
https://opusdei.org/ca-es/article/per-que-lopus-dei-es-una-prelatura-personal/

	Per què l’Opus Dei és una prelatura personal?

