
opusdei.org

Passió per la veritat

El món necessita “testimonis
apassionats i coherents de la
veritat”. En una època en què el
relativisme ha convençut molta
gent que és impossible conèixer
la veritat, la passió per buscar-
la i transmetre-la s’ha convertit
en una tasca que els cristians
fan de gust.

09/03/2017

«Va estimar de manera
desinteressada la veritat. La va
buscar allà on pogués manifestar-se,
posant en relleu al màxim la seva



universalitat. El magisteri de
l’Església hi ha vist i apreciat la
passió per la veritat; el seu
pensament, mantenint-se sempre en
l’horitzó de la veritat universal,
objectiva i transcendent, va assolir
cotes que la intel·ligència humana no
podria haver pensat mai».[1]

Aquestes paraules de Joan Pau II es
refereixen a sant Tomàs d’Aquino, i
constitueixen un elogi significatiu
d’un gran sant, alhora que mostren
com valora l’Església el do de la
intel·ligència.

Segons Joan Pau II, prenent una
expressió de Pau VI, «amb raó es pot
anomenar l’Aquinat “l’apòstol de la
veritat”. Precisament perquè la
buscava sense reserves, va saber
reconèixer en el seu realisme
l’objectivitat de la veritat. La seva
filosofia és veritablement la filosofia
de l’ésser i no de la simple opinió».[2]



Lloar la finor filosòfica i teològica
d’un sant també suposa encomiar
una determinada actitud davant de
la veritat: l’amor, la passió, la seva
recerca, obertura i reconeixement.

Part de la missió de l’Església
consisteix a encendre i expandir en
l’ànim dels cristians i de tots els
homes l’impuls i la tensió cap a la
veritat. Aquesta ha estat una fita
constant del magisteri de Joan Pau II
—uns exemples clars són les
encícliques Fides et ratio o Veritatis
splendor— i és també l’actitud de
Benet XVI quan, ja des dels primers
dies del seu pontificat, anima tots els
homes a no deixar-se vèncer per la
mentalitat relativista, que no és res
més que una manera de renunciar a
la indagació sobre les veritats que
donen sentit a la vida, amb la
consegüent restricció de l’horitzó
vital.



El relativisme, a què s’ha referit fa
uns quants anys el Papa Benet XVI
com «el problema central de la fe
cristiana»,[3] és una actitud davant
de la vida, que fàcilment pren cos
d’ofici en la cultura, impregnant les
relacions socials entre els homes. No
és tant un sistema filosòfic o un
organisme doctrinal, sinó un estil de
pensar en què s’evita parlar en
termes de veritable o fals, ja que no
es reconeix una instància de validesa
objectiva sobre judicis que es
refereixin a realitats que
transcendeixin el que cadascú pot
veure i tocar: Déu, l’ànima, fins i tot
la fita més íntima de l’amor.

Aquesta actitud, a més, comporta una
manera de fer que manifesta una
perplexitat de fons davant de la
realitat: com que no puc conèixer res
de manera definitiva, tampoc no puc
prendre decisions que comportin un
lliurament indiscutible i per sempre.
Tot pot canviar, tot és provisional.



En el fons, segons aquesta posició, és
tan imperfecte i tan relatiu el que
podem conèixer i afirmar sobre les
realitats divines i les que es
refereixen al sentit de la vida i del
món que les nostres paraules no
tenen cap contingut de veritat.

En aquesta perspectiva, qualsevol
intent d’escapar-se del mètode de
càlcul i control de les ciències
experimentals, única font
autoritzada de saber, resulta il·lusori,
o és simplement declarat com una
tornada al coneixement precientífic
o una reinstauració d’antigues
mitologies.

Veritat i llibertat

El relativisme prova, doncs,
d’imposar una posició existencial: si
no podem arribar a cap conclusió
certa, almenys intentem establir un
camí —un mètode— que ens permeti
assolir la màxima quantitat de
felicitat possible en aquest pobre



món nostre; una felicitat que, per la
mateixa dinàmica dels fets —
contingents i finits—, serà
fragmentària i limitada.

Lògicament, en aquest context, el
més important és evadir el problema
de la veritat: qualsevol opinió té
carta de ciutadania en la nostra
cultura sempre que no es presenti
amb pretensions d’universalitat, com
una explicació —tendencialment—
completa sobre Déu i el món.

Així, les veritats religioses queden a
la mercè de la preferència del
moment o del gust, reduïdes a
qüestions opinables —per a alguns
potser privilegiades, dins del
supermercat de creences i
presumpcions que es cuinen i es
despatxen en el pèlag del món 
sobrenatural— i mancades de
racionalitat, precisament perquè no
es poden validar segons els criteris
de la ciència experimental.



D’aquesta manera, el relativisme es
converteix en la justificació vital, no
teòrica, per conduir una existència 
vivible en un món privat d’espessor.
Quina millor garantia hi pot haver,
perquè tots els homes puguin
mantenir una convivència pacífica,
que un món sense veritat?

En moltes de les nostres societats,
una idea feble de raó s’ha alçat com a
pressupòsit necessari de la
democràcia i de la cohabitació: en
una societat multicultural,
multiètnica i multireligiosa defensar
l’existència de veritats condueix al
conflicte i a la violència, ja que els
qui estan convençuts d’aquestes
veritats són sospitosos de voler
imposar —de manera
fonamentalista, diuen— una cosa
que no passa de simple opinió.

Però, curiosament, passa al contrari.
La manca de sensibilitat cap a la
veritat, cap a la recerca de respostes



sobre la realitat de les coses i el sentit
de la mateixa vida, comporta la
deformació, si no la corrupció, de la
idea i l’experiència de la llibertat.

No pot estranyar que la consolidació
social i legal dels modes de vida
congruents amb el relativisme es
fonamenti sempre en un presumpte
“dret de conquesta” de la llibertat.

Certament, la llibertat política ha
estat una de les grans conquestes de
l’edat moderna. I, tanmateix, la
llibertat en l’home no és un absolut;
al contrari: està lligada, en primer
lloc, a la naturalesa humana.

Si se la desconnecta de la raó i de la
totalitat de l’home, de manera que
sigui concebuda com un poder-ho
desitjar tot i poder posar en pràctica
tot el que es desitja, al final resulta
que «el propi desig és l’única norma
de les nostres accions».[4]



Tots percebem que no ens movem
simplement per les ganes. La mateixa
realitat ja és orientadora i ens
suggereix motius d’actuació. Ningú
no compra un pot de melmelada
només pel disseny del pot; una bona
mestressa de casa abans pregunta,
s’informa, llegeix les característiques
que anuncia... i després tria. I en
aquesta elecció —l’exemple és banal,
però indicatiu— es donen raons: el
percentatge de fruita, la qualitat, la
procedència, si es tracta d’agricultura
ecològica, si s’hi afegeix sucre o no...
La llibertat no és una potència 
infinita, té els seus límits: està lligada
al bé integral de l’home, és a dir, a la
seva veritat.

Sembla més aviat que, sota de
l’acusació de fonamentalisme que es
fa a molts cristians que volen ser
coherents amb la seva fe, es
dissimula l’autèntic fonamentalisme:
el de la debilitat de les conviccions;



molt més perillós perquè s’oculta
sota la màscara de la tolerància.

En tot cas, argumentant en positiu,
caldria aclarir que aquesta acusació
barreja dos plans: el de les
conviccions personals sobre la
veritat i el de la seva realització en el
camp polític.

Estar persuadit de la veritat no
implica necessàriament provar
d’imposar-la als altres. Per tant,
davant de la inculpació de
despotisme —més o menys implícita
— dirigida a tothom qui defensa el
valor de la veritat com un bé al qual
la persona no pot renunciar, cal dir
que aquest no és produït pel
reconeixement de veritats universals
i absolutes, sinó per la falta de
respecte a la llibertat.

L’estima de les idees contràries, i
sobretot de les persones que les
pronuncien, no neix de la debilitat de
les pròpies creences, ni d’estar



disposat a posar en dubte qualsevol
convicció; passa més aviat el
contrari: perquè existeixi una
autèntica actitud de respecte envers
tothom, són necessàries algunes
veritats universalment acceptades,
“no negociables”, començant pel
reconeixement de la dignitat de cada
ésser humà, pressuposat per
respectar-ne la llibertat.

Com més fortament convençuts
estem d’aquesta veritat —que als
cristians ens sembla tan òbvia, ja que
comprenem que tots els homes són
fills del mateix Pare—, més possible
serà que es garanteixi el respecte a
tothom, fins i tot de qui no
comparteix aquest principi.

De fet, si no s’admet la universalitat
dels drets humans ni la validesa
objectiva que els sustenta —la
dignitat de cada persona—, tampoc
no seran exigibles per a tots els
ciutadans, ni es podrà limitar, per



tant, l’arbitrarietat en l’exercici del
poder, per la qual cosa la mateixa
democràcia quedarà indefensa
davant dels seus propis abusos.

El problema del relativisme es troba
a l’entranya del mateix home, que,
per més que aspiri a gaudir d’una
autonomia sense vincles ni límits,
desitjarà sempre saber el sentit de la
seva vida, anhel que es dona en
estreta correspondència amb la
pregunta sobre Déu i la salvació.

El Senyor va proclamar que «l’home
no viu només de pa; viu de tota
paraula que surt de la boca de Déu»;
[5] el desig natural de saber i la fam
de la paraula divina són
inextingibles, i ningú no podrà fer-los
desaparèixer de la vida humana:
«Així serà la paraula que surt dels
meus llavis: no tornarà a mi
infecunda. Realitzarà el que jo volia,
complirà la missió que jo li havia
confiat».[6]



Fer amable la veritat

La veritat és amable per si mateixa i,
no obstant això, de vegades la podem
defensar de manera una mica
antipàtica. És cert que algunes
veritats incomoden els qui les senten,
i que una vida coherent no és un
camí fàcil per a ningú; però això no
treu que la veritat tingui per si
mateixa una força d’atracció que
hem de procurar no amagar.

Per mostrar l’esplendor de la veritat
convé, en primer lloc, fer l’esforç de
buscar-la, conèixer-la i contemplar-
la, també amb l’estudi i amb la
formació. Si s’estima realment la
veritat és més fàcil expressar-la amb
do de llengües, i fer-la visible amb la
vida.

Part del servei a la veritat consisteix
a fer-se càrrec de les diferents
situacions, a fi de trobar els cursos
apropiats per transmetre’n l’atractiu
i convidar els altres a buscar-la.



És més fàcil, de vegades, fer servir un
to negatiu que provar de conèixer els
interlocutors per buscar la millor
manera d’explicar les coses; però,
certament, és molt menys eficaç.

Mostrar l’amabilitat de la veritat és
una tasca molt apropiada per als
cristians, perquè sabem que amor i
veritat s’identifiquen. L’encíclica del
Sant Pare ja és una resposta al repte
que ell mateix va plantejar els dies
previs a la seva elecció, i en altres
escrits anteriors, en què —com vam
dir— ha caracteritzat el relativisme
com «el problema central per a la
fe».

Si el relativisme és una actitud que
defuig la trobada amb la veritat per
por de perdre la llibertat i la felicitat,
no deu ser la caritat la que pot
reconciliar veritat, llibertat i
felicitat? «La veritat i l’amor són
idèntics. Aquesta proposició —
compresa en tota la seva profunditat



— és la suprema garantia de la
tolerància; d’una relació amb la
veritat en què l’única arma és ella
mateixa i que, per ser-ho, és l’amor».
[7]

El Sant Pare, en els punts inicials de
la seva primera encíclica, planteja un
interrogant que descriu l’actitud una
mica defensiva de moltes persones
davant de la veritat, en aquest cas
davant d’algunes veritats morals
afirmades per l’Església: «Que potser
l’Església –es pregunten–, amb els
seus preceptes i prohibicions, no
converteix en amarg el més bonic de
la vida? Que potser no posa cartells
de prohibició precisament allà on
l’alegria, predisposada en nosaltres
pel Creador, ens ofereix una felicitat
que fa que ens preagradi alguna cosa
del que és diví?».[8]

Fer amable la veritat consisteix
precisament a mostrar que es troba
més felicitat vivint en la veritat que



provant d’esquivar-la. «Quan et
llancis a l’apostolat, convenç-te que
es tracta sempre de fer feliç, molt
feliç, la gent: la Veritat és inseparable
de l’autèntica alegria».[9]

Fer amable la veritat és una bona
definició de l’apostolat, en el qual
s’uneixen amor i veritat. Una veritat
crua i sense caritat es farà antipàtica
i fins i tot inabastable, perquè les
veritats decisives per a l’existència
«no s’aconsegueixen només per la via
racional, sinó també mitjançant
l’abandonament confiat en altres
persones, que poden garantir la
certesa i l’autenticitat de la veritat
mateixa».[10]

Els cristians servim la veritat
sobretot quan l’acompanyem i
l’embolcallem amb la caritat de Crist,
amb la santedat de vida, que suposa,
entre altres coses, saber acollir
tothom.



Sant Josepmaria estimava la veritat i
la llibertat; per això ensenyava que la
veritat no s’imposa, sinó que
s’ofereix: «Et sents dipositari del bé i
de la veritat absoluta i, per tant,
investit d’un títol personal o d’un
dret a desarrelar el mal sigui com
sigui?: —Per aquest camí no
arranjaràs res: ¡només per Amor i
amb amor!, recordant que l’Amor
t’ha perdonat i et perdona tant».[11]

L’ambient en el qual s’aprèn a
estimar la veritat no és un ambient
d’enfrontament; de vencedors i
vençuts. L’amistat, l’alegria, l’afecte i
l’actitud de servei convencen,
mouen, il·luminen, preparen l’esperit
per trencar els murs del relativisme
que tanquen la intel·ligència a la
consideració de la veritat. «La millor
defensa de Déu i de l’home consisteix
precisament en l’amor».[12]
L’ambient que torna la confiança a
trobar la veritat, i que prepara per



rebre-la i estimar-la, és el de la
coherència de vida.

Entre persones que no han conegut
Crist no han faltat testimonis
apassionats i coherents de la veritat.
Pensem en els testimonis que han
arribat de Sòcrates, un dels grans
cercadors de la veritat, que Joan Pau
II cita a l’encíclica Fides et ratio: les
seves paraules, però sobretot la seva
actitud de coherència fins a la mort,
han marcat el pensament filosòfic
des de fa més de dos mil anys.[13]

Amb molta més raó els cristians
poden testimoniar la veritat no
només amb la intel·ligència,
cultivada amb la lectura, l’estudi i la
reflexió, sinó també a través de les
virtuts que reflecteixen Crist, veritat
feta vida.

«L’ambient de la societat (...) necessita
una nova forma de viure i de
propagar la veritat eterna de
l’Evangeli: en l’entranya mateixa de la



societat, del món, els fills de Déu han
de brillar per les seves virtuts com
llanternes en l’obscuritat: —quasi
lucernæ lucentes in caliginoso loco».
[14]

Crist ens ha ensenyat la veritat sobre
Déu morint a la creu. Els sants han
fet creïble que Déu és amor, lliurant
la vida per amor a Déu i als altres.
L’Església no deixa d’entossudir-se en
aquesta tasca d’il·luminar el món i
treure’l de les tenebres d’una vida
sense veritat i sense sentit.

[1] Joan Pau II, Litt. enc. Fides et
ratio, n. 44.

[2] Ibíd. Cf. Pau VI, Litt. apost. Lumen
Ecclesiae, 20.11.1974, 8.

[3] J. Ratzinger, Fe, verdad y
tolerancia, 2a edició en castellà, p.
105.



[4] Ibíd., p. 201.

[5] Mt 4, 4.

[6] Is 55, 11.

[7] J. Ratzinger, Fe, verdad y
tolerancia, p. 199.

[8] Benet XVI, Litt. enc. Deus caritas
est, n. 3.

[9] Sant Josepmaria, Solc, n. 185.

[10] Joan Pau II, Litt. enc.Fides et
ratio, n. 33.

[11] Sant Josepmaria, Solc, n. 824.

[12] Benet XVI, Litt. enc. Deus caritas
est, n. 31.

[13] Cf. Joan Pau II, Litt. enc. Fides et
ratio, n. 26.

[14] Sant Josepmaria, Solc, n. 318.

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://cat.escrivaworks.org/book/solc_ca/punt/185
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091998_fides-et-ratio.html
https://cat.escrivaworks.org/book/solc_ca/punt/824
https://cat.escrivaworks.org/book/solc_ca/punt/318


pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/passio-per-la-
veritat/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/passio-per-la-veritat/
https://opusdei.org/ca-es/article/passio-per-la-veritat/
https://opusdei.org/ca-es/article/passio-per-la-veritat/

	Passió per la veritat

