opusdei.org

Pasqua: He
ressuscitat i encara
estic amb tu

El temps de Pasqua, esclat
d’alegria, s’estén des de la
vigilia Pasqual fins al diumenge
de Pentecosta. En aquests
cinquanta dies ’Església ens
embolcalla en la seva alegria
per la victoria del Senyor sobre
la mort. Crist viu, 1 ve a trobar-
nos.

21/04/2019



«Veniu, beneits del meu Pare, preneu
possessio del Regne preparat per a
vosaltres des de la creacié del mon,
al-leluia».[1] El temps pasqual és un
avancament de la felicitat que
Jesucrist ens ha guanyat amb la seva
victoria sobre la mort. El Senyor va
ser «entregat a la mort per perdonar-
nos els pecats i ressuscitat per fer-
nos justos»:[2] perque, mantenint-
nos en Ell, la nostra alegria sigui
completa.[3]

En el conjunt de ’any liturgic, el
temps pasqual és el “temps fort” per
antonomasia, perque el missatge
cristia és I’anunci alegre que sorgeix
amb forca de la salvacio obrada pel
Senyor en la seva “pasqua”, en el seu
transit de la mort a la vida nova. «E1
temps pasqual és temps d’alegria,
d’una alegria que no es limita a
aquesta epoca de l’any liturgic, sino
que s’assenta en tot moment en el cor
del cristia. Perque Crist viu: Crist no
és una figura que passa, que existi en



un temps i que se n’ana, deixant-nos
un record i un exemple
meravellosos».[4]

El que només «els testimonis que Déu
mateix havia escollit des d’abans»[5]
van poder experimentar en les
aparicions del Ressuscitat, ara se’ns
ofereix en la liturgia, que ens fa
reviure aquests misteris com
predicava el Papa sant Lle6 Magne
«totes les coses relatives al nostre
Redemptor que abans eren visibles,
ara han passat a ser ritus
sacramentals».[6] Es expressiu el
costum dels cristians d’Orient que,
conscients d’aquesta realitat, des del
mati de diumenge de Resurreccio
intercanvien el petd pasqual:
«Christos aneste», Crist ha
ressuscitat; «alethos anesté»,
veritablement ha ressuscitat.

La liturgia llatina, que en la nit santa
de dissabte abocava la seva alegria
en ’Exultet, diumenge de Pasqua la



condensa en el bonic introit
Resurrexi: «he ressuscitat i encara
estic amb tu, has posat la teva ma
sobre meu; la teva saviesa ha estat
meravellosa».[7] Posem en boca del
Senyor, delicadament, en termes de
calida oracio filial al Pare,
I’experiéncia inefable de la
resurreccio, viscuda per Ell en les
primeres llums del diumenge. Aixi
ens animava sant Josepmaria en la
seva predicacio a apropar-nos a Crist,
en considerar-nos els seus
contemporanis: «He volgut recordar,
ni que sigui de passada, alguns dels
aspectes d’aquesta vida actual de
Crist —Iesus Christus heri et hodie;
ipse et in scecula—, perque és aqui on
rau el fonament de tota la vida
cristiana».[8] El Senyor vol que el
tractem i parlem d’Ell no en passat,
com es fa amb un record, siné
percebent el seu “avui”, la seva
actualitat, la seva viva companyia.

La Cinquantena pasqual



Molt abans que existis la Quaresma i
els altres temps liturgics, la
comunitat cristiana ja celebrava
aquesta cinquantena d’alegria. Qui
durant aquests dies no expressés la
seva joia era considerat com algu que
no havia captat el nucli de la fe,
perque «amb Jesucrist sempre neix i
reneix ’alegria».[9] Aquesta festa,
tan prolongada, ens suggereix fins a
quin punt «els sofriments del mon
present no son res comparats amb la
gloria que s’ha de revelar en
nosaltres».[10] En aquest temps,
I’Església ja viu el goig que el Senyor
li ofereix: una cosa que «cap ull no
ha vist mai, ni cap orella ha sentit, ni
el cor de ’home».[11]

Aquest sentit escatologic,
d’avancament del cel, es reflecteix
des de fa segles en la praxi litargica
de suprimir les lectures de I’Antic
Testament durant el temps pasqual.
Si tota ’Antiga Alianca és preparacio,
la Cinquantena pasqual celebra, en



canvi, la realitat del regne de Déu ja
present. Per aixo, en el temps
pasqual, la litargia proclama,
juntament amb el quart Evangeli, els
Fets dels Apostols i el llibre de
I’Apocalipsi: llibres lluminosos que
tenen una afinitat especial amb
I’espiritualitat d’aquest temps.

Els escriptors de l’orient i de
I’occident cristians van contemplar el
conjunt de la Cinquantena pasqual
com un dia de festa unic i extens. Per
aixo, els diumenges d’aquest temps
no s’anomenen segon, tercer, quart...
després de Pasqua, sino,
senzillament, diumenges de Pasqua.
Tot el temps pasqual és com un unic
gran diumenge; el diumenge que va
fer diumenges tots els diumenges. De
la mateixa manera es compren el
Diumenge de Pentecosta, que no €s
una festa nova, sino6 el dia conclusiu
de la gran festa de la Pasqua.



Quan arribava la Quaresma, alguns
himnes de la tradicio liturgica de
I’Església recitaven lal-leluia amb un
to de comiat. En contrast, la liturgia
pasqual es recrea amb aquest cant,
perque l’al-leluia és I’'avang del cantic
nou que entonaran al cel els batejats,
[12] que ja ara se saben ressuscitats
amb Crist. Per aix0, durant el temps
pasqual, tant la tornada del salm
responsorial com el final de les
antifones de la Missa repeteixen
freqientment aquesta aclamacio,
que uneix 'imperatiu del verb
hebreu hallal —lloar— i Yahveh, el
nom de Déu.

«Feli¢ aquell al-leluia que entonarem
alla! —diu sant Agusti en una
homilia. Sera un al-leluia segur i
sense temor, perqueé alla no hi haura
cap enemic, no es perdra cap amic.
Alla, com ara aqui, ressonaran les
lloances divines; pero les d’aqui
procedeixen dels que estan encara en
dificultats, les d’alla dels que ja estan



en seguretat; aqui dels que han de
morir, alla dels que han de viure per
sempre; aqui dels que esperen, alla
dels que ja posseeixen; aqui dels que
encara estan de cami, alla dels que ja
han arribat a la patria».[13] Sant
Jeroni escriu que, durant els primers
segles a Palestina, aquest crit s’havia
fet tan habitual que els qui llauraven
els camps de tant en tant cridaven:
al-leluia! 1 els que remaven les
barques per traslladar els viatgers
d’una vora del riu a l’altra, quan es
creuaven exclamaven: al-leluia! «Una
joia profunda i serena embarga
I’Església en aquestes setmanes del
temps pasqual; és el que el nostre
Senyor ha volgut deixar en herencia
a tots els cristians (...); una satisfacci6
plena de contingut sobrenatural, que
res ni ningu ens podra treure, si
nosaltres no ho permetrem».[14]

La vuitena de Pasqua



«Els vuit primers dies del temps
pasqual constitueixen la “vuitena de
Pasqua”, i se celebren com a
solemnitats del Senyor».[15]
Antigament, durant aquesta vuitena
el bisbe de Roma celebrava les
Stationes com una manera
d’introduir els neofits en el triomf
d’aquells sants especialment
significatius per a la vida cristiana de
la urbs. Era una certa “geografia de
la fe”, en la qual la Roma cristiana
apareixia com una reconstruccio del
Jerusalem del Senyor. Es visitaven
diverses basiliques romanes: la
vigilia de Pasqua la statio tenia lloc a
Sant Joan del Latera; diumenge, a
Santa Maria Mayor; dilluns, a Sant
Pere del Vatica; dimarts, a Sant Pau
Extramurs; dimecres, a Sant Llorencg
Extramurs; dijous, a la basilica dels
Sants Apostols; divendres, a Santa
Maria ad martyres, i dissabte, de nou,
a Sant Joan del Latera.



Les lectures d’aquells dies tenien
relaciéo amb el lloc de la celebracio.
Aixi, per exemple, dimecres la statio
se celebrava a la basilica de Sant
Lloreng Extramurs. Alla ’evangeli
que es proclamava era el passatge de
les brases enceses,[16] en clara
al-lusio a la tradicio popular romana,
que relata com el diaca Llorencg va
ser martiritzat sobre una graella. El
dissabte de la vuitena era el dia en
que els neofits deposaven I’alba amb
la qual s’havien revestit en el
baptisme durant la vigilia pasqual.
La primer lectura era per aixo
I’exhortacio de Pere, que comenca
amb les paraules «deponentes igitur
omnem malitiam...»:[17] havent-vos
desposseit de tota malicia...

Els Pares de I’Església parlaven amb
frequéncia del diumenge com a
“vuité dia”. Situat més enlla de la
successio septenaria dels dies, el
diumenge evoca I'inici del temps i el
seu final en el segle futur.[18] Per



aixo, els antics baptisteris, com el de
sant Joan del Latera, tenien forma
octogonal; els catecumens sortien de
la font baptismal per iniciar la seva
vida nova, oberta ja al vuite dia, al
diumenge que no acaba. Cada
diumenge ens recorda aixi que la
nostra vida transcorre dins del temps
de la Resurreccio.

Ascensio i Pentecosta

«Amb la seva ascensio, el Senyor
ressuscitat atreu la mirada dels
Apostols i també la nostra mirada a
les altures del cel per mostrar-nos
que la meta del nostre cami és el
Pare».[19] Comenca el temps d’'una
preséencia nova del Senyor: sembla
que esta més amagat, pero en certa
manera €s meés a prop nostre;
comenca el temps de la liturgia, que
tota ella és una gran oraci6 al Pare,
per al Fill, en ’Esperit Sant; una
oracio «en curs encalmat i ample».
[20]



Jesus desapareix de la vista dels
apostols, que potser es queden
taciturns al principi. «<No sabem si en
aquell moment es van adonar que
precisament davant seu s’estava
obrint un horitzé magnific, infinit, el
punt d’arribada definitiu de la
peregrinacio terrena de I’home.
Potser ho van comprendre només el
dia de Pentecosta, il-luminats per
I’Esperit Sant».[21]

«Déu totpoderds i etern, que has
volgut incloure el sagrament de la
Pasqua en el misteri dels cinquanta
dies...».[22] I’Església ens ensenya a
reconeixer en aquesta xifra el
llenguatge expressiu de la revelacio.
El numero cinquanta tenia dues
cadéncies importants en la vida
religiosa d’Israel: la festa de
Pentecosta, set setmanes després de
comencar a ficar la falg en el blat, i la
festa del jubileu, que declarava sant
I’any cinquanta: un any dedicat a
Déu en queé cadascu recobrava la



seva propietat, i cadascu podia
tornar a la seva familia.[23] En el
temps de ’Església, el «sagrament de
la Pasqua» inclou els cinquanta dies
després de la Resurreccio del Senyor,
fins a ’arribada de I’Esperit Sant a
Pentecosta. Si, amb el llenguatge de
la liturgia, la Quaresma significa la
conversio a Déu amb tota la nostra
anima, amb tota la nostra ment, amb
tot el nostre cor, la Pasqua significa
la nostra vida nova d’“amb-
ressuscitats” amb Crist. «Igitur, si
consurrexistis Christo, quee sursum
sunt queerite: aixi doncs, si heu
ressuscitat amb Crist, cerqueu allo
que és de dalt, on hi ha el Crist
assegut a la dreta de Déu».[24]

En complir-se aquests cinquanta
dies, «arribem al cim dels bénsi a la
metropolis de totes les festes»,[25] ja
que, inseparable de la Pasqua, és com
la “Mare de totes les festes”. «Sumeu
—deia Tertul-lia als pagans del seu
temps— totes les vostres festes i no



arribareu a la cinquantena de
Pentecosta».[26] Pentecosta és, doncs,
un diumenge conclusiu, de plenitud.
En aquesta Solemnitat vivim amb
admiracio com Déu, a traves del do
de la liturgia, actualitza la donacio de
I’Esperit que va tenir lloc en les
albors de ’Església naixent.

Sien I’Ascensio Jesus «va ser elevat al
cel per fer-nos compartir la seva
divinitat»,[27] ara, el dia de
Pentecosta, el Senyor, assegut a la
dreta del Pare, comunica la seva vida
divina a I’Església mitjancant la
infusio del Paraclit, «fruit de la
Creu».[28] Sant Josepmaria vivia i
ens animava a viure amb aquest
sentit de present perenne: «Ajuda’m
a demanar una nova Pentecosta, que
cremi un altre cop la terra».[29]

Es comprén també per aixo que sant
Josepmaria volgués comencar alguns
mitjans de formacio de I’Obra resant
una oracio tradicional a ’Església



que es troba, per exemple, en la
Missa votiva de ’Esperit Sant: «Deus,
qui corda fidelium Sancti Spiritus
illustratione docuisti, da nobis in
eodem Spiritu recta sapere, et de eius
semper consolatione gaudere».[30]
Amb paraules de la litargia,
implorem a Déu Pare que I’Esperit
Sant ens faci capacos d’apreciar,
d’assaborir, el sentit de les coses de
Déu; i també demanem gaudir del
consol encoratjador del «Gran
Desconegut».[31] Perqueé «el mon té
necessitat del valor, de ’esperanga,
de la fe i de la perseveranca dels
deixebles de Crist. E1 mon necessita
els fruits, els dons de ’Esperit Sant,
com enumera sant Pau: “amor, goig,
pau, paciéncia, benvolenca, bondat,
fidelitat, dolcesa i domini d’un
mateix” (Ga 5, 22). El do de ’Esperit
Sant s’ha donat en abundancia a
I’Església i a cadascun de nosaltres,
perque puguem viure amb fe
genuina i caritat operant, perquée



puguem difondre la llavor de la
reconciliacio i de la pau».[32]

Félix Maria Arocena

[1] Missal Roma, Dimecres de la
Vuitena de Pasqua, Antifona
d’entrada. Cf. Mt 25, 34.

[2] Rm 4, 25.
[3] Cf. Jn 15, 9-11.

[4] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, nam. 102.

[S5] Ac 10, 41.

[6] Sant Lle6 Magne, Sermo 74, 2 (PL
54, 398).

[7] Missal Roma, Diumenge de
Resurreccid, Antifona d’entrada. Cf.
S1138 (139), 18.5-6.



[8] Es Crist que passa, num. 104. Cf.
He 13, 8.

[9] Francesc, exhortacio apostolica
Evangelii gaudium, 24-X1-2013, num.
1.

[10] Rm 8, 18.
[11] 1 Co 2, 9.
[12] Cf. Ap 5, 9

[13] Sant Agusti, Sermo 256, 3 (PL 38,
1193).

[14] Beat Alvar, Caminar con Jestus,
Cristianitat: Madrid, 2014, 197.

[15] Missal Roma, normes universals
de ’any liturgic, 24.

[16] Jn 21, 9.

[17]1 Pe 2, 1.



[18] Cf. Sant Joan Pau II, carta
apostolica Dies Domini, 31-V-1998,
num. 26.

[19] Francesc, Regina Coeli, 1-VI-2014.
[20] Cami, num. 145.
[21] Benet XVI, Homilia, 28-V-2006.

[22] Missal Roma, vigilia del
diumenge de Pentecosta, col-lecta.

[23] Cf. Lv 23, 15-22; Nm 28, 26-31; Lv
25, 1-22.

[24] Col 3, 1.

[25] Sant Joan Crisostom, Homilia II
de Sancta Pentecoste (PG 50, 463).

[26] Tertul-lia, De idolatria 14 (PL 1,
683).

[27] Missal Roma, Ascensio del
Senyor, prefaci.

[28] Es Crist que passa, num. 96.



[29] Sant Josepmaria, Solc, n. 213.

[30] Missal Roma, missa votiva de
I’Esperit Sant, col-lecta.

[31] Cf. Es Crist que passa, nim.
127-138.

[32] Francesc, Homilia en la
solemnitat de Pentecosta, 24-V-2015.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/pasqua-he-
ressuscitat-i-encara-estic-amb-tu/
(19/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/pasqua-he-ressuscitat-i-encara-estic-amb-tu/
https://opusdei.org/ca-es/article/pasqua-he-ressuscitat-i-encara-estic-amb-tu/
https://opusdei.org/ca-es/article/pasqua-he-ressuscitat-i-encara-estic-amb-tu/

	Pasqua: He ressuscitat i encara estic amb tu

