
opusdei.org

Nous mediterranis
(IV): «No parleu:
escolteu-lo»

Sant Josepmaria «descobreix»
l’Esperit Sant a través d’un
consell senzill, que també pot
il·luminar la nostra vida
espiritual.

12/03/2018

Abans de tornar al costat del Pare,
Jesús va advertir als seus apòstols: «I
jo faré venir damunt vostre aquell
que el meu Pare ha promès. Quedeu-
vos a la ciutat fins que sigueu



revestits de la força que us vindrà de
dalt» (Lc 24, 49). Els apòstols es van
quedar a Jerusalem, esperant el que
Déu havia promès. En realitat, la
promesa, el do, era el mateix Déu, en
el seu Esperit Sant. Pocs dies més
tard, a la festa de Pentecosta, el van
rebre, i es van omplir de la gràcia de
Déu. «Els deixebles, que ja eren
testimonis de la glòria del
Ressuscitat, van experimentar en si
mateixos la força de l’Esperit Sant:
les seves intel·ligències i els seus cors
s’obriren a una llum nova».[1] Aquell
mateix dia van començar a predicar
amb audàcia i, en escoltar les
paraules de sant Pere, explica
l’Escriptura que van ser batejats i
«s’afegiren als germans unes tres mil
persones» (Ac 2, 41).

Sant Josepmaria recordava sovint
que el do de l’Esperit Sant no és un
record del passat, sinó un fenomen
sempre actual. «També nosaltres,
com aquells primers que s’acostaren



a sant Pere el dia de la Pentecosta,
hem estat batejats. En el Baptisme, el
Nostre Pare Déu ha pres possessió de
les nostres vides, ens ha incorporat a
la de Crist i ens ha enviat l’Esperit
Sant.»[2] En el baptisme primer, i
després en la confirmació, hem rebut
la plenitud del do de Déu, la vida de
la Trinitat.

Descobrir el Paraclet

El do de Déu, la Salvació que rebem,
no és una cosa, sinó una persona. Per
això, tota la vida cristiana neix de la
relació personal amb el Déu que ve a
habitar els nostres cors. Aquesta és
una veritat coneguda: es troba en el
fonament de la vida de fe.
Tanmateix, pot ser també quelcom
que hàgim de descobrir.

«Al llarg de l’any 1932 assistim a un
fort desenvolupament de la devoció a
l’Esperit Sant en sant Josepmaria»,
assenyala un dels millors
coneixedors de la seva obra.[3]



Després de mesos intentant tractar
més el Paraclet, rep una llum
particular que li obre un nou
panorama, com sabem per una
anotació d’aquell mateix dia:

«Vuitena de tots els Sants —dimarts
— 8-XI-32: Aquest matí, encara no fa
una hora, el meu P. Sánchez m’ha
descobert ‘un altre Mediterrani’.
M’ha dit: ‘tingueu amistat amb
l’Esperit Sant. No parleu: escolteu-lo’.
I des de Leganitos, fent oració, una
oració mansa i lluminosa, vaig
considerar que la vida d’infantesa, en
fer-me sentir que soc fill de Déu, em
va donar amor al Pare; que, abans,
vaig anar per Maria a Jesús, a qui
adoro com a amic, com a germà, com
a amant seu que soc... Fins ara, sabia
que l’Esperit Sant habitava en la
meva ànima, per santificar-la..., però
no vaig agafar aquesta veritat de la
seva presència. Han estat necessàries
les paraules del P. Sánchez: sento
l’amor dins meu: i vull tractar-lo, ser-



ne l’amic, el confident..., facilitar-li la
feina de polir, d’arrencar,
d’encendre... No ho sabré fer,
tanmateix: Ell em donarà forces, Ell
ho farà tot, si jo vull... que sí que ho
vull! Diví Hoste, Mestre, Llum, Guia,
Amor: que sàpiga el pobre ase
complimentar-te, i escoltar les teves
lliçons, i encendre’s, i seguir-te i
estimar-te –Propòsit: freqüentar, si és
possible sense interrupció, l’amistat i
el tracte amorós i dòcil de l’Esperit
Sant. Veni Sancte Spiritus!...[4]

En aquestes notes, sant Josepmaria
recull l’itinerari espiritual pel qual
Déu l’havia anat portant: el
descobriment de la filiació divina, la
mediació de Maria cap a Jesús, el
tresor de l’amistat de Crist... fins a
prendre consciència de la presència
de l’amor de Déu dins seu. Com va
escriure molts anys més tard, arriba
un moment en què el cor necessita
«distingir i adorar cadascuna de les
persones divines. (…) I s’entreté



amorosament amb el Pare i amb el
Fill i amb l’Esperit Sant; i se sotmet
fàcilment a l’activitat del Paraclet
vivificador, que se’ns dona sense que
ho meresquem: els dons i les virtuts
sobrenaturals!»[5]

Que l’Esperit Sant habita en l’ànima
del cristià és una cosa que ell ja 
sabia, però no l’havia captat encara
com a una cosa viscuda,
experimentada en profunditat. Amb
motiu d’aquelles paraules del seu
director espiritual, s’obre davant dels
seus ulls un nou horitzó, quelcom
que no només entén, sinó que
sobretot viu: «sento l’amor dins
meu». Davant d’aquesta meravella,
s’encén en desitjos de correspondre, i
es posa a disposició d’aquest amor:
«vull tractar-lo, ser-ne l’amic, el
confident..., facilitar-li la feina de
polir, d’arrencar, d’encendre...». I
davant la por de no ser-ne capaç, de
no estar a l’altura, apareix la



seguretat que és Déu qui ho farà, si
ell el deixa.

Acollir el do de Déu

El primer que crida l’atenció en el
Mediterrani que s’obre davant de
sant Josepmaria és el protagonisme
de Déu. Unes setmanes més tard va
donar forma al que va ser el núm. 57
de Camí: «Sovinteja el tracte amb
l’Esperit Sant —el Gran Desconegut
—, que és qui t’ha de santificar».[6]
La nostra santedat és obra de Déu, tot
i que moltes vegades aquest Déu que
ens santifica s’hagi convertit en «el
Gran Desconegut».

En un món com el nostre, que posa
l’accent en el fer humà i en el fruit
del nostre esforç, no sempre tenim
present que la Salvació que rebem de
Déu és fonamentalment un do
gratuït. En paraules de sant Pau: «per
la gràcia que heu estat salvats per
mitjà de la fe» (Ef 2, 8). Sens dubte,
l’afany que posem nosaltres és



important, i no és el mateix viure
d’una manera o d’una altra.
Tanmateix, tot el nostre obrar es
basa en la seguretat que «el
cristianisme és gràcia, és la sorpresa
d’un Déu que, satisfet no només amb
la creació del món i de l’home, s’ha
posat al costat de la seva criatura».[7]
I això és una cosa que cadascú ha de
descobrir de manera personal. Com li
agrada repetir al papa Francesc, es
tracta de reconèixer que «Déu és el
que et ‘primerea’. Hom el busca, però
Ell et busca primer. Hom el vol
trobar, però Ell ens troba primer».[8]

D’aquest descobriment neix «un
principi essencial de la visió cristiana
de la vida: la primacia de la gràcia».
[9] Amb el pas dels anys, no han
perdut actualitat les paraules amb les
quals sant Joan Pau II preparava
l’Església per al nou mil·lenni.
Concretament, el Papa ens posava en
guàrdia davant d’una temptació que
es pot insinuar en la vida espiritual o



la missió apostòlica: «pensar que els
resultats depenen de la nostra
capacitat de fer i programar».[10]
Així, podríem considerar que la
nostra vida interior no és tan intensa
com esperàvem, perquè no hi posem
prou esforç, o que el nostre apostolat
no ofereix el fruit previst, perquè ens
ha faltat exigència. Això pot ser part
del problema, però no l’explica
totalment. Els cristians sabem que és
Déu qui fa les coses: «les obres
apostòliques no creixen per les
forces humanes, sinó amb el buf de
l’Esperit Sant».[11] Vet aquí una altra
manera de reconèixer que la nostra
vida no val pel que fem, ni perd valor
pel poc que fem, o pels nostres
fracassos... mentre tornem cap a
aquest Déu que ha volgut viure entre
nosaltres. «Viure segons l’Esperit
Sant és viure de fe, d’esperança, de
caritat; deixar que Déu prengui
possessió de nosaltres i canviï els
nostres cors de soca-rel, per fer-los a
la seva mida».[12] L’autèntic punt de



partida per a la vida cristiana, «per
fer les bones obres» que el nostre
Pare Déu ens confia (Ef 2,10) és,
doncs, un rebre agraït —acollir el do
de Déu— que ens porta a viure en
l’abandonament esperançat propi
dels fills de Déu.[13]

«Freqüentar el tracte amorós i
dòcil de l’Esperit Sant»

Acollir el do de Déu és rebre una
persona, i per això s’entén el consell
del P. Sánchez a sant Josepmaria:
«tingueu amistat amb l’Esperit Sant.
No parleu: escolteu-lo». Amb una
persona es té amistat, i l’amistat
creix en el diàleg. Per això, en
descobrir la presència personal de
Déu en el seu cor, sant Josepmaria va
fer un propòsit concret: «freqüentar,
si és possible sense interrupció,
l’amistat i el tracte amorós i dòcil de
l’Esperit Sant». Això és el que podem
posar de la nostra part per escoltar-
lo.



Es tracta d’un camí transitable per a
tots els cristians: obrir-se
contínuament a l’acció del Paraclet,
escoltar-ne les inspiracions, deixar
que ens porti «cap a la veritat
sincera» (Jn 16, 13). Jesús havia
promès als Dotze: Ell «us farà
recordar tot el que jo us he dit, i us
ho farà entendre» (Jn 14, 26).
L’Esperit Sant és qui ens permet
viure segons els designis de Déu, ja
que Ell és també qui ens «anunciarà
l’esdevenidor» (Jn 16, 13).

Els primers cristians van
comprendre aquesta realitat, i
sobretot la van viure. «Amb prou
feines hi ha una pàgina dels Fets dels
Apòstols que no ens parli d’Ell i de
l’acció per la qual guia, dirigeix i
anima la vida i les obres de la
primitiva comunitat cristiana».[14]
En efecte, «tots els qui són guiats per
l’Esperit de Déu són fills de Déu» (Rm
8, 14). I ens deixem portar per Ell
quan ens intentem entrenar un dia i



un altre en la «difícil disciplina de
l’escolta».[15] Tractar l’Esperit Sant
és intentar escoltar-ne la veu, «que et
parla a través dels fets de la vida
diària, a través de les alegries i els
patiments que l’acompanyen, a
través de les persones que estan al
teu costat, a través de la veu de la
teva consciència, assedegada de
veritat, de felicitat, de bondat i de
bellesa».[16]

En aquest sentit, és interessant un
passatge de l’últim llibre entrevista
de Benet XVI. El periodista li
pregunta si no hi ha moments en què
el Papa «es pot sentir terriblement
sol»: «Sí —respon Benet XVI—, però
gràcies al fet que em sento tan
vinculat amb el Senyor, mai no estic
del tot sol»; i de seguida afegeix: «Un
senzillament sap: no soc jo qui fa
això. Sol no ho podria fer. Ell sempre
és allà. Només haig d’escoltar i obrir-
me de bat a bat a Ell».[17] La
perspectiva de compartir la vida amb



Déu, de viure de l’amistat amb Ell, és
avui tan atractiva com sempre. Però,
l’entrevistador continua, «com
s’aconsegueix aquesta escolta, aquest
obrir-se de bat a bat a Déu?». El Papa
emèrit riu, i el periodista insisteix:
«quina és la millor manera de fer-
ho?» Amb senzillesa, respon Benet
XVI: «Doncs suplicant al Senyor —
m’has d’ajudar ara!— i recollint-se
interiorment, estant en silenci. I
després sempre es pot tornar a
trucar a la porta amb l’oració, i
acostuma a funcionar».[18]

Aprendre a reconèixer la seva veu

En la nostra pròpia vida d’oració,
potser sense pretendre-ho, de
vegades podem esperar fenòmens
una mica extraordinaris que ens 
assegurin que estem parlant amb
Déu, que Ell ens escolta, que ens
parla. La vida espiritual, en canvi, es
fa d’una manera més quotidiana.
Més que rebre gràcies especials, es



tracta d’«ésser sensibles a allò que
l’Esperit diví promou al voltant
nostre i en nosaltres mateixos».[19]

«Tots els qui són guiats per l’Esperit
de Déu són fills de Déu» (Rm 8, 14).
Aquesta guia del Paraclet sol
consistir a donar-nos —més que
indicacions concretes—, llums,
orientacions. De maneres molt
variades, i amb els temps de cadascú,
va il·luminant els esdeveniments
petits i grans de la nostra vida. Així
un detall i un altre van apareixent
d’una manera nova, diferent, amb
una llum que mostra un sentit més
clar al que abans era borrós i incert.

Com rebem aquesta llum? De mil
maneres diferents: en llegir
l’Escriptura, els escrits dels sants, un
llibre d’espiritualitat; o en situacions
inesperades, com durant una
conversa entre amics, en llegir una
notícia... Hi ha infinitat de moments
en què l’Esperit Sant ens pot estar



suggerint alguna cosa. Però Ell confia
en la nostra intel·ligència i la nostra
llibertat per donar forma als seus
suggeriments. Convé aprendre a
pregar a partir d’aquestes llampades;
meditar-les sense pressa, dia rere
dia; aturar-se en l’oració i preguntar
al Senyor: “Amb aquest assumpte
que em preocupa, amb això que
m’ha passat, què em vols dir?, què
em proposes per a la meva vida?”

En aquesta escolta pacient és bo tenir
en compte que la veu de l’Esperit
Sant pot aparèixer en el nostre cor
barrejat amb altres de molt diverses:
el nostre egoisme, les nostres
apetències, les temptacions del
diable... Com podem anar
reconeixent el que ve d’Ell? En això,
com en tantes coses, no hi ha proves
irrefutables; però hi ha signes que
ajuden a discernir-ne la presència.
En primer lloc, cal tenir en compte
que Déu no es contradiu: no ens
demanarà res contrari als



ensenyaments de Jesucrist, recollits
en l’Escriptura i ensenyats per
l’Església. Tampoc no ens suggerirà
res que s’oposi a la nostra vocació.
En segon lloc, hem de fer atenció al
que impliquen aquestes inspiracions.
Pels fruits es coneix l’arbre (cf. Mt 7,
16-20); i, com escriu sant Pau, «els
fruits de l’Esperit són: amor, goig,
pau, paciència, benvolença, bondat,
fidelitat, dolcesa i domini d’un
mateix» (Ga 5, 22-23). La tradició
espiritual de l’Església és constant en
assenyalar que «l’Esperit de Déu
produeix inevitablement pau en
l’ànima; el dimoni produeix
inevitablement inquietud».[20] Al
llarg del dia ens passaran pel cap
infinitat d’idees felices; idees de
servei, de cura, d’atenció, de perdó.
Sovint no haurem tingut sense més
ni més una bona idea, sinó que
l’Esperit Sant ens està movent el cor.
Secundar aquestes inspiracions del
Paraclet ens omplirà de l’autèntic 



gaudium cum pace: una alegria plena
de pau.

La docilitat al Paraclet és, en fi, una
actitud que convé conrear
serenament, amb l’ajuda de la
direcció espiritual. No deixa de ser
significatiu que aquest horitzó s’obrís
a sant Josepmaria precisament en
aquest context. El consell que va
rebre —«escolteu-lo»— revela també
la consciència que el Pare Sánchez
tenia de la seva missió com a director
espiritual: facilitar que l’Esperit Sant
prengués cada vegada més la guia
d’aquesta ànima, «facilitar-li la feina
de polir, d’arrencar, d’encendre...».
Aquesta és la tasca dels qui
acompanyen els altres en la seva
vida espiritual: ajudar-los a conèixer-
se, perquè puguin discernir millor el
que el Paraclet els pot estar
demanant. Així, de mica en mica,
cadascú va aprenent a veure Déu en
el que li passa i en el que passa al
món.



Ancorats en l’amor de Déu, amb
l’alè de l’Esperit Sant

Des de l’Ascensió del Senyor al cel i
l’enviament de l’Esperit Sant a
Pentecosta, vivim en el temps de la
missió: Crist mateix ens ha confiat la
tasca de portar la Salvació al món
sencer. El sant Pare ho ha comentat
repetides vegades, en parlar del
«dinamisme de “sortida” que Déu vol
provocar en els creients»,[21]
assenyalant al mateix temps que,
amb la tasca, ens ha donat la força
per complir-la. En efecte, aquest 
dinamisme «no és una estratègia, sinó
la força mateixa de l’Esperit Sant,
caritat increada».[22]

En les seves catequesis sobre
l’esperança, el papa Francesc ha
recordat la importància de deixar-
nos guiar per l’Esperit Sant, amb una
imatge molt estimada pels Pares de
l’Església: «La carta als Hebreus
compara l’esperança amb una



àncora (cf. 6, 18-19); i a aquesta
imatge hi podem afegir la de la vela.
Si l’àncora és el que dona a la barca
la seguretat i la té “ancorada” entre
les ones del mar, la vela és, en canvi,
el que la fa caminar i avançar per les
aigües. L’esperança és realment com
una vela que recull el vent de
l’Esperit Sant i el transforma en força
motriu que empeny la barca, segons
els casos, cap al mar o cap a la riba».
[23]

Viure ancorats en la fondària de
l’amor de Déu ens proporciona
seguretat; viure pendents de l’Esperit
Sant ens permet avançar amb la
força de Déu i en la direcció que Ell
ens suggereix: «volar, sense suports
en res d’aquí, pendent de la veu i de
l’alè de l’Esperit».[24] Totes dues
coses neixen de la unió amb Déu. Per
això, «l’Església necessita
imperiosament el pulmó de l’oració».
[25] Els últims papes ho han recordat
constantment: si volem complir la



missió que Crist ens va confiar amb
el mateix Esperit que el movia a Ell,
no hi ha cap altre camí que l’oració,
el tracte continu i confiat amb el
Paraclet. D’aquí la importància de
descobrir el Mediterrani de la
presència viva de Déu en el nostre
cor. I navegar mar endins guiats per
l’Esperit Sant, «llum, foc, ventada
impetuosa (...) que encén la flama i la
fa capaç de provocar incendis
d’amor».[26]

Lluc Buch

[1] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 127.

[2] Ibídem, núm. 128.

[3] P. Rodríguez, comentari al núm.
57 de l’edició criticohistòrica de 
Camí, p. 269.



[4] Sant Josepmaria, Apunts íntims,
núm. 864, a P. Rodríguez, Camí.
Edició criticohistòrica, comentari al
núm. 57, p. 270. S’hi remet un estudi
de J. L. Illanes, “Trato con el Espíritu
Santo y dinamismo de la experiencia
espiritual. Consideraciones a partir
de un texto del Beato Josemaría
Escrivá”, a P. Rodríguez [et al.] El
Espíritu Santo y la Iglesia: XIX
Simposio Internacional de Teología de
la Universidad de Navarra, Servei de
Publicacions de la Universidad de
Navarra, 1999, 467-479 (disponible 
aquí).

[5] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 306.

[6] Cf. P. Rodríguez, Camí. Edició
criticohistòrica, comentari al núm.
57. L’autor data la redacció d’aquest
punt el 22-XI-1932.

[7] Sant Joan Pau II, Carta ap. Novo
millennio ineunte, 6-I-2001, núm. 4.

https://dadun.unav.edu/handle/10171/5827


[8] S. Rubin, F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcelona
2013, 48.

[9] Sant Joan Pau II, Novo millennio
ineunte, núm. 38.

[10] Ibídem.

[11] Sant Josepmaria, Converses,
núm. 40.

[12] És Crist que passa, núm. 134.

[13] Cf. F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, núm. 8.

[14] És Crist que passa, núm. 127.

[15] Sant Joan Pau II, Discurs, 5-
VI-2004.

[16] Ibídem.

[17] Benet XVI, Últimes converses,
Missatger, Bilbao 2016, 284.



[18] Ibídem.

[19] És Crist que passa, núm. 130.

[20] J. Philippe, En la escuela del
Espíritu Santo, Rialp, Madrid 2005,
53. Sobre aquesta qüestió, en
general, cf. 45-64.

[21] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium (24-XI-2013), núm. 20.

[22] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, núm. 9.

[23] Francesc, Audiència General, 31-
V-2017.

[24] Sant Josepmaria, Forja, núm.
994.

[25] Francesc, Evangelii gaudium,
núm. 262.

[26] Amics de Déu, núm. 244.



pdf | document generat
automàticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/nous-

mediterranis-iv-no-parleu-escolteu-lo/
(29/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/nous-mediterranis-iv-no-parleu-escolteu-lo/
https://opusdei.org/ca-es/article/nous-mediterranis-iv-no-parleu-escolteu-lo/
https://opusdei.org/ca-es/article/nous-mediterranis-iv-no-parleu-escolteu-lo/

	Nous mediterranis (IV): «No parleu: escolteu-lo»

