
opusdei.org

Nous mediterranis
(I): «Aquella primera
oració de fill de Déu»

El sentit de la filiació divina ho
canvia tot, com va canviar la
vida de sant Josepmaria quan
va descobrir inesperadament
aquest Mediterrani.

18/09/2017

«Són moments, filles i fills meus, per
endinsar-nos més i més per camins
de contemplació al mig del món» [1].
Amb aquestes paraules el prelat de
l'Opus Dei assenyala una de les



prioritats del moment actual.
L'apostolat dels cristians és avui, com
sempre, «una superabundància de la
nostra vida interior» [2]. D'una
banda, perquè consisteix a
comunicar precisament aquesta
Vida; de l'altra, perquè per proposar
la fe al món cal comprendre-la i
viure-la en profunditat. Es tracta, en
definitiva, com ens va indicar sant
Josepmaria, de «aprofundir en la
pregonera de l’Amor de Déu, per
poder, així, amb la paraula i amb les
obres, mostrar-lo als homes.» [3]

Aquest camí cap endins té una
peculiaritat. No transita d'un lloc
conegut a un altre desconegut:
consisteix més aviat en aprofundir
en el que ja es coneix, en el que
sembla obvi, de tan sentit. Aleshores,
es descobreix alguna cosa que, en
realitat, se sabia, però que ara es
percep amb una força i una
profunditat nova. Sant Josepmaria es
refereix a aquesta experiència



parlant de diferents «Mediterranis»
que es van anar obrint davant els
seus ulls de manera inesperada. Així
ho exposa, per exemple, a Forja:

«En la vida interior, com en l'amor
humà, cal ser perseverant. Sí, has de
meditar moltes vegades els mateixos
arguments, i insistir-hi fins que
descobreixis un nou Mediterrani.

-—¿I com és que no he vist abans
això tan clar?, et preguntaràs,
sorprès. —Ben senzill, perquè a
vegades som com les pedres, que
deixen relliscar l'aigua, sense
absorbir-ne ni una gota.

—Per això, cal tornar a discórrer
sobre les mateixes coses, que no són
les mateixes!, per amarar-nos de les
benediccions de Déu» [4].

«Discórrer sobre les mateixes coses»
per intentar obrir-nos a tota la seva
riquesa i descobrir així «que no són
les mateixes!» Aquest és el camí de



contemplació al qual som cridats. Es
tracta de solcar un mar que, a
primera vista, no té res de nou,
perquè ja forma part del nostre
paisatge quotidià. Els romans
anomenaven al Mediterrani Mare
nostrum: es tractava del mar
conegut, del mar amb el qual
convivien. Sant Josepmaria parla de
descobrir Mediterranis perquè, quan
ens endinsem en els mars que creiem
conèixer bé, se'ns obren horitzons
amplis, insospitats. Podem dir llavors
al Senyor, amb paraules de santa
Caterina de Siena: «ets com un mar
profund, en el qual com més cerco
més trobo, i com més trobo més et
busco» [5].

Aquests descobriments responen a
llums que Déu dóna quan i com vol.
Amb tot, la nostra consideració
pausada ens posa en disposició de
rebre aquestes llums del Senyor. «I
com aquell que primer era a les
tenebres i després veu de sobte el sol



que l'il·lumina la cara, i distingeix
clarament el que fins llavors no veia,
de la mateixa manera el que rep
l'Esperit Sant resta amb l'ànima
il·luminada» [6]. En els següents
articles repassarem alguns d'aquests
Mediterranis que sant Josepmaria va
descobrir en la seva vida interior,
per aprofundir amb ell «en la
pregonera de l’Amor de Déu».

Abba Pater!

Algunes llums de Déu van marcar de
manera indeleble l'esperit que Déu
va transmetre a sant Josepmaria.
Una d'elles troba ressò en aquell crit
de l'apòstol sant Joan: «Mireu quina
prova d'amor ens ha donat el Pare
Déu ens anomena fills seus, i ho
som!» (1Jn 3,1). De manera semblant,
el descobriment que va fer sant
Josepmaria va desembocar en un
clam ple de joia. Va ser una troballa
inesperada, la sobtada obertura d'un
panorama que es trobava en realitat



com amagat en alguna cosa que
coneixia bé. Era la tardor de 1931; ho
recordava molts anys després: «Us
podria dir fins quan, fins al moment,
fins on va ser aquella primera oració
de fill de Déu. Vaig aprendre a
anomenar Pare, en el Parenostre, des
de nen; però sentir, veure, admirar
aquest voler de Déu que siguem fills
seus..., al carrer i en un tramvia -una
hora, hora i mitja, no ho sé; Abba,
Pater!, havia de cridar» [7].

En els mesos següents, sant
Josepmaria va tornar repetidament
sobre aquest punt. En el recés que va
fer un any més tard, per exemple,
apuntava: «Dia primer. Déu és el
meu Pare. -I no surto d'aquesta
consideració»[8]. El dia sencer
considerant la Paternitat de Déu!
Encara que d'entrada una
contemplació tan dilatada en el
temps pugui sorprendre'ns, de fet
assenyala la profunditat amb què va
calar en ell l'experiència de la filiació



divina. També la nostra primera
actitud, en l'oració i, en general, al
adreçar-nos a Déu, ha de xifrar-se en
un confiat abandó i agraïment.
Perquè el nostre tracte amb Déu
adquireixi aquesta manera, convé
descobrir personalment, un cop més,
que Ell ha volgut ser Pare nostre.

Qui és Déu per a mi?

Com sant Josepmaria, potser vam
aprendre sent molt petits que Déu és
Pare, però potser ens queda un bon
tros de camí per viure la nostra
condició de fills en tota la seva
radicalitat. Com podem facilitar
aquest descobriment?

En primer lloc, per descobrir la
paternitat de Déu, cal restaurar
moltes vegades la seva autèntica
imatge. Qui és Ell per a mi? De
manera conscient o inconscient, hi
ha qui pensa en Déu com Algú que
imposa lleis i anuncia càstigs per als
qui no les compleixin; Algú que



espera que s'acati la seva voluntat i
s'enfureix davant la desobediència;
en una paraula, un Amo del qui
nosaltres no seríem més que súbdits
involuntaris. En altres casos -passa
també a alguns cristians-, Déu és
percebut fonamentalment com el
motiu pel qual cal portar-se bé. Es
pensa en Ell com la raó per la qual
cada un es mou cap a on realment no
vol, però ha d'anar. No obstant això,
Déu «no és un dominador tirànic, ni
un jutge rígid i implacable: és el
nostre Pare. Ens parla dels nostres
pecats, dels nostres errors, de la
nostra manca de generositat: però és
per deslliurar-nos-en, per
prometre’ns la seva Amistat i el seu
Amor»[9].

La dificultat per percebre que «Déu
és Amor» (1Jn 4,8) es deu a vegades
també a la crisi que travessa la
paternitat en diversos països. Potser
ho hem comprovat en parlar amb
amics o companys: el seu pare no els



genera bons records, i un Déu que és
Pare no els sembla particularment
atractiu. Al proposar-los la fe, és bo
ajudar-los a veure com el seu dolor
per aquesta manca mostra fins a
quin punt porten la paternitat
inscrita al cor: una paternitat que els
precedeix i que els crida. Un amic, un
sacerdot, poden ajudar-los amb la
seva proximitat a descobrir l'amor
del «Pare de qui rep el nom tota
família, tant al cel com a la terra» (Ef
3,15), i a experimentar aquesta
tendresa també en la «vocació de
custodiar» [10] que batega dins de
cada un, i que s'obre camí en el pare
o la mare que ells mateixos ja són, o
que volguessin ser un dia. Així poden
anar descobrint al fons de la seva
ànima l'autèntic rostre de Déu i la
manera en què els seus fills som
cridats a viure, sabent-nos mirats per
Ell amb infinit afecte. En efecte, un
pare no estima el seu fill pel que fa,
pels seus resultats, sinó senzillament
perquè és el seu fill. Alhora, el llança



al món i procura treure el millor
d'ell, però sempre partint del molt
que val als seus ulls.

Pot servir-nos considerar-ho, en
particular, en els moment de fracàs,
o quan la distància entre la nostra
vida i els models que ens presenta el
món en què vivim ens portin a tenir
una baixa consideració de nosaltres
mateixos. «Aquesta és la nostra
"alçada", aquesta és la nostra
identitat espiritual: som els fills
estimats de Déu, sempre (...). No
acceptar-se, viure descontents i
pensar en negatiu significa no
reconèixer la nostra identitat més
autèntica: és com girar-se quan Déu
vol fixar els ull en mi; significa voler
impedir que es compleixi el seu
somni en mi. Déu ens estima tal com
som, i no hi ha pecat, defecte o error
que el faci canviar d'idea»[11].

Adonar-nos que Déu és Pare va de la
mà amb deixar-nos mirar per Ell com



a fills molt estimats. D'aquesta
manera, comprenem que la nostra
vàlua no depèn d'allò que tinguem -
els nostres talents- o del que fem -els
nostres èxits-, sinó de l'Amor que ens
ha creat, que ha somiat amb
nosaltres i ens ha afirmat «abans de
la fundació del món»(Ef 1,4). Davant
la idea freda de Déu que es fa de
vegades el món contemporani, Benet
XVI va voler recordar des de l'inici
del seu pontificat que «no som el
producte casual i sense sentit de
l'evolució. Cada un de nosaltres és el
fruit d'un pensament de Déu. Cada
un de nosaltres és estimat, cadascú és
estimat, cadascú és necessari»[12].
De veritat incideix aquesta idea en la
nostra vida diària?

La confiada esperança dels fills de
Déu

Sant Josepmaria recordava sovint als
fidels de l'Opus Dei que «el fonament
de la nostra vida espiritual és el



sentit de la nostra filiació divina» 
[13]. Ho comparava al «fil que uneix
les perles d'un gran collaret
meravellós. La filiació divina és el fil,
on es van enllaçant totes les virtuts,
perquè són virtuts de fill de
Déu»[14]. Per això, és crucial
demanar a Déu que ens obri aquest
Mediterrani, que sosté i dóna forma
a tota la nostra vida espiritual.

El fil de la filiació divina es tradueix
en «una actitud quotidiana
d'abandonament esperançat» [15],
una actitud que és pròpia dels fills,
especialment quan són petits. Per
això, en la vida i en els escrits de sant
Josepmaria, la filiació divina anava
sovint unida a la infància espiritual.
Certament, què li importen les
successives caigudes al nen que està
aprenent a anar amb bicicleta? No
tenen cap valor, mentre vegi el seu
pare a prop, animant-lo a tornar a
intentar-ho. En això consisteix el seu



abandó esperançat: «El papa diu que
puc ... som-hi!».

Saber-nos fills de Déu és també la
seguretat sobre la qual recolzar-nos
per dur a terme la missió que el
Senyor ens ha confiat: «Al llarg dels
anys, he intentat recolzar-me sense
defallences en aquesta joiosa realitat.
La meva oració, davant qualsevol
circumstància, ha estat la mateixa,
en tons diferents. Li he dit: Senyor,
Vós m’heu posat aquí; Vós m’heu
confiat això o allò, i jo confio en Vós.
Sé que sou el meu Pare, i sempre he
vist que els petits estan absolutament
segurs dels seus pares»[16]. No
podem negar que hi haurà
dificultats. Però les encararem des de
la consciència que, passi el que passi,
aquest Pare totpoderós ens
acompanya, està al nostre costat i
vetlla per nosaltres. Ell farà el que
ens proposem, perquè al capdavall és
obra seva; ho farà potser d'una
manera diferent, però més fecunda.



«Quan t'abandonis de veritat en el
Senyor, aprendràs a acontentar-te
amb allò que vingui, i a no perdre la
serenitat, si les tasques —a pesar
d'haver-hi posat tot el teu esforç i els
mitjans oportuns— no surten al teu
gust... Perquè hauran «sortit» com li
convé a Déu que surtin»[17].

Conrear el «sentit de la filiació
divina»

Sant Josepmaria, convé notar-ho, no
assenyalava com a fonament de
l'esperit de l'Opus Dei la filiació
divina, sinó el sentit de la filiació
divina. No n'hi ha prou de ser fills de
Déu, sinó que hem de saber-nos fills
de Déu, de manera tal que la nostra
vida adquireixi aquest sentit. Tenir
aquesta seguretat al cor és el
fonament més sòlid; la veritat de la
nostra filiació divina esdevé llavors
en una cosa operativa, amb
repercussions concretes en la nostra
vida.



Per conrear aquest sentit, és bo
aprofundir en aquesta realitat amb
el cap i amb el cor. Amb el cap,
primer, meditant en la pregària els
passatges de l'Escriptura que parlen
de la paternitat de Déu, de la nostra
filiació, de la vida dels fills de Déu.
Aquesta meditació pot rebre llum
dels molts textos de sant Josepmaria
sobre la nostra condició de fills de
Déu [18], o de les reflexions d'altres
sants i escriptors cristians [19].

Amb el cor podem aprofundir en la
nostra condició de fills de Déu
acudint al Pare confiadament,
abandonant-nos en el seu Amor,
actualitzant amb o sense paraules la
nostra actitud filial, i procurant tenir
sempre present l'Amor que Ell ens té.
Una manera de fer-ho és acudir a Ell
amb breus invocacions o
jaculatòries. Sant Josepmaria
suggeria: «Digues-li Pare molts cops
el dia, i digues-li ara mateix —estant
tot sol, en el teu cor— que l’estimes,



que l’adores: que sents l’orgull i la
força d’ésser fill seu» [20]. També
podem acudir a alguna breu oració
que ens ajudi a afrontar la jornada
des de la seguretat de sentir-nos fills
de Déu, o a acabar-la, amb
agraïment, contrició i esperança. El
Papa Francesc proposava aquesta als
joves: «"Senyor, et dono gràcies
perquè m'estimes; estic segur que
m'estimes; fes que m'enamori de la
meva vida". No dels meus defectes,
que cal corregir, sinó de la vida, que
és un gran regal: és el temps per
estimar i ser estimat»[21].

Tornar a la llar del Pare

S'ha descrit la família com «el lloc al
qual es torna», on trobem reparació i
descans. Ho és de manera particular
quant a «santuari de l'amor i de la
vida» [22], com li agradava dir a sant
Joan Pau II. Allà retrobem l'Amor que
dóna sentit i vàlua a la nostra vida,
perquè està en el seu mateix origen.



De la mateixa manera, sentir-nos fills
de Déu ens permet tornar a Ell
confiadament quan estem cansats,
quan ens han tractat malament o ens
sentim ferits... o també quan li hem
ofès. Tornar al Pare és una altra
manera de viure en aquesta actitud
d'«abandó esperançat». Convé
meditar sovint la paràbola del pare
que tenia dos fills, recollida per sant
Lluc (Cfr. Lc 15,11-32): «Déu ens
espera, com el pare de la paràbola,
amb els braços oberts, encara que no
ho meresquem. No hi fa res, el nostre
deute. Com en el cas del fill pròdig,
només ens cal obrir el cor, sentir
enyorament de la llar del nostre
Pare, i que ens meravellem i ens
alegrem davant el do que Déu ens fa
de poder-nos anomenar i d’ésser,
malgrat tanta manca de
correspondència per la nostra banda,
veritablement fills seus». [23]

Aquell fill potser tot just va pensar en
el dolor que havia causat al seu Pare:



sobretot enyorava el bon tracte que
rebia a la casa paterna (cfr. Lc
15,17-19). Es dirigeix cap allà amb la
idea de no ser més que un servent
entre d'altres. No obstant això, el seu
pare el rep -¡surt al seu encontre, se li
llança al coll i l'omple de petons! -
recordant-li la seva identitat més
profunda: és el seu fill. De seguida
disposa que li tornin els vestits, les
sandàlies, l'anell ... els senyals
d'aquesta filiació que ni tan sols el
seu mal comportament podia
esborrar. «Al capdavall es tractava
del propi fill i tal relació no podia ser
alienada, ni destruïda per cap
comportament» [24].

Encara que de vegades puguem
veure Déu com a un Amo del qui som
servents, o com un fred jutge, Ell es
manté fidel a l'Amor de Pare. La
possibilitat d'apropar-nos a Ell
després d'haver caigut és sempre una
ocasió magnífica per descobrir-lo.
Alhora, això ens revela la nostra



pròpia identitat. No es tracta només
que Ell hagi decidit estimar-nos,
perquè sí, sinó que veritablement
som —per gràcia— fills de Déu. Som
fills de Déu i res, ni ningú, podrà
robar-nos mai aquesta dignitat. Ni
tan sols nosaltres mateixos. Per això,
davant la realitat de la nostra
debilitat i del pecat —conscient i
voluntari— no deixem que ens
envaeixi la desesperança. Com
assenyalava sant Josepmaria,
«aquesta conclusió, però, no és pas
l’última paraula. L’última paraula la
diu Déu, i és la paraula del seu amor
salvador i misericordiós i, per tant, la
paraula de la nostra filiació
divina»[25].

Ocupats en estimar

El sentit de la filiació divina ho
canvia tot, com va canviar la vida de
sant Josepmaria quan va descobrir
inesperadament aquest Mediterrani.
Qué n'és de diferent la vida interior



quan, en lloc de basar-la en els
nostres avenços o en els nostres
propòsits de millora, la centrem en
l'Amor que ens precedeix i ens
espera! Si un dóna prioritat al que ell
mateix fa, la seva vida espiritual gira
gairebé exclusivament al voltant de
la millora personal. A la llarga,
aquesta manera de viure no només
arrisca amb deixar-se l'amor de Déu
oblidat en una cantonada de l'ànima,
sinó també amb portar al desànim,
perquè es tracta d'una lluita en la
qual un està sol davant el fracàs.

Quan, en canvi, ens centrem en el
que Déu fa, en deixar-nos estimar
cada dia per ell, acollint diàriament
la seva Salvació, la lluita adquireix
un altre tremp. Si sortim vencedors,
s'obrirà pas amb gran naturalitat
l'agraïment i la lloança; si caiem
derrotats, el nostre tracte amb Déu
consistirà a tornar confiadament al
Pare, demanant perdó i deixant-nos
abraçar per Ell. S'entén així que «la



filiació divina no és una virtut
particular, que tingui els seus propis
actes, sinó la condició permanent del
subjecte de les virtuts. Per això no es
obra com a fill de Déu amb unes
accions determinades: tota la nostra
activitat, l'exercici de les nostres
virtuts, pot i ha de ser exercici de la
filiació divina»[26].

No hi ha derrota per a qui desitja
acollir cada dia l'Amor de Déu. Fins i
tot el pecat pot convertir-se en ocasió
de recordar la nostra identitat de fills
i de tornar al Pare, que insisteix a
sortir al nostre encontre clamant:
«Fill, fill meu!». D'aquesta mateixa
consciència naixerà —com naixia en
sant Josepmaria— la força que
necessitem per tornar a caminar
darrere del Senyor: «Sé que vosaltres
i jo, decididament, amb la resplandor
i l’ajuda de la gràcia, veurem què és
allò que cal cremar, i ho cremarem;
què és allò que cal arrencar, i ho
arrencarem; què ens cal donar, i ho



donarem»[27]. Però ho farem sense
aclaparament, i sense desànim,
procurant no confondre l'ideal de la
vida cristiana amb el perfeccionisme 
[28]. Viurem, així, pendents de
l'Amor que Déu ens té, ocupats en
estimar. Serem com fills petits que
han descobert una mica l'amor del
seu Pare, i volen agrair-li de mil
maneres i correspondre amb tot
l'amor —poc o molt— que són
capaços d'expressar.

Lucas Buch

[1] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 30.

[2] Ibidem. Cfr. Sant Josepmaria, 
Camí, n. 961; Amics de Déu, n. 239.

[3] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, n. 97.



[4] Sant Josepmaria, Forja, n. 540.

[5] Santa Caterina de Siena, Diálogo,
c. 167.

[6] Sant Ciril de Jerusalem, Catequesis
16, 16.

[7] Sant Josepmaria, Meditació del
24-XII-1969 (a A. Vázquez de Prada, 
El Fundador del Opus Dei, vol. 1,
Rialp, Madrid 1997, p. 390).

[8] Sant Josepmaria, Apunts íntims, n.
1637 (a A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. 1, p. 465).

[9] És Crist que passa, n. 64.

[10] Francesc, Homilia en la Missa
d'inici del pontificat, 19-III-2013.

[11] Francesc, Homilia, 31-VII-2016.

[12] Benet XVI, Homilia en la Missa
d'inicio del pontificat, 24-IV-2005.



[13] Sant Josepmaria, Carta 25-I-1961,
n. 54 (en E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaría, vol. 2, Rialp,
Madrid 2013, p. 20, nota 3).

[14] Sant Josepmaria, Apunts de la
predicació, 6-VII-1974, en E.
Burkhart, J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría, vol. 2, p. 108.

[15] F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[16] Amics de Déu, n. 143.

[17] Sant Josepmaria, Solc, n. 860.

[18] Cfr. p.ej. F. Ocáriz, “Filiación
divina” a Diccionario de san
Josemaría Escrivá de Balaguer, Monte
Carmelo, Burgos 2013, pp. 519-526.

[19] L'any jubilar de la Misericòrdia
ha permès redescobrir a alguns
d'ells. Cfr. Pontificio Consejo para la



Promoción de la Nueva
Evangelización, Misericordiosos
como el Padre. Subsidios para el
Jubileo de la Misericordia 2015-2016.

[20] Amics de Déu, n. 150.

[21] Francesc, Homilia, 31-VII-2016.

[22] Sant Joan Pau II, Homilia, 4-
V-2003.

[23] És Crist que passa, n. 64.

[24] Sant Joan Pau II, Enc. Dives in
Misericordia (30-XI-1980), n. 5.

[25] És Crist que passa, n. 66.

[26] F. Ocáriz – I. de Celaya, Vivir
como hijos de Dios, Eunsa, Pamplona
1993, p. 54.

[27] És Crist que passa, n. 66.

[28] Cfr. F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.



pdf | document generat
automàticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/nous-

mediterranis-i-aquella-primera-oracio-
de-fill-de-deu/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/nous-mediterranis-i-aquella-primera-oracio-de-fill-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/nous-mediterranis-i-aquella-primera-oracio-de-fill-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/nous-mediterranis-i-aquella-primera-oracio-de-fill-de-deu/
https://opusdei.org/ca-es/article/nous-mediterranis-i-aquella-primera-oracio-de-fill-de-deu/

	Nous mediterranis (I): «Aquella primera oració de fill de Déu»

