
opusdei.org

Al taller de Josep

Aquest és el text i la lectura de
l'homilia de sant Josepmaria “Al
taller de Josep” publicada a “És
Crist que passa” i pronunciada
el 19 de març de 1963, festa de
Sant Josep.

18/03/2020

Disponible també a Soundcloud, 
ivoox

https://soundcloud.com/opusdei-international/es-crist-que-passa-al-taller-de-josep?in=opusdei-international/sets/es-crist-que-passa-catala&utm_source=clipboard&utm_medium=text&utm_campaign=social_sharing
https://go.ivoox.com/rf/65124197


Tota l'Església reconeix sant Josep
com a protector i patró seu. Al llarg
dels segles se n’ha parlat, subratllant
aspectes diversos de la seva vida,
contínuament fidel a la missió que
Déu li havia confiat. Per això, de fa
molts anys, m’agrada d’invocar-lo
amb un títol entranyable: El Nostre
Pare i Senyor.

Sant Josep és realment Pare i Senyor,
que protegeix i acompanya en el seu
camí terrenal els qui el veneren, tal
com va protegir i acompanyar Jesús
mentre creixia i es feia home. Tot
tractant-lo, hom descobreix que el
Sant Patriarca és, a més a més,
Mestre de vida interior: perquè ens
ensenya de conèixer Jesús, de
conviure-hi, de saber-nos part de la
família de Déu. Sant Josep ens dóna
aquestes lliçons essent, com ho va
ser, un home corrent, un pare de
família, un treballador que es
guanyava la vida amb l’esforç de les
seves mans. I aquest fet també té, per



a nosaltres, un significat que és
motiu de reflexió i alegria.

En celebrar avui la festa, vull evocar
la seva figura, duent a la memòria
allò, que l'Evangeli ens diu d'ell,
perquè així puguem descobrir més
bé allò que Déu ens transmet a través
de la vida senzilla de l'Espòs de Santa
Maria.

La figura de Sant Josep a l'Evangeli

Tant sant Mateu com sant Lluc ens
parlen de sant Josep com d’un baró
que descendia d’una nissaga il·lustre:
la de David i Salomó, reis d’lsrael. Els
detalls d’aquesta ascendència són
històricament una mica confusos: no
sabem quina de les dues genealogies
que aporten els evangelistes,
correspon a Maria ―Mare de Jesús
segons la carn― i quina correspon a
sant Josep, que era el seu pare segons
la llei jueva. Ni sabem si la ciutat
nadiua de sant Josep fou Betlem, on



va anar a empadronar-se, o Natzaret,
on vivia i treballava.

Sabem, en canvi, que no era una
persona rica: era un treballador, com
n’hi ha milions a tot el món; exercia
l’ofici fatigant i humil que Déu havia
triat per a si mateix, en prendre la
nostra carn, i en voler viure trenta
anys com un més entre nosaltres.

La Sagrada Escriptura diu que Jesús
era artesà. Hi ha uns quants Pares
que afegeixen que va ser fuster. Sant
Justí, parlant de la vida de treball de
Jesús, afirma que feia arades i jous;
[1] i potser, basant-se en aquestes
paraules, sant Isidor de Sevilla
conclou que Josep era ferrer. Sigui
com sigui, fou un obrer que
treballava al servei dels seus
conciutadans, que tenia una habilitat
manual, fruit d’anys d’esforç i de
suor.

De les narracions evangèliques es
desprèn la gran personalitat humana



de Josep: en cap moment no se’ns
apareix com un home apocat o
espantat davant la vida; al contrari,
sap afrontar els problemes, tirar
endavant en les situacions difícils,
assumir amb responsabilitat i
iniciativa les feines que li són
encomanades.

No estic d’acord amb la manera
clàssica de representar sant Josep
com un home vell, encara que ho
hagin fet amb la bona intenció de
destacar la perpètua virginitat de
Maria. Jo me l’afiguro jove, fort,
potser amb alguns anys més que no
pas Nostra Senyora, però en la
plenitud de l’edat i de l’energia
humana.

Per viure la virtut de la castedat, no
cal esperar ser vell o mancar de
vigor. La puresa neix de l’amor i, per
a l’amor net, no són obstacles la
robustesa i l’alegria de la joventut.
Joves eren el cor i el cos de Sant Josep



en contraure matrimoni amb Maria,
quan va saber el misteri de la seva
Maternitat divina, quan visqué amb
Ella respectant la integritat que Déu
volia llegar al món, com un senyal
més de la seva vinguda entre les
criatures. Qui no sigui capaç
d’entendre un amor així, sap molt
poc què és el veritable amor i
desconeix del tot el sentit cristià de la
castedat.

Josep era, dèiem, un artesà de
Galilea, un home com tants d’altres. I
¿què pot esperar de la vida un
habitant d’un poblet perdut, com ho
era Natzaret? Només treball, cada
dia, sempre amb el mateix esforç. I,
en acabar la jornada, una casa pobra
i petita per prendre el descans i
recomençar la feina l’endemà.

Però el nom de Josep vol dir, en
hebreu, Déu hi afegirà. Déu afegeix, a
la vida santa dels qui acompleixen la
seva voluntat dimensions



insospitades: la cosa important, allò
que dóna valor a tot, allò que és diví.
Déu, a la vida humil i santa de Josep,
hi afegí ―si m’és permès de dir-ho
així― la vida de la Verge Maria i la
de Jesús, Senyor Nostre. Déu no es
deixa guanyar mai en generositat.
Josep podia fer seves les paraules
que digué santa Maria, la seva
Esposa: Quia fecit mihi magna qui
potens est, ha fet en mi coses grans
Aquell que és totpoderós, quia
respexit humilitatem perquè es va
fixar en la meva petitesa.[2]

Josep era efectivament un home
corrent, en el qual Déu va confiar per
obrar coses grans. Sabé viure, tal
com el Senyor volia, tots i cadascun
dels esdeveniments que van
compondre la seva vida. Per això,
l’Escriptura Santa exalça Josep
afirmant que era just.[3] I, en el
llenguatge hebreu, just vol dir pietós,
servidor irreprotxable de Déu,
complidor de la voluntat divina;[4]



d’altres vegades vol dir bo i caritatiu
amb el proïsme.[5] En un mot, el just
és aquell qui estima Déu i demostra
aquest amor complint els seus
manaments i orientant tota la seva
vida cap al servei dels seus germans,
tots els altres homes.

La fe, l’amor i l’esperança de Josep

La justícia no està en la mera
submissió a una regla: la rectitud ha
de néixer de dins, ha de ser fonda,
vital, perquè el just viu de la fe.[6]
Viure de la fe: aquestes paraules que
foren després tantes vegades tema de
meditació per a l’apòstol Pau, es
veuen realitzades amb escreix en
sant Josep. El seu compliment de la
voluntat de Déu no és rutinari ni
formalista, sinó espontani i profund.
La llei que vivia tot jueu practicant
no fou per a ell un simple codi ni cap
recopilació freda de preceptes, sinó
una expressió de la voluntat de Déu
viu. Per això va saber reconèixer la



veu del Senyor quan se li manifestà
inesperada, sorprenent.

Perquè la història del sant Patriarca
fou una vida senzilla, però no una
vida fàcil. Després d’uns moments
d’angoixa sap que el Fill de Maria ha
estat concebut per obra de l'Esperit
Sant. I aquest Infant, Fill de Déu,
descendent de David segons la carn,
neix en una cova. Uns Àngels
celebren el seu naixement i unes
personalitats de terres llunyanes
vénen a adorar-lo, però el rei de
Judea desitja la seva mort, i cal fugir.
El Fill de Déu és, en aparença, un nen
indefens que viurà a Egipte.

Quan narra aquestes escenes en el
seu Evangeli, sant Mateu posa
constantment en relleu la fidelitat de
Josep, que compleix els manaments
de Déu sense vacil·lacions, bé que de
vegades aquells mandats li poguessin
semblar obscurs de sentit, o se li



n’ocultés la connexió amb la resta
dels plans divins.

En moltes ocasions, els Pares de
l'Església i els autors espirituals fan
ressaltar aquesta fermesa de la fe de
sant Josep. Referint-se a les paraules
de l'Àngel que li mana de fugir
d'Herodes i de refugiar-se a Egipte,[7]
el Crisòstom comenta: En sentir-ho,
Josep no es va escandalitzar ni va dir:
això sembla un enigma. Vós mateix
fèieu saber no fa gaire que Ell salvaria
el seu poble, i ara no és capaç ni de
salvar-se Ell mateix, sinó que tenim
necessitat de fugir, d’emprendre un
viatge i de patir un llarg
desplaçament: això està en contra del
que ens vau prometre. Josep no
discorre així, perquè és un baró fidel.
Tampoc no pregunta sobre el temps
del retorn, malgrat que l'Àngel l’havia
deixat indeterminat, ja que li havia
dit: estigues allí ―a Egipte― fins que
jo t’ho digui. I malgrat tot no per això
no es crea dificultats, sinó que obeeix i



creu i suporta totes les proves
alegrement.[8]

La fe de Josep no vacil·la, la seva
obediència és sempre estricta i
ràpida. Per comprendre millor
aquesta lliçó que aquí ens dóna el
Sant Patriarca, és bo que considerem
que la seva fe és activa, i que la seva
docilitat no presenta l’actitud de
l’obediència de qui es deixa
arrossegar pels esdeveniments.
Perquè la fe cristiana és l’extrem a
més oposat al conformisme, o a la
manca d’activitat i d’energia
interiors.

Josep es va abandonar sense reserves
en les mans de Déu, però mai no va
refusar de reflexionar sobre els
esdeveniments, i així pogué obtenir
del Senyor aquest grau
d’intel·ligència de les obres de Déu,
que és la veritable saviesa. D’aquesta
manera aprengué a poc a poc que els
designis sobrenaturals tenen una



coherència divina, que de vegades
està en contradicció amb els plans
humans.

En les diverses circumstàncies de la
seva vida, el Patriarca no renuncia a
pensar, ni abdica de la seva
responsabilitat. Al contrari: posa al
servei de la fe tota la seva
experiència humana. Quan torna
d’Egipte, en sentir dir que Arquelau
regnava a la Judea en lloc del seu pare
Herodes, tingué por d’anar-hi.[9] Ha
après de moure’s dintre del pla diví i,
com a confirmació que efectivament
Déu vol això que ell entreveu, rep la
indicació de retirar-se a Galilea.

Així fou la fe de sant Josep: plena,
confiada, íntegra, manifestada en un
lliurament eficaç a la voluntat de
Déu, en una obediència intel·ligent. l,
amb la fe, la caritat, l’amor. La seva
fe es fon amb l'Amor: amb l’amor de
Déu que complia les promeses fetes a
Abraham, a Jacob, a Moisès; amb



l’afecte d’espòs envers Maria, i amb
l’afecte de pare envers Jesús. Fe i
amor en l’esperança de la gran
missió que Déu, servint-se d'ell
també ―un fuster de Galilea―,
estava iniciant en el món: la
redempció dels homes.

Fe, amor, esperança: aquests són els
eixos de la vida de sant Josep i els de
tota vida cristiana. La donació de
sant Josep es presenta trenada
d’amor fidel, de fe amorosa,
d’esperança confiada. Per això la
seva festa és un bon moment perquè
tots renovem el nostre lliurament a
la vocació de cristians que a cadascú
de nosaltres ha concedit el Senyor.

Quan un hom desitja sincerament
viure de fe, d’amor i d’esperança, la
renovació d’aquell lliurament no és
tornar a prendre quelcom que estava
en desús. Renovar-se, quan hi ha fe,
amor i esperança, és mantenir-se en
les mans de Déu, malgrat els errors



personals, les caigudes, les febleses:
és confirmar un camí de fidelitat.
Renovar el lliurament és renovar, ho
torno a dir, la fidelitat a allò que el
Senyor vol de nosaltres: estimar amb
obres.

L’amor té necessàriament les seves
manifestacions característiques.
Alguns cops es parla de l’amor com si
fos un impuls envers la satisfacció
pròpia, o bé un mer recurs per
completar egoistament la pròpia
personalitat. I no és així: amor
veritable és sortir de si mateix, és
donar-se. L’amor comporta alegria,
però és una alegria que té les arrels
en forma de creu. Mentre estiguem a
la terra i no hàgim arribat a la
plenitud de la vida futura, no hi pot
haver amor veritable sense una
experiència del sacrifici, del dolor.
Un dolor que s’assaboreix, que és
amable, que és una font de fruïció
íntima, bé que dolor real, perquè
suposa vèncer el propi egoisme, i



prendre l'Amor com a regla de totes i
de cadascuna de les nostres accions.

Les obres de l'Amor sempre són
grans, encara que en aparença es
tracti de coses petites. Déu s’ha
acostat als homes, pobres criatures, i
ens ha dit que ens estima: Deliciae
meae esse cum filiis hominum,[10] les
meves delícies són amb els fills dels
homes. El Senyor ens dóna a
conèixer que tot té importància: les
accions que, amb els ulls humans,
considerem extraordinàries; aquelles
altres que, en canvi, qualifiquem de
poca categoria. Res no es perd. Cap
home no és menyspreat per Déu.
Tothom, seguint cadascú la pròpia
vocació ―a la llar, en la professió o
ofici, en el compliment de les
obligacions del propi estat, en els
deures de ciutadà, en l’exercici dels
drets―, és cridat a participar del
regne dels cels.



Això ens ensenya la vida de sant
Josep: senzilla, normal i ordinària,
feta d’anys de treball sempre igual,
de dies humanament monòtons que
se succeeixen els uns als altres. Ho he
pensat molts cops en meditar sobre
la figura de sant Josep, i aquesta és
una de les raons que fa que senti per
ell una devoció especial.

Quan en el seu discurs de clausura de
la primera sessió del Concili Vaticà II,
el passat 8 de desembre, el Sant Pare
Joan XXIII va anunciar que en el
cànon de la missa s’esmentaria el
nom de sant Josep, una altíssima
personalitat eclesiàstica em va trucar
de seguida per telèfon per dir-me: 
Rallegramenti! Felicitats!: en sentir
aquest anunci he pensat de seguida en
vostè, en l’alegria que li haurà fet. I
era així: perquè en l’assemblea
conciliar, que representa l’Església
entera reunida en l'Esperit Sant, hom
proclama l’immens valor
sobrenatural de la vida de sant Josep,



el valor d’una vida senzilla de treball
amb vista a Déu, en total
acompliment de la divina voluntat.

Santificar el treball, santificar-se
en el treball, santificar amb el
treball

Descrivint l’esperit de la institució a
la qual he dedicat la vida, l’Opus Dei,
he dit que es recolza, com si fos el
seu eix, en el treball ordinari, en el
treball professional exercit enmig del
món. La vocació divina ens dóna una
missió, ens invita a participar en la
tasca única de l'Església, per ésser
així testimoni de Crist davant els
nostres iguals els honres i menar
totes les coses cap a Déu.

La vocació encén una llum que ens fa
reconèixer el sentit de la nostra
existència. És el fet de convèncer-se,
amb la resplendor de la fe, del
perquè de la nostra realitat terrenal.
La nostra vida, la present, la passada
i la que vindrà, pren un nou relleu,



una profunditat que abans no
sospitàvem. Tots els fets i
esdeveniments ocupen ara el seu
veritable lloc: entenem on vol
conduir-nos el Senyor, i ens sentim
com emportats per aquest encàrrec
que se’ns confia.

Déu ens treu de les tenebres de la
nostra ignorància, del nostre camí
incert entre les incidències de la
història, i ens crida amb veu forta,
com un dia ho féu amb Pere i
Andreu: Venite post me, et faciam vos
fieri piscatores hominum,[11] seguiu-
me i us faré pescadors d’homes, sigui
quin sigui el lloc que ocupeu en el
món.

Qui viu de fe, pot trobar la dificultat i
la lluita, el dolor i fins i tot
l’amargura, però mai no trobarà el
desànim ni l’angoixa perquè sap que
la seva vida serveix, sap per què ha
vingut a aquesta terra. Ego sum lux
mundi ―exclamà Crist―; qui sequitur



me non ambulat in tenebris, sed
habebit lumen vitae.[12] Jo sóc la llum
del món; qui em segueix no caminarà
a les fosques, sinó que tindrà la llum
de la vida.

Per merèixer aquesta llum de Déu cal
estimar, tenir la humilitat de
reconèixer la nostra necessitat
d’ésser salvats, i de dir amb Pere: 
Senyor, a qui recorrerem? Vós teniu
paraules de vida eterna, i nosaltres
hem cregut i sabem que Vós sou Crist,
el Fill de Déu.[13] Si de veritat actuem
així, si deixem entrar en el nostre cor
la crida de Déu, podrem repetir
també amb veritat que no caminem a
les fosques, puix que per damunt de
les nostres misèries i dels nostres
defectes personals resplendeix la
llum de Déu, talment com el sol
resplendeix sobre la tempesta.

La fe i la vocació de cristians afecten
tota la nostra existència, i no una
part tan sols. Les relaciona amb Déu



són necessàriament relacions de
donació, i assumeixen un sentit de
totalitat. L’actitud de l’home de fe és
mirar la vida, en totes les seves
dimensions, des d’una perspectiva
nova: aquella que ens dóna Déu.

Vosaltres que avui celebreu amb mi
aquesta festa de sant Josep, sou tots
homes dedicats al treball en diverses
professions humanes, formeu
diverses llars, pertanyeu a distintes
nacions, races i llengües. Us heu
educat en aules de centres docents o
en tallers i oficines, heu exercit
durant anys la vostra professió, heu
entaulat relacions professionals i
personals amb els vostres companys,
heu participat en la solució dels
problemes col·lectius de les vostres
empreses i de la vostra societat.

Doncs bé: us recordo, una altra
vegada, que tot això no és fora dels
plans divins. La vostra vocació
humana és part, i una part



important, de la vostra vocació
divina. Aquesta és la raó per la qual
us heu de santificar, tot contribuint a
la santificació dels altres, dels vostres
iguals, justament santificant el vostre
treball i el vostre ambient: aquesta
professió o ofici que omple els
vostres dies, que dóna una fesomia
peculiar a la vostra personalitat
humana, que és la vostra manera
d’estar en el món; aquesta llar,
aquesta família vostra; i aquesta
nació, on heu nascut i l’estimeu.

El treball acompanya inevitablement
la vida de l’home damunt la terra.
Amb ell apareixen l’esforç, la fatiga,
el cansament: manifestacions del
dolor i de la lluita que formen part
de la nostra existència humana
actual, i que són signes de la realitat
del pecat i de la necessitat de la
redempció. Però el treball en si
mateix no és cap pena, ni cap
maledicció o càstig: els qui així



parlen no han llegit bé l'Escriptura
Santa.

És hora que els cristians diguem ben
alt que el treball és un do de Déu, i
que no té cap sentit dividir els homes
en diverses categories segons el tipus
de feina, considerant unes tasques
més nobles que altres. El treball, tot
treball, és testimoni de la dignitat de
l’home, del seu domini sobre la
creació. És una ocasió del
desenvolupament de la pròpia
personalitat. És un vincle d’unió amb
els altres éssers, una font de recursos
per a sostenir la pròpia família; un
mitjà de contribuir a la millora de la
societat en la qual hom viu, i al
progrés de tota la Humanitat.

Per a un cristià, aquestes
perspectives s’allarguen i amplien.
Perquè el treball apareix com una
participació en l’obra creadora de
Déu que, en crear l’home, el beneí tot
dient-li: Procreeu i multipliqueu-vos,



empleneu la terra i domineu-la, i
sotmeteu els peixos del mar i els
ocells del cel, i totes les bèsties que es
mouen damunt la terra.[14] Perquè,
a més a més, en haver estat assumit
per Crist, el treball se’ns presenta
com una realitat redimida i
redemptora: no solament és l’àmbit
en què l’home viu, sinó mitjà i camí
de santedat, realitat santificable i
santificadora.

Convé no oblidar, per tant, que
aquesta dignitat del treball està
fundada en l'Amor. El gran privilegi
de l’home és de poder estimar,
transcendint així allò que és efímer i
transitori. Pot estimar les altres
criatures, dir un tu i un jo plens de
sentit. I pot estimar Déu, que ens
obre les portes del cel, que ens fa
membres de la seva família, que ens
autoritza a parlar-li també de tu a Tu,
cara a cara.



Per això l’home no ha de limitar-se a
fer coses, a construir objectes. El
treball neix de l’amor, manifesta
l’amor, s’ordena devers l’amor.
Reconeixem Déu no solament en
l’espectacle de la natura, sinó també
en l’experiència de la nostra pròpia
labor, del nostre esforç. Així el
treball esdevé oració, acció de gràcies
perquè ens sabem col·locats per Déu
a la terra, estimats per Ell, hereus de
les seves promeses. És just que se’ns
digui: Tant si mengeu, doncs, com si
beveu, com si feu qualsevol altra cosa,
feu-ho tot a glòria de Déu.[15]

El treball professional també és
apostolat, ocasió de donació als altres
homes, per revelar-los Crist i portar-
los cap a Déu Pare, conseqüència de
la caritat que l'Esperit Sant vessa en
les ànimes. Entre les indicacions que
sant Pau fa als efesis, sobre com s’ha
de manifestar el canvi que en ells
mateixos ha suposat la conversió, la
crida al cristianisme, hi trobem



aquesta: el qui robava, que ja no robi,
sinó que més aviat treballi amb les
pròpies mans, fent feines útils, perquè
pugui ajudar el qui passa necessitat.
[16] Els homes tenen necessitat del
pa de la terra que sostingui llurs
vides, i també del pa del cel que
il·lumini i doni escalfor als cors. Amb
el vostre treball, amb les iniciatives
que hom promogui partint d’aquesta
tasca, en les vostres converses, en el
vostre tracte, podeu concretar, i en
teniu el deure, aquest precepte
apostòlic.

Si treballem amb aquest esperit, la
nostra vida, enmig de les limitacions
pròpies de la condició terrenal, serà
un avenç de la glòria del cel,
d’aquesta comunitat amb Déu i amb
els sants, on només regnarà l’amor,
la pròpia donació, la fidelitat,
l’amistat, l’alegria. En la vostra
ocupació professional, ordinària i
corrent, trobareu la matèria ―real,
consistent, valuosa― per realitzar



tota la vida cristiana, per actualitzar
la gràcia que ens ve de Crist.

En aquesta feina professional vostra,
feta de cara a Déu, es posaran en joc
la fe, l’esperança i la caritat. Les
seves incidències, les relacions i
problemes que el vostre treball
comporta, alimentaran la vostra
oració. L’esforç per tirar endavant la
vostra ocupació ordinària, serà una
ocasió de viure aquesta Creu que és
essencial per al cristià. L’experiència
de la vostra feblesa, els fracassos que
existeixen sempre en tot esforç
humà, us donaran més realisme, més
humilitat, més comprensió amb els
altres. Els èxits i les alegries us
invitaran a donar gràcies, i a pensar
que no viviu per a vosaltres
mateixos, sinó per al servei dels
altres i de Déu.

Per a servir, servir

Per comportar-se així, per santificar
la professió, cal, en primer lloc,



treballar bé, amb serietat humana i
sobrenatural. Vull recordar ara, per
contrast, allò que explica un
d’aquells antics relats dels evangelis
apòcrifs: El pare de Jesús, que era
fuster, feia arades i jous. Una vegada
―continua la narració― li fou
encarregat un llit, per certa persona
de bona posició. Però va resultar que
un dels bancals era més curt que
l’altre i Josep es trobà sense saber què
fer. Aleshores el Nen Jesús digué al
seu pare: poseu a terra tots dos pals i
igualeu-los d’un cap. Així ho féu Josep.
Jesús anà a l’altra banda, prengué el
bancal més curt i l’estirà, i el va
deixar tan llarg com l’altre. Josep, el
seu pare, restà admirat en veure el
prodigi, i omplí el Nen d’abraçades i
petons, tot dient: Feliç de mi, perquè
Déu m’ha donat aquest Nen.[17]

Josep no devia donar gràcies a Déu
per aquests motius; la seva feina no
podia ésser així. Sant Josep no és
l’home de les solucions fàcils i



miracleres, sinó l’home de la
perseverança, de l’esforç i ―quan
convé― de l’enginy. El cristià sap que
Déu fa miracles: que en va fer fa
molts segles, que va continuar fent-
ne després i que continua fent-ne
ara, perquè non est abbreviata manus
Domini,[18] no ha minvat el poder de
Déu.

Però els miracles són una
manifestació de l’omnipotència
salvadora de Déu, i no un expedient
per a resoldre les conseqüències de
la ineptitud o per a facilitar la nostra
comoditat. El miracle que us demana
el Senyor és la perseverança en la
vostra vocació cristiana i divina, la
santificació del treball de cada dia: el
miracle de convertir la prosa diària
en hendecasíl·labs, en vers heroic,
per l’amor que poseu en la vostra
ocupació habitual. Aquí us espera
Déu, de tal manera que sigueu
ànimes amb sentit de responsabilitat,



amb afany apostòlic, amb
competència professional.

Per això, com a lema per al vostre
treball, puc indicar-vos aquest: per a
servir, servir. Perquè, en primer lloc,
per fer les coses, cal saber acabar-les.
No crec en la rectitud d’intenció de
qui no s’esforça a assolir la
competència necessària, amb el fi
d’acomplir com cal les feines que li
han estat encomanades. No n’hi ha
prou amb voler fer el bé, sinó que se
n’ha de saber fer bé. I si realment ho
volem, aquest desig es traduirà en
l’afany de posar els mitjans adients
per deixar les coses acabades, amb
perfecció humana.

Però també aquest servei humà,
aquesta capacitat que podríem
anomenar tècnica, saber bé el seu
ofici, ha d’anar informat per una
característica que fou fonamental en
la feina de sant Josep i que hauria
d’ésser fonamental en tot cristià:



l’esperit de servei, el desig de
treballar per tal de contribuir al bé
dels altres homes. El treball de Josep
no fou una labor mirant a
l’autoafirmació, per bé que la
dedicació a una vida operativa hagi
forjat en ell una personalitat madura,
ben dibuixada. El Patriarca
treballava amb la consciència de
complir la voluntat de Déu, pensant
en el bé dels seus, Jesús i Maria, i
tenint present el bé de tots els
habitants de la petita Natzaret.

A Natzaret, Josep devia ésser un dels
pocs artesans, si és que no era l’únic.
Un fuster, possiblement. Però, com
sol passar en els pobles petits, també
devia ésser capaç de fer altres coses:
tornar a engegar el molí, que no
anava, o tapar abans de l’hivern les
escletxes d’un sostre. Josep treia
molta gent de qualsevol destret, sens
dubte, amb un treball ben enllestit.
La seva feina professional era una
ocupació ben orientada envers el



servei, per fer agradable la vida a les
altres famílies del vilatge, i
acompanyada d’un somriure, d’una
paraula amable, d’un comentari fet
com de passada, però que retorna la
fe i l’alegria a qui està a punt de
perdre-les.

A vegades, si es tractava de persones
més pobres que ell, Josep devia
treballar acceptant quelcom de poca
vàlua i deixant l’altra persona amb la
satisfacció de pensar que havia
pagat. Normalment, Josep devia
cobrar un preu que fos de raó, ni més
ni menys. Devia saber exigir allò que
en justícia li era degut, ja que la
fidelitat a Déu no pot suposar la
renúncia a drets que de fet són
deures: sant Josep havia d’exigir allò
que era just, perquè amb la
recompensa d’aquest treball havia de
mantenir la Família que Déu li havia
encomanat.



L’exigència del dret propi no ha
d’ésser el fruit d’un egoisme
individualista. Ningú no estima la
justícia si no estima de veure-la
complida en relació amb els altres.
Com tampoc no és lícit de tancar-se
en una religiositat còmoda, oblidant
les necessitats dels altres. Qui desitja
ésser just als ulls de Déu, s’esforça
també per fer que la justícia
s’esdevingui de fet entre els homes. I
no tan sols pel bon motiu que no
sigui injuriat el nom de Déu, sinó
perquè ésser cristià significa aplegar
totes les instàncies nobles que hi ha
en tot quefer humà. Parafrasejant un
text conegut de l’apòstol sant Joan,
[19] es pot dir que qui afirma que és
just amb Déu però no ho és davant
els altres homes, menteix: i la veritat
no habita en ell.

Com tots els cristians que visquérem
aquell moment, també vaig rebre
amb emoció i alegria la decisió de
celebrar la festa litúrgica de sant



Josep Obrer. Aquesta festa, que és
una canonització del valor diví del
treball, ens mostra de quina manera
l’Església, en la seva vida col·lectiva i
pública, és fa ressò de les veritats
centrals de l’Evangeli, que Déu vol
que siguin meditades especialment
en aquesta època nostra.

Ja hem parlat molt d’aquest tema en
d’altres ocasions, però permeteu-me
d’insistir novament en la naturalitat i
en la senzillesa de la vida de sant
Josep, que no es distanciava dels seus
conveïns ni posava entremig tanques
innecessàries.

Per això, encara que potser
convingui en alguns moments o en
algunes situacions, d’ordinari no
m’agrada parlar d’obrers catòlics,
d’enginyers catòlics, de metges
catòlics, etc., com si es tractés d’una
espècie dins un gènere, com si els
catòlics forméssiu un grupet separat
dels altres, talment que fa l’efecte



que hi ha un fossat entre els cristians
i la resta de la Humanitat. Respecto
l’opinió oposada, però penso que és
molt més propi parlar d’obrers que
son catòlics, o de catòlics que són
obrers; d’enginyers que són catòlics o
de catòlics que són enginyers. Perquè
l’home que té fe i exerceix una
professió intel·lectual, tècnica o
manual, és i se sent unit als altres,
igual que els altres amb els mateixos
drets i obligacions, amb el mateix
desig de millorar, amb el mateix
afany d’enfrontar-se amb els
problemes comuns i de trobar-hi
solució.

El catòlic, assumint tot això, sabrà fer
de la seva vida diària un testimoni de
fe, d’esperança i de caritat; testimoni
senzill, normal, sense necessitat de
manifestacions aparatoses, posant en
relleu ―amb la coherència de la seva
vida― la presencia constant de
l’Església en el món, ja que tots els
catòlics són ells mateixos Església,



per tal com són membres, amb ple
dret, de l’únic Poble de Déu.

El tracte de Josep amb Jesús

Ja fa temps que m’agrada de recitar
una commovedora invocació a sant
Josep, que l’Església mateixa ens
proposa, entre les oracions
preparatòries de la missa: Josep, baró
benaurat i feliç, a qui fou concedit de
veure i sentir el Déu, que molts reis
volgueren veure i oir i no oïren ni
veieren. I no solament veure’l i oir-lo,
sinó dur-lo en braços, besar-lo, vestir-
lo i custodiar-lo: pregueu per
nosaltres. Aquesta oració ens servirà
per a entrar a l’últim tema que tocaré
avui: el tracte entranyable de Josep
amb Jesús.

Per a sant Josep, la vida de Jesús fou
un descobriment continu de la
pròpia vocació. Recordàvem abans
aquells primers anys plens de
circumstàncies en contrast aparent:
glorificació i fugida, majestuositat



dels Mags i pobresa del portal, cant
dels Àngels i silenci dels homes.
Quan arriba el moment de presentar
el Nen al Temple, Josep, que porta
l’ofrena modesta d’un parell de
tórtores, veu com Simeó i Anna
proclamen que Jesús és el Messies. El
seu pare i la seva mare escoltaven
amb admiració les coses que deien
d’ell,[20] diu sant Lluc. Més
endavant, quan l’Infant roman dins
el Temple sense que Maria i Josep ho
sàpiguen, en trobar-lo novament
després de cercar-lo tres dies, el
mateix evangelista narra que se’n
meravellaren.[21]

Josep se sorprèn. Josep s’admira. Déu
li va revelant els seus designis i ell
s’esforça per entendre’ls. Com tota
ànima que vol seguir Jesús de prop,
descobreix de seguida que no és
possible de caminar amb el pas
cansat, que la rutina no hi cap.
Perquè Déu no es conforma amb
l’estabilitat en un nivell aconseguit,



amb el descans en allò que ja té. Déu
exigeix contínuament més i els seus
camins no són els nostres camins
humans. Sant Josep, com cap home
abans o desprès d’ell, ha après de
Jesús com estar atent per reconèixer
les meravelles de Déu, com tenir
l’ànima i el cor oberts.

Però si Josep ha après de Jesús per
viure d’una manera divina, gosaria
dir que quant a allò que és humà, ha
ensenyat moltes coses al Fill de Déu.
Hi ha quelcom que no m’acaba
d’agradar en el títol de pare putatiu,
amb el qual Josep és designat a
vegades, perquè perilla de fer pensar
que les relacions entre Josep i Jesús
eren fredes i exteriors. Certament, la
nostra fe ens diu que no era pare
segons la carn, però aquesta
paternitat no és pas l’única.

A Josep ―llegim en un sermó de Sant
Agustí― no solament li és degut el
nom de pare, sinó que el mereix, ho és



més que ningú. I en acabat afegeix: ¿I
com ho era, de pare? Tant més
profundament pare com més casta fou
la seva paternitat. N’hi havia que es
pensaven que era pare de Nostre
Senyor Jesucrist, de la mateixa
manera que són pares els altres, que
engendren segons la carn, i no
solament reben llurs fills com a fruit
del seu afecte espiritual. Per això diu
Sant Lluc: hom creia que era pare de
Jesús. ¿Per què diu només que hom
creia? Perquè el pensament i el judici
humans es refereixen a allò que sol
esdevenir-se entre els homes. I el
Senyor no nasqué del germen de
Josep. Això no obstant, a la pietat i a
la caritat de Josep, li nasqué un fill de
la Verge Maria, que era Fill de Déu.
[22]

Josep estimà Jesús com un pare
estima el fill, el tractà donant-li tot el
millor que tenia. Josep, tenint cura
d’aquell Infant com li fou manat, féu
de Jesús un artesà: li transmeté el seu



ofici. Per això els veïns de Natzaret
parlaran de Jesús, anomenant-lo
indistintament faber i fabri filius:[23]
menestral i fill del menestral. Jesús
va treballar al taller de Josep i al
costat de Josep. ¿Com devia ésser
Josep, com havia obrat en ell la
gràcia, per a ésser capaç de dur a
terme la feina de fer anar endavant
el Fill de Déu en allò que és humà?

Perquè Jesús havia d’assemblar-se a
Josep: en la forma de treballar, en
trets del seu caràcter, en la manera
de parlar. Allò que ha estat la
infantesa i la jovenesa de Jesús i, per
tant, el seu tracte amb Josep, es
reflecteix en el realisme de Jesús, en
el seu esperit d’observació, en la seva
manera d’asseure’s a taula i de
llescar el pa, en el seu gust per
exposar la doctrina d’una manera
concreta prenent exemple de les
coses de la vida ordinària.



No és possible desconèixer la
sublimitat del misteri. Aquest Jesús
que és home, que parla amb l’accent
d’una regió determinada d’Israel,
que s’assembla a un menestral
anomenat Josep, aquest és el Fill de
Déu. I qui és que pot ensenyar res a
Déu? Però és realment home, i viu
normalment: primer com un nen,
després com un xicot, que ajuda en el
taller de Josep; finalment com un
home madur, en la plenitud de l’edat.
Jesús creixia en saviesa, en edat i en
gràcia davant de Déu i davant dels
homes.[24]

Josep ha estat, quant a allò que és
humà, mestre de Jesús; l’ha tractat
diàriament, amb un afecte delicat, i
n’ha tingut cura amb una abnegació
alegre. ¿No és això una bona raó
perquè considerem aquest baró just,
aquest Sant Patriarca en qui culmina
la fe de l’Antiga Aliança, com a
Mestre de vida interior? La vida
interior no és res més que el tracte



assidu i íntim amb Crist, per a
identificar-nos-hi. I Josep sabrà dir-
nos moltes coses sobre Jesús. Per
això, no en deixeu mai la devoció, ite
ad Ioseph, com ha dit la tradició
cristiana amb una frase presa de
l’Antic Testament.[25]

Mestre de vida interior, treballador
aferrat a la feina, servidor fidel de
Déu en relació contínua amb Jesús:
aquest és Josep. Ite ad Ioseph. Amb
Sant Josep, el cristià aprèn què és ser
de Déu i estar plenament entre els
homes, santificant el món. Tracteu
Josep i trobareu Jesús. Tracteu Josep i
trobareu Maria, la qual sempre va
omplir de pau l’amable taller de
Natzaret.

[1] St. Justí, Dialogus cum Tryphone,
88, 2, 8 (PG 6, 687).

[2] Lc I, 48-49.



[3] Cfr. Mt I, 19.

[4] Cfr. Gen VII, 1; XVIII, 23-32; Ez
XVIII, 5 ss; Prv XII, 10.

[5] Cfr. Tob VII, 5; IX, 9.

[6] Hab II, 4.

[7] Cfr. Mt II, 13.

[8] St. Joan Crisòstom, In Matthaeum
homiliae, 8, 3 (PL 57, 85)

[9] Mt II, 22.

[10] Prv VIII, 31.

[11] Mt IV, 19.

[12] Ioh VIII, 12.

[13] Ioh VI, 69-70.

[14] Gen I, 28

[15] 1 Cor X, 31

[16] Eph IV, 28.



[17] Evangeli de la infància,
falsament atribuït a l’apòstol Tomàs,
n. 13; en Los evangelios apócrifos,
edició de A. Santos Otero, Madrid,
1956, p. 314-315.

[18] Is LIX, 1.

[19] Cfr. 1 Ioh IV, 20.

[20] Lc II, 33.

[21] Lc II, 48.

[22] Sant Agustí, Sermo 51, 20 (PL 38,
351).

[23] Mc VI, 3; Mt XIII, 55.

[24] Lc II, 52.

[25] Gen XLI, 55.

pdf | document generat
automàticament des de https://

https://opusdei.org/ca-es/article/mp3-per-pregar-en-la-festa-de-sant-josep/


opusdei.org/ca-es/article/mp3-per-
pregar-en-la-festa-de-sant-josep/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/mp3-per-pregar-en-la-festa-de-sant-josep/
https://opusdei.org/ca-es/article/mp3-per-pregar-en-la-festa-de-sant-josep/

	Al taller de Josep

