opusdei.org

Molt humans, molt
divins (XX): Cal fer-
ho i és de justicia

La justicia comenga per la
nostra relacié amb Déu, que
troba el seu enfocament exacte
en una actitud clau: agraiment.

30/07/2023

Jesus parla per a tothom. Els
pescadors escolten amb gust parlar
d’una xarxa d’arrossegament (Mt 13,
47-52), els agricultors s’entretenen
discernint quins son els criteris
perque una llavor doni un fruit



durador (Mt 13, 2-9) i qualsevol
mestressa de casa sintonitza amb la
historia de la dona que perd una
moneda a casa, perque coneix
aquesta angoixa (Lc 15, 8-10). Amb
les imatges més quotidianes, Crist
sap il'luminar les veritats més
transcendents. Tanmateix, també hi
ha paraboles que ens poden deixar
perplexos; tot i que estan formulades
en un llenguatge senzill, ens situen
davant de paradoxes que ens
obliguen a reflexionar. «Les meves
intencions no son les vostres» (Is 55,
8), sembla que ens vol dir de vegades
Jesus.

Potser una de les histories del mestre
que més perplexitat desperta és la de
I’amo d’una propietat que surt aviat
a contractar jornalers perque
treballin a la seva vinya (Mt 20, 1-16).
La narracié comenca com es podria
esperar: ’amo acorda amb els obrers
el salari per a la jornada, un denari, i
els envia a treballar. Al principi



sembla que estiguem simplement
davant d’'una consideracio sobre
I’aprofitament del temps i la rendicio
de fruits. Tanmateix, la parabola
avanca i el propietari decideix
contractar nous obrers en horaris
més tardans, per la qual cosa
treballaran una quantitat inferior
d’hores. A ells, en lloc d’assegurar-los
un salari determinat, els promet que
els pagara «el que sigui just» (Mt 20,
4).

«El que sigui just». Amb aquesta
expressio es generen necessariament
expectatives en els oients i en els
lectors. Un suposa que els qui van
comencar a treballar més tard
rebran menys diners que els qui es
van esforcar des de I’alba. Per aixo,
quan els de I’'altima hora reben la
paga d’un denari, pensem que els
més matiners obtindran una
recompensa meés alta per la seva
feina. Tanmateix, el propietari
desconcerta tothom: en primer lloc,



els que van treballar poques hores,
perque reben la mateixa paga que els
altres obrers; pero també els de la
primera hora, perque s’esperarien
un suplement analeg sobre el sou
acordat. Els més sorpresos, amb tot,
potser som nosaltres mateixos,
davant d’'una concepci6 tan poc
convencional de la justicia. «Que no
puc fer el que vull amb el que és
meu?», pregunta I’amo de la vinya
(Mt 20, 15). Potser tampoc nosaltres
no sabem com interpretar aquestes
paraules.

Cal fer-ho i és de justicia

A Jesus no li interessa ocupar-se de
questions economiques o politiques:
amb aquesta parabola no pretén, per
exemple, discernir les
caracteristiques d’un concepte tan
complex com el de sou just. El Senyor
vol, abans que res, elevar la nostra
mirada cap a l’actitud misericordiosa
de Déu, que acull tothom, encara que



acudeixin a ell o es trobin amb ell a
ultima hora, com el bon lladre (cf. Lc
23, 43). Tanmateix, juntament amb
aquest sentit fonamental, la parabola
del Mestre ens proporciona un marc
narratiu per fer-nos reflexionar
sobre els diferents ambits de la virtut
de la justicia en la nostra vida.

Si, com s’afirma de manera classica,
la justicia consisteix a donar a
cadascu el que és seu, el que li
correspon, som davant d’'una
disposicio interior que ressalta la
nostra dimensio relacional. Llavors,
convé preguntar-se, en primer lloc,
que devem a Déu o com sera una
relacid justa amb qui és la Font de
tots els béns, comencant pel de la
nostra existencia.

La pregaria eucaristica de la santa
Missa ens proporciona un bon punt
de partida. Aixi resa el breu dialeg
entre sacerdot i fidels amb que
comenca sempre el prefaci: «—



Donem gracies al Senyor, Déu nostre.
—Cal fer-ho i és de justicia».™ Al
principi, la gratitud i la justicia
sembla que es contraposen: un regal
es caracteritza precisament per ser
un do immerescut. L’agraiment és el
reconeixement que una persona ha
anat més enlla del que estrictament li
tocava. Tanmateix, davant de Déu
canvien radicalment les
coordenades, perque ell és I'origen
de tot el que som i tenim. Com diu
sant Pau, «queé teniu que no hagiu
rebut?» (1 Co 4, 7). La nostra vida
com a tal és do pur immerescut; per
aixo, respecte a Déu, ’agraiment és
un deure profund. No podrem
tornar-li mai el que fa per nosaltres, i
en aixo no hi ha res d’injust. Pero si
que hi ha una cosa profundament
deguda, profundament justa: agrair-
li-ho tot.

Descobrir que la nostra relacié amb
Déu esta condicionada per la seva
donacid gratuita i tendra ens porta a



gaudir de la vida com a fills seus 1
ens allibera d’una concepcio de la fe
exageradament centrada en la lletra
dels manaments. En comptes
d’atabalar-nos davant del que es pot
presentar com una llista infinita de
proposits o preceptes a traves dels
quals, d’alguna manera, pagariem el
preu de la nostra redempcio, podem
visualitzar la nostra correspondéncia
a ’'amor de Déu com una disposicio a
regalar-li tots els instants de la nostra
vida, convengut que no
aconseguirem mai agrair-li prou tot
el que ens dona. Aixi, per exemple, la
fidelitat a un pla de vida espiritual es
pot percebre, més que com un pes de
consciencia davant d’uns
compromisos adquirits, com la
manifestacio més directa de la nostra
gratitud a I’amor que Déu aboca
sobre cadascu. «Vosaltres, si de debo
us esforceu per ser justos,
considerareu sovint la vostra
dependéncia de Déu —perque, que
tens tu que no ho hagis rebut?—, per



omplir-vos d’agraiment i de desigs de
correspondre a un Pare que ens
estima amb bogeria».”

La seva justicia és més gran que la
nostra

D’altra banda, una actitud
d’agraiment profund a Déu ens
allibera d’un desig excessiu de jutjar
la seva manera d’actuar. De vegades,
davant d’esdeveniments personals o
socials, quan ens veiem enfrontats de
sobte amb una situacio que no
esperavem, pot passar que ens fem
preguntes d’aquest estil: «Com pot
Déu permetre una cosa aixi?». Potser
creiem que altres persones son meés
beneides que nosaltres o que Déu
sembla que no sent el que li
demanem en les nostres oracions, i
pensem: «Que injust». Ens
comportem llavors com aquells
jornalers que van treballar tot el dia 1
que no van encaixar la generositat
desmesurada del propietari cap a qui



havia contractat en caure la tarda.
En comptes d’alegrar-se perque
aquests obrers tindrien una mica de
diners per menjar, es van entristir
per la decepcio de les seves
expectatives de rebre una gracia més
gran.

Fora d’aix0, no té sentit donar la
culpa dels mals al Senyor. Molts
d’aquests son resultat de la llibertat
humana, de les accions i omissions
propies i alienes. Al costat d’aixo, ens
hem de convéncer en la nostra oracio
que Déu és el Senyor de la nostra
vida i de la historia; també que, tot i
que en realitat no ens deu res, ja que
ell és Amor, sempre esta buscant el
millor per a cadascu, de vegades
transformant el mal en bé de
maneres sorprenents. Sant Joan Pau
IT deia que «en certa manera la
justicia és més gran que I’home, més
gran que les dimensions de la seva
vida terrenal, més gran que les
possibilitats d’establir en aquesta



vida relacions plenament justes entre
tots».”!

L’oracio dels qui se saben fills de Déu
esta marcada per la confianca en qui
ens estima infinitament i sempre vol
el millor per a nosaltres. Aixi resa
Jesus a I'hort de les oliveres: «aparta
de mi aquesta copa. Pero que no es
faci la meva voluntat, sino la

teva» (Lc 22, 42). Davant de les
situacions que no acabem d’entendre
1 que potser ens causen patiment,
mentre intentem buscar solucions, li
podem dir al Senyor: «que es faci la
teva justicia i no la meva. Sé que estic
en bones mans i que al final tot sera
per a bé».

La justicia és un desig i un misteri.
Un desig profundament arrelat en
nosaltres, pero també un misteri que
ens supera, en el sentit que
correspon només a Déu I'dltima
paraula sobre el que és justiles
maneres concretes de restablir la



justicia. Per aix0 tampoc no seria una
actitud cristiana desitjar el castig dels
nostres enemics, com si ens
correspongués a nosaltres
determinar-ho, o referir-se massa
facilment a la justicia divina per
amonestar les persones que actuen
de manera immoral o basen les seves
vides en valors molt diferents dels
nostres.

Si, per descomptat que la fe en la
justicia divina ens hauria de donar
consol quan patim una injusticia o
quan ens entristim per una evolucid
negativa del mon. «Hi ha una
justicia. Hi ha la revocacio del
patiment passat, la reparacio que
restableix el dret»." Com el
propietari de la parabola, Déu
compleix la seva promesa 1
recompensa qui ha treballat bé. Pero
la revelacié que Déu ha fet de si
mateix ens porta a confiar, alhora,
que la seva misericordia el porta a
donar sempre noves oportunitats de



conversio a qui fa el mal. «No és una
justicia estricta sense més ni més,
basada en calculs teorics, la que va
portar el Fill de Déu a demanar
perdd al seu Pare en el nostre nom,
sind un amor gratuit, que només té
en compte el que pot fer pels altres».
B! per aixo, ’amo de la vinya no es
queda de bracos plegats després de
contractar els obrers matiners, sin6
que fins i tot a ’hora onzena vol
donar treball als qui estan a punt de
perdre una jornada completa. En
definitiva, com escriu sant
Josepmaria, «Déu no es deixa
guanyar en generositat».”

Els altres son lliures

Quan es reflexiona sobre la justicia
com a virtut que hauria de modelar
les nostres relacions amb els altres,
moltes vegades s’afirma que es tracta
tan sols d’un requisit minim per a la
convivencia: respectar l’altre en la
seva alteritat."” La justicia es podria



interpretar llavors com una actitud
freda, que ressalta més les
diferéncies entre les persones que el
que tenen en comu. Mentre la caritat
busca la unitat, la justicia
subratllaria la separacio. Tanmateix,
si observem amb atencio, la relacio
entre caritat i justicia és més subtil.

El fet que a cadascu se li atorgui el
que li correspon, com exigeix la
justicia, té una relacio intrinseca amb
la reparticio deguda dels béns, amb
el compliment dels contractes i de la
paraula, i amb el respecte que devem
a cada persona. Es podria dir, doncs,
que la justicia ens ajuda
veritablement a portar una vida
social pacifica, amb les regles del joc
clares i sense molestar-nos els uns als
altres.

N’hi ha prou amb aquesta
consideracio per adonar-se que no €és
poc, 1 ni tan sols tan trivial,
reconeixer lalteritat dels altres i el



dret que tenen a ser com ells volen.
Aixi ens ho fa considerar sant
Josepmaria: «Estem obligats a
defensar la llibertat personal de
tothom, sabent que és Jesucrist qui
ens ha adquirit aquesta llibertat; si no
ho fem aixi, amb quin dret
reclamarem la nostra?».”
Precisament aixo és el que retreu
I’amo de la vinya als obrers matiners,
que se senten estafats: «Company, jo
no et faig cap injusticia. No haviem
fet tractes per un denari? Doncs pren
el que és teu i ves-te’n. A aquest
darrer li vull donar igual que a tu.
Que no puc fer el que vull amb el que
és meu? O és que tens enveja perque
jo soc gener6s?» (Mt 20, 13-15).

De vegades podem sentir la
temptacio de desqualificar per
endavant les opinions d’algu que té
una manera diferent de comprendre
el mon o que es guia per altres
valors. Accentuem llavors
excessivament la dimensio unitiva de



la caritat, creient que qualsevol
diferencia hauria de ser superada
per donar cabuda al veritable amor, i
confonem la justicia amb la mera
igualtat. Tanmateix, «la justicia és la
primera via de la caritat... part
integrant d’aquest amor».”’ Aquesta
virtut ens recorda, en primer lloc,
que tots tenim dret a ser com
vulguem, a manifestar aquesta
manera de ser cap enfora i a gaudir
dels nostres propis béns. Com escriu
el Papa Francesc, «cap individu o
grup huma no es pot considerar
omnipotent, autoritzat a passar per
sobre de la dignitat i dels drets de les
altres persones singulars o de les
seves agrupacions socials»."

Sant Josepmaria parlava sovint del
numerador diversissim de qué
gaudien les persones que el seguien:
els diferents caracters, les opinions i
les opcions personals lliures de
cadascu en materies politiques,
culturals, cientifiques, artistiques,



professionals, etc. El distingia d’un
denominador comu, molt petit en
comparacio, que eren les questions
fonamentals de la fe i del carisma
que compartien. Ens fa molt bé
valorar, respectar i estimar les
diferéncies legitimes amb les
persones que conviuen amb
nosaltres; «qui estima la llibertat,
aconsegueix veure el que té de
positiu i amable el que d’altres
pensen i fan en aquests amplis
ambits»."!

Pensar d’una altra manera suposaria
caure en la subtil temptaci6 de voler
ajudar els altres des dels nostres
parametres, sense discernir el que en
realitat necessiten i, sobretot, el que
els devem. Seria injust, per exemple,
pagar a un dependent un sou meés
baix del que correspon a la feina que
ha fet, simplement perque es pensa
que és millor regalar-li un premi que
compensi la diferéncia. En aquest
sentit, ’lamo de la vinya no peca



contra la justicia en pagar el mateix a
tothom; potser es pot pensar que té
un criteri peculiar de la retribucio,
pero en cap moment no falta a la
seva paraula: els que van acordar un
denari, van rebre exactament el que
havien estipulat; i els altres van
rebre el que a ’amo li va semblar
just. Aixi és Déu: complidor just de
les seves promeses, pero també Pare
generaos, qui «ja en té prou amb un
somriure, una paraula, un gest, una
mica d’amor, per abocar
copiosament la seva gracia damunt
I’anima de 'amic».™

Gaspar Brahm

" Cf. Missal Roma, Pregaria
Eucaristica.

® Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 167.



B Sant Joan Pau II, Audiéncia, 8.XI.
1978.

I Benet XVI, Spe Salvi, num. 43.

B F. Ocariz, Carta pastoral, 16.11.2023,
num. 8.

 Sant Josepmaria, Forja, num. 623.

"I Sobre Ialteritat com a dimensié
fonamental de la justicia cf. J. Pieper,
Las Virtudes fundamentales, Rialp,
Madrid 1990, p. 100 s.

81 Amics de Déu, num. 171.

T Benet XVI, Caritas in veritate, nim.
6.

101 Francesc, Fratelli tutti, nam. 171.

" Qcériz, Carta pastoral, 9.1.2018,
num. 13.

"2 sant Josepmaria, Via Crucis, 5a
estacio.



pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-
molt-divins-xx-cal-fer-ho-i-es-de-
justicia/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xx-cal-fer-ho-i-es-de-justicia/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xx-cal-fer-ho-i-es-de-justicia/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xx-cal-fer-ho-i-es-de-justicia/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xx-cal-fer-ho-i-es-de-justicia/

	Molt humans, molt divins (XX): Cal fer-ho i és de justícia

