
opusdei.org

Molt humans, molt
divins (XX): Cal fer-
ho i és de justícia

La justícia comença per la
nostra relació amb Déu, que
troba el seu enfocament exacte
en una actitud clau: agraïment.

30/07/2023

Jesús parla per a tothom. Els
pescadors escolten amb gust parlar
d’una xarxa d’arrossegament (Mt 13,
47-52), els agricultors s’entretenen
discernint quins són els criteris
perquè una llavor doni un fruit



durador (Mt 13, 2-9) i qualsevol
mestressa de casa sintonitza amb la
història de la dona que perd una
moneda a casa, perquè coneix
aquesta angoixa (Lc 15, 8-10). Amb
les imatges més quotidianes, Crist
sap il·luminar les veritats més
transcendents. Tanmateix, també hi
ha paràboles que ens poden deixar
perplexos; tot i que estan formulades
en un llenguatge senzill, ens situen
davant de paradoxes que ens
obliguen a reflexionar. «Les meves
intencions no són les vostres» (Is 55,
8), sembla que ens vol dir de vegades
Jesús.

Potser una de les històries del mestre
que més perplexitat desperta és la de
l’amo d’una propietat que surt aviat
a contractar jornalers perquè
treballin a la seva vinya (Mt 20, 1-16).
La narració comença com es podria
esperar: l’amo acorda amb els obrers
el salari per a la jornada, un denari, i
els envia a treballar. Al principi



sembla que estiguem simplement
davant d’una consideració sobre
l’aprofitament del temps i la rendició
de fruits. Tanmateix, la paràbola
avança i el propietari decideix
contractar nous obrers en horaris
més tardans, per la qual cosa
treballaran una quantitat inferior
d’hores. A ells, en lloc d’assegurar-los
un salari determinat, els promet que
els pagarà «el que sigui just» (Mt 20,
4).

«El que sigui just». Amb aquesta
expressió es generen necessàriament
expectatives en els oients i en els
lectors. Un suposa que els qui van
començar a treballar més tard
rebran menys diners que els qui es
van esforçar des de l’alba. Per això,
quan els de l’última hora reben la
paga d’un denari, pensem que els
més matiners obtindran una
recompensa més alta per la seva
feina. Tanmateix, el propietari
desconcerta tothom: en primer lloc,



els que van treballar poques hores,
perquè reben la mateixa paga que els
altres obrers; però també els de la
primera hora, perquè s’esperarien
un suplement anàleg sobre el sou
acordat. Els més sorpresos, amb tot,
potser som nosaltres mateixos,
davant d’una concepció tan poc
convencional de la justícia. «Que no
puc fer el que vull amb el que és
meu?», pregunta l’amo de la vinya
(Mt 20, 15). Potser tampoc nosaltres
no sabem com interpretar aquestes
paraules.

Cal fer-ho i és de justícia

A Jesús no li interessa ocupar-se de
qüestions econòmiques o polítiques:
amb aquesta paràbola no pretén, per
exemple, discernir les
característiques d’un concepte tan
complex com el de sou just. El Senyor
vol, abans que res, elevar la nostra
mirada cap a l’actitud misericordiosa
de Déu, que acull tothom, encara que



acudeixin a ell o es trobin amb ell a
última hora, com el bon lladre (cf. Lc
23, 43). Tanmateix, juntament amb
aquest sentit fonamental, la paràbola
del Mestre ens proporciona un marc
narratiu per fer-nos reflexionar
sobre els diferents àmbits de la virtut
de la justícia en la nostra vida.

Si, com s’afirma de manera clàssica,
la justícia consisteix a donar a
cadascú el que és seu, el que li
correspon, som davant d’una
disposició interior que ressalta la
nostra dimensió relacional. Llavors,
convé preguntar-se, en primer lloc,
què devem a Déu o com serà una
relació justa amb qui és la Font de
tots els béns, començant pel de la
nostra existència.

La pregària eucarística de la santa
Missa ens proporciona un bon punt
de partida. Així resa el breu diàleg
entre sacerdot i fidels amb què
comença sempre el prefaci: «—



Donem gràcies al Senyor, Déu nostre.
—Cal fer-ho i és de justícia».[1] Al
principi, la gratitud i la justícia
sembla que es contraposen: un regal
es caracteritza precisament per ser
un do immerescut. L’agraïment és el
reconeixement que una persona ha
anat més enllà del que estrictament li
tocava. Tanmateix, davant de Déu
canvien radicalment les
coordenades, perquè ell és l’origen
de tot el que som i tenim. Com diu
sant Pau, «què teniu que no hàgiu
rebut?» (1 Co 4, 7). La nostra vida
com a tal és do pur immerescut; per
això, respecte a Déu, l’agraïment és
un deure profund. No podrem
tornar-li mai el que fa per nosaltres, i
en això no hi ha res d’injust. Però sí
que hi ha una cosa profundament
deguda, profundament justa: agrair-
li-ho tot.

Descobrir que la nostra relació amb
Déu està condicionada per la seva
donació gratuïta i tendra ens porta a



gaudir de la vida com a fills seus i
ens allibera d’una concepció de la fe
exageradament centrada en la lletra
dels manaments. En comptes
d’atabalar-nos davant del que es pot
presentar com una llista infinita de
propòsits o preceptes a través dels
quals, d’alguna manera, pagaríem el
preu de la nostra redempció, podem
visualitzar la nostra correspondència
a l’amor de Déu com una disposició a
regalar-li tots els instants de la nostra
vida, convençut que no
aconseguirem mai agrair-li prou tot
el que ens dona. Així, per exemple, la
fidelitat a un pla de vida espiritual es
pot percebre, més que com un pes de
consciència davant d’uns
compromisos adquirits, com la
manifestació més directa de la nostra
gratitud a l’amor que Déu aboca
sobre cadascú. «Vosaltres, si de debò
us esforceu per ser justos,
considerareu sovint la vostra
dependència de Déu —perquè, què
tens tu que no ho hagis rebut?—, per



omplir-vos d’agraïment i de desigs de
correspondre a un Pare que ens
estima amb bogeria».[2]

La seva justícia és més gran que la
nostra

D’altra banda, una actitud
d’agraïment profund a Déu ens
allibera d’un desig excessiu de jutjar
la seva manera d’actuar. De vegades,
davant d’esdeveniments personals o
socials, quan ens veiem enfrontats de
sobte amb una situació que no
esperàvem, pot passar que ens fem
preguntes d’aquest estil: «Com pot
Déu permetre una cosa així?». Potser
creiem que altres persones són més
beneïdes que nosaltres o que Déu
sembla que no sent el que li
demanem en les nostres oracions, i
pensem: «Que injust». Ens
comportem llavors com aquells
jornalers que van treballar tot el dia i
que no van encaixar la generositat 
desmesurada del propietari cap a qui



havia contractat en caure la tarda.
En comptes d’alegrar-se perquè
aquests obrers tindrien una mica de
diners per menjar, es van entristir
per la decepció de les seves
expectatives de rebre una gràcia més
gran.

Fora d’això, no té sentit donar la
culpa dels mals al Senyor. Molts
d’aquests són resultat de la llibertat
humana, de les accions i omissions
pròpies i alienes. Al costat d’això, ens
hem de convèncer en la nostra oració
que Déu és el Senyor de la nostra
vida i de la història; també que, tot i
que en realitat no ens deu res, ja que
ell és Amor, sempre està buscant el
millor per a cadascú, de vegades
transformant el mal en bé de
maneres sorprenents. Sant Joan Pau
II deia que «en certa manera la
justícia és més gran que l’home, més
gran que les dimensions de la seva
vida terrenal, més gran que les
possibilitats d’establir en aquesta



vida relacions plenament justes entre
tots».[3]

L’oració dels qui se saben fills de Déu
està marcada per la confiança en qui
ens estima infinitament i sempre vol
el millor per a nosaltres. Així resa
Jesús a l’hort de les oliveres: «aparta
de mi aquesta copa. Però que no es
faci la meva voluntat, sinó la
teva» (Lc 22, 42). Davant de les
situacions que no acabem d’entendre
i que potser ens causen patiment,
mentre intentem buscar solucions, li
podem dir al Senyor: «que es faci la
teva justícia i no la meva. Sé que estic
en bones mans i que al final tot serà
per a bé».

La justícia és un desig i un misteri.
Un desig profundament arrelat en
nosaltres, però també un misteri que
ens supera, en el sentit que
correspon només a Déu l’última
paraula sobre el que és just i les
maneres concretes de restablir la



justícia. Per això tampoc no seria una
actitud cristiana desitjar el càstig dels
nostres enemics, com si ens
correspongués a nosaltres
determinar-ho, o referir-se massa
fàcilment a la justícia divina per
amonestar les persones que actuen
de manera immoral o basen les seves
vides en valors molt diferents dels
nostres.

Sí, per descomptat que la fe en la
justícia divina ens hauria de donar
consol quan patim una injustícia o
quan ens entristim per una evolució
negativa del món. «Hi ha una
justícia. Hi ha la revocació del
patiment passat, la reparació que
restableix el dret».[4] Com el
propietari de la paràbola, Déu
compleix la seva promesa i
recompensa qui ha treballat bé. Però
la revelació que Déu ha fet de si
mateix ens porta a confiar, alhora,
que la seva misericòrdia el porta a
donar sempre noves oportunitats de



conversió a qui fa el mal. «No és una
justícia estricta sense més ni més,
basada en càlculs teòrics, la que va
portar el Fill de Déu a demanar
perdó al seu Pare en el nostre nom,
sinó un amor gratuït, que només té
en compte el que pot fer pels altres».
[5] Per això, l’amo de la vinya no es
queda de braços plegats després de
contractar els obrers matiners, sinó
que fins i tot a l’hora onzena vol
donar treball als qui estan a punt de
perdre una jornada completa. En
definitiva, com escriu sant
Josepmaria, «Déu no es deixa
guanyar en generositat».[6]

Els altres són lliures

Quan es reflexiona sobre la justícia
com a virtut que hauria de modelar
les nostres relacions amb els altres,
moltes vegades s’afirma que es tracta
tan sols d’un requisit mínim per a la
convivència: respectar l’altre en la
seva alteritat.[7] La justícia es podria



interpretar llavors com una actitud
freda, que ressalta més les
diferències entre les persones que el
que tenen en comú. Mentre la caritat
busca la unitat, la justícia
subratllaria la separació. Tanmateix,
si observem amb atenció, la relació
entre caritat i justícia és més subtil.

El fet que a cadascú se li atorgui el
que li correspon, com exigeix la
justícia, té una relació intrínseca amb
la repartició deguda dels béns, amb
el compliment dels contractes i de la
paraula, i amb el respecte que devem
a cada persona. Es podria dir, doncs,
que la justícia ens ajuda
veritablement a portar una vida
social pacífica, amb les regles del joc
clares i sense molestar-nos els uns als
altres.

N’hi ha prou amb aquesta
consideració per adonar-se que no és
poc, i ni tan sols tan trivial,
reconèixer l’alteritat dels altres i el



dret que tenen a ser com ells volen.
Així ens ho fa considerar sant
Josepmaria: «Estem obligats a
defensar la llibertat personal de
tothom, sabent que és Jesucrist qui
ens ha adquirit aquesta llibertat; si no
ho fem així, amb quin dret
reclamarem la nostra?».[8]

Precisament això és el que retreu
l’amo de la vinya als obrers matiners,
que se senten estafats: «Company, jo
no et faig cap injustícia. No havíem
fet tractes per un denari? Doncs pren
el que és teu i ves-te’n. A aquest
darrer li vull donar igual que a tu.
Que no puc fer el que vull amb el que
és meu? O és que tens enveja perquè
jo soc generós?» (Mt 20, 13-15).

De vegades podem sentir la
temptació de desqualificar per
endavant les opinions d’algú que té
una manera diferent de comprendre
el món o que es guia per altres
valors. Accentuem llavors
excessivament la dimensió unitiva de



la caritat, creient que qualsevol
diferència hauria de ser superada
per donar cabuda al veritable amor, i
confonem la justícia amb la mera
igualtat. Tanmateix, «la justícia és la
primera via de la caritat... part
integrant d’aquest amor».[9] Aquesta
virtut ens recorda, en primer lloc,
que tots tenim dret a ser com
vulguem, a manifestar aquesta
manera de ser cap enfora i a gaudir
dels nostres propis béns. Com escriu
el Papa Francesc, «cap individu o
grup humà no es pot considerar
omnipotent, autoritzat a passar per
sobre de la dignitat i dels drets de les
altres persones singulars o de les
seves agrupacions socials».[10]

Sant Josepmaria parlava sovint del
numerador diversíssim de què
gaudien les persones que el seguien:
els diferents caràcters, les opinions i
les opcions personals lliures de
cadascú en matèries polítiques,
culturals, científiques, artístiques,



professionals, etc. El distingia d’un
denominador comú, molt petit en
comparació, que eren les qüestions
fonamentals de la fe i del carisma
que compartien. Ens fa molt bé
valorar, respectar i estimar les
diferències legítimes amb les
persones que conviuen amb
nosaltres; «qui estima la llibertat,
aconsegueix veure el que té de
positiu i amable el que d’altres
pensen i fan en aquests amplis
àmbits».[11]

Pensar d’una altra manera suposaria
caure en la subtil temptació de voler
ajudar els altres des dels nostres
paràmetres, sense discernir el que en
realitat necessiten i, sobretot, el que
els devem. Seria injust, per exemple,
pagar a un dependent un sou més
baix del que correspon a la feina que
ha fet, simplement perquè es pensa
que és millor regalar-li un premi que
compensi la diferència. En aquest
sentit, l’amo de la vinya no peca



contra la justícia en pagar el mateix a
tothom; potser es pot pensar que té
un criteri peculiar de la retribució,
però en cap moment no falta a la
seva paraula: els que van acordar un
denari, van rebre exactament el que
havien estipulat; i els altres van
rebre el que a l’amo li va semblar
just. Així és Déu: complidor just de
les seves promeses, però també Pare
generós, qui «ja en té prou amb un
somriure, una paraula, un gest, una
mica d’amor, per abocar
copiosament la seva gràcia damunt
l’ànima de l’amic».[12]

Gaspar Brahm

[1] Cf. Missal Romà, Pregària
Eucarística.

[2] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 167.



[3] Sant Joan Pau II, Audiència, 8.XI.
1978.

[4] Benet XVI, Spe Salvi, núm. 43.

[5] F. Ocáriz, Carta pastoral, 16.II.2023,
núm. 8.

[6] Sant Josepmaria, Forja, núm. 623.

[7] Sobre l’alteritat com a dimensió
fonamental de la justícia cf. J. Pieper, 
Las Virtudes fundamentales, Rialp,
Madrid 1990, p. 100 s.

[8] Amics de Déu, núm. 171.

[9] Benet XVI, Caritas in veritate, núm.
6.

[10] Francesc, Fratelli tutti, núm. 171.

[11] F. Ocáriz, Carta pastoral, 9.I.2018,
núm. 13.

[12] Sant Josepmaria, Via Crucis, 5a
estació.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-
molt-divins-xx-cal-fer-ho-i-es-de-

justicia/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xx-cal-fer-ho-i-es-de-justicia/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xx-cal-fer-ho-i-es-de-justicia/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xx-cal-fer-ho-i-es-de-justicia/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xx-cal-fer-ho-i-es-de-justicia/

	Molt humans, molt divins (XX): Cal fer-ho i és de justícia

