opusdei.org

Molt humans, molt
divins (XVIII):
llibertat interior, o
I’alegria de ser qui
ets

Trobar el centre en ’'amor de
Déu... és tot el que necessita la
nostra llibertat per convertir-
Nnos en persones uniques,
felices, que no es canviarien per
ningu.

10/05/2023



La fama de Jesus s’estenia per
Galilea. Era un mestre diferent dels
altres: parlava amb autoritat, i la
seva paraula impressionava... fins i
tot als dimonis. Despreés de predicar
en diferents llocs, «se n’ana a
Natzaret, on s’havia criat» (Lc 4, 16).
Sant Lluc col-loca aquesta escena a
I'inici de la vida publica. El relat té
tal densitat que es pot veure com un
«evangeli dins de I’evangeli»: en
poques linies no només s’obre
solemnement la missid del Senyor,
sind que se sintetitza en certa
manera tota la seva vida.™ Jesus va a
la sinagoga i s’aixeca per fer la
lectura. Li donen el rotllo del profeta
Isaies; «el desplega i va trobar el
passatge on hi ha escrit: “I’Esperit
del Senyor reposa sobre meu, perque
ell m’ha ungit. M’ha enviat a portar
la bona nova als pobres, a proclamar
als captius la llibertat i als cecs el
retorn de la llum, a posar en llibertat
els oprimits, a proclamar I’any de
gracia del Senyor”». Llavors, torna a



enrotllar el text i seu. «Tots els qui
eren a la sinagoga tenien els ulls
posats en ell. Aleshores comenca
dient-los: “Avui es compleix aquesta
escriptura que acabeu

d’escoltar”» (Lc 4, 17-21). Jesus
presenta en termes inequivocs la
seva condicié de Messies, i ho fa amb
un text que posa en primer pla el do
de la llibertat. Aix0 és el que ell ens
ha vingut a donar; ens ha vingut a
alliberar del captiveri i de ’opressid
del pecat.

La llibertat: els primers cristians
eren conscients que aquest do estava
al centre de la seva fe, i per aixo0 sant
Pau en fara un tema constant de les
seves cartes. Jesus ens allibera del
pes del pecat i de la mort, de la
destinacio cega que gravava sobre les
religions paganes, de les passions
desordenades i de tot el que fa
miserable la vida de I’ésser huma
sobre la terra. Tanmateix, la llibertat
no és nomeés un do, sin6é també una



tasca. Com escriu I’apostol de la gent,
«Crist ens ha alliberat perque siguem
lliures. Aixi, doncs, manteniu-vos
fermsino us deixeu sotmetre altra
vegada al jou de I’esclavatge» (Ga 5,
1). Cal, doncs, custodiar la llibertat,
viure a l’altura d’aquest regal i no
abandonar-se de nou a la facilitat de
I’esclavitud. Els primers cristians
tenien marcada a foc aquesta
conviccio; pero, i nosaltres? Molts
hem estat batejats quan érem uns
nounats. Qué poden significar per a
nosaltres les paraules d’Isaies que va
citar el Senyor a Natzaret? I aquesta
crida a viure en llibertat, sense
sotmetre’ns, de la qual parla sant
Pau?

Si només es tractés de poder triar

En parlar de llibertat, sovint pensem
en una simple condicio, una qualitat
de les nostres accions: actuo amb
llibertat quan puc fer el que vull,
sense que ningu m’obligui o em



coarti. Es ’experiéncia de llibertat
que tenim quan podem triar per
nosaltres mateixos. Davant d’'una
pregunta com, per exemple:
«Menjara pastis de xocolata o de
fruita?», sembla més lliure qui pot
triar qualsevol dels dos i tria el que
prefereix, pel motiu que considera
més oportu. Una persona diabetica,
en canvi, es veu obligada a demanar
fruita. En aquest sentit precis, és més
lliure la persona que pot triar més: la
que té més alternatives i menys
elements que la determinin en una
direccid. Per aixo, tenir diners dona
una gran sensacio de llibertat:
s’obren moltes oportunitats que
estan vedades a qui no en té. També
I’abséncia de compromisos dona una
gran sensacio de llibertat, ja que
aparentment no hi ha res que dicti o
restringeixi les decisions d’un
mateix.

Sens dubte, I’abséncia de coercions
forma part de la condici6 de llibertat,



pero no ’esgota. De fet, alguns dels
models de llibertat que recorren la
historia han viscut entre reixes.
L’exemple de Thomas More a la
Torre de Londres és paradigmatic.
Des del punt de vista de la capacitat
d’eleccio, no era lliure en absolut; i,
tanmateix... El mateix val per a
personatges més recents, o per als
primers martirs. Tota forma de
persecucio és un intent d’acabar amb
la llibertat, pero no hi ha cap manera
merament externa d’aconseguir-ho.
Per aixo0, diu Jesus: «No tingueu por
dels qui maten el cos pero no poden
matar anima» (Mt 10, 28). La
llibertat no és simplement una
condicio, sind la capacitat de decidir
—o0 de prendre partit per un tipus de
conducta— en I’aspecte més intim
del nostre ésser, més enlla del que
dictin les circumstancies en queé ens
movem.

D’altra banda, la llibertat que
experimentem en les nostres



eleccions puntuals sol tenir un abast
més aviat reduit. Quan pensem en
persones que han passat a la historia
per la manera en que han viscut la
seva llibertat, no és aixo el que
acostuma a destacar. Podem
repassar mentalment el nom de tres
0 quatre persones —conegudes per
tot el mén o simplement properes a
nosaltres— que tinguem per models
de llibertat. Qué destaca en la seva
vida? Que les converteix en models
per a nosaltres? Segurament no les
admirem perque hagin pogut triar
sempre quin menjar preferien, o
perque, per poder canviar de parella
quan volguessin, no s’han arribat a
casar mai. Es tracta més aviat de
persones que s’han alliberat de tot el
que els podia lligar per entregar-se
plenament a alguna cosa (una causa
valuosa) o a alguy; per donar la vida
sencera. I son exemples de llibertat
justament perque porten aquesta
entrega fins al final. Si Thomas More
hagués jurat fidelitat a Enric VIII



contra la seva consciencia, encara
que ho hagués fet lliurement, no
hauria passat a la historia de la
mateixa manera en que ho ha fet. Si
sant Pau, en lloc d’esforgar-se per
donar a coneixer Crist fins a donar la
vida per ell, hagués decidit deixar la
seva crida 1 tornar-se a establir com a
teixidor de botigues, encara que ho
hagués fet lliurement, no ens
semblaria un model de llibertat. Per
aixo, per entendre a fons la llibertat,
cal anar més enlla de la simple
capacitat de triar.

Un tresor pel qual donar la vida

[’Evangeli ens parla d’'una
experiéncia de llibertat que
consisteix precisament a renunciar a
tota possibilitat d’eleccio: «<Amb el
Regne del cel passa com amb un
tresor amagat en un camp: ’home
que el troba el torna a amagar i, ple
de joia, se’'n va a vendre tot el que té i
compra aquell camp. També passa



amb el Regne del cel com amb un
mercader que busca perles fines:
quan en troba una de gran valor, va
a vendre tot el que téila

compra» (Mt 13, 44-46). Els
personatges d’aquestes paraboles
breus ho deixen tot per una cosa que
ho mereix. Renuncien a triar, es
comprometen plenament amb
alguna cosa, 1 no els sembla que
estiguin tirant la seva llibertat, sino
fent amb aquesta el millor que poden
fer. En realitat, aquesta és
I’experiéncia de qualsevol enamorat.
Tant li és no poder sortir amb altres
persones: ho ha donat tot per la
persona que estima; nomeés la vol
estimar i enamorar-la més cada dia. I
no li sembla que aixi estigui tirant la
seva llibertat: al contrari, entén que
no pot fer res millor amb la seva
llibertat que estimar aquesta
persona, aquest tresor, aquesta perla
valuosissima.



Ja només aquesta consideracio
permet que ens adonem que la
llibertat d’eleccid, fins i tot sent una
dimensioé de la llibertat, s’ordena a
una altra de més profunda: la que
consisteix a poder estimar alguna
cosa (o algu). Aquesta altra dimensio
es podria denominar libertat
d’adhesio. Es la llibertat que posem
per obra en estimar, 1 que permet
comprendre que «la llibertatila
donacid no es contradiuen: se
sostenen mutuament».” En donar la
vida sencera, no es perd llibertat,
sind que es viu amb més intensitat:
«en la donacio voluntaria, a cada
instant d’aquesta dedicacio, la
llibertat renova ’amor, i renovar-se
és ser continuament jove, generaos,
capac de grans ideals i de grans
sacrificis».” Quan, després d’una
jornada intensa, només ens queda
una estona lliure al final del dia i, ens
adonem que encara no hem dedicat
un temps a l’oracio, decidim fer aixo
en comptes de descansar veient les



noticies, estem fent servir la nostra
llibertat en un sentit que sosté la
nostra entrega; la clau que resol
aquest dilema sense plantejar-nos
conflictes rau, de nou, en I’amor. Aixi
mateix, la mare de familia, en
atendre, per amor, un fill malalt que
canvia els seus plans, ho fa
libérrimament, i aquesta entrega li
dona una alegria que no obtindria
fent el que li venia de gust o li
convenia més en aquell moment.

Pero encara podem fer un pas més.
Quan abracem alguna cosa (o algu)
amb tota la nostra vida, aquest amor
ens va configurant, ens va fent ser
cada vegada més «nosaltres
mateixos»: una persona unica, amb
nom i cognoms. Per exemple, Teresa
de Calcuta. Imaginem per un
moment que li haguessin ofert un
xalet per passar placidament els seus
ultims anys de vida, i una ONG per
ocupar-se dels pobres als quals ella
atenia. Que hauria respost? La



llibertat amb que vivia la seva vida
no consistia a poder-ho deixar tot i
anar-se’n a descansar
tranquil-lament, sind precisament en
abracar un bé —Crist, present en els
més pobres— amb tota la seva vida i
en desposseir-se, al seu torn, de tot
allo que entorpis aquest ideal.

En realitat, facilment podriem trobar
exemples similars en la vida de
moltes altres santes i sants. En tot
cas, el que els movia era el desig de
ser fidels a I’Amor al qual ho havien
entregat tot; respondre a la crida que
els havia enviat al mig del mén, amb
una missio que anava donant forma
a la seva vida. Podem recordar, per
exemple, el que sant Josepmaria
escrivia el 1932: «Dos camins es
presenten: que jo estudii, guanyi una
catedra i em faci savi. Tot aixo
m’agradaria i ho veig factible. Segon:
que sacrifiqui la meva ambicio, i fins
1 tot el noble desig de saber, i em
conformi a ser discret, no ignorant.



El meu cami és el segon: Déu em vol
sant, i em vol per a la seva Obra»."
Aix0 és el que es pot denominar
llibertat interior: la font que explica
que les meves accions no responen ni
al caprici d’'un moment, ni a mandats
externs, ni tan sols al fred valor
objectiu de les coses, sin6 a aquest
tresor amagat pel qual ho donat tot:
I’Amor que ha vingut a buscar-me i
em crida a seguir-lo. Des d’aquesta
crida, molt millor que des d’una serie
d’obligacions externes, s’entenen les
bogeries dels sants.

Logicament, obrar amb llibertat
interior no vol dir que no hi hagi
coses que ens costin. En el pla de la
nostra vida ordinaria, Mons. Ocariz
ha recordat sovint una cosa que sant
Josepmaria solia dir: «no és licit
pensar que nomeés és possible fer
amb alegria el treball que ens
agrada».” Glossant aquesta frase, ha
escrit: «Es pot fer amb alegria —i no
de mala gana— el que costa, el que



no agrada, si es fa per amor i amb
amor i, per tant, lliurement».' Es fa
amb plena llibertat, perque es
comprén que respon a I’amor que
portem al cor. En altres paraules,
potser avui no en tinc gaires ganes,
potser no acabo d’entendre per qué
he de fer precisament aixo... pero ho
faig perque sé que forma part de
I’amor que he abracat amb la meva
vida, i en aquesta mateixa mesura
soc capa¢ d’estimar-ho. Quan actuo
aixi, no ho faig de manera
automatica o simplement perqué
«cal fer-ho», sin6 «per amor i amb
amor», amb voluntarietat actual.
Amb el temps, el que ara faig a
contrapel, mogut per ’'amor a qui he
entregat la meva vida, adquirira el
seu sentit més profund. «Percebre la
vocacio d’un mateix com un do de
Déu —i no com un simple entramat
d’obligacions—, fins i tot quan patim,
és també una manifestacio de
llibertat d’esperit»."”



La llibertat com a resposta

En la seva concepcio de la llibertat,
una part important de la cultura
actual no aconsegueix, tantes
vegades, veure més enlla de la
capacitat de triar a cada instant
sense coercio ni cap determinacio:
sembla que, si aix0 es posa en
questio, la llibertat s’esfuma.
Tanmateix, és un fet que triar una
cosa significa moltes vegades
renunciar a d’altres; que voler no
significa necessariament poder, i que
el que ens sembla un projecte ferm
pot naufragar facilment.
L’antropologia cristiana proposa una
relacio molt més harmonica i serena
amb la llibertat, des del moment en
queé la comprén com un do i una
crida. Hem estat «cridats a la
llibertat» (Ga 5, 13); 1 no a una
llibertat amorfa o sense sentit, sind a
«la llibertat i la gloria dels fills de
Déu» (Rm 8, 21). La veritat de la
nostra filiacio divina és la que ens fa



lliures (cf. Jn 8, 31-32). Per aixo, la
nostra llibertat no és una activitat
espontania, que brolla sense saber
d’on ni cap a on. La nostra llibertat
és, en la seva dimensio meés
profunda, una resposta a I’Amor que
ens precedeix. Per aixo, sant
Josepmaria va poder descriure la
vida interior, en el que té de lluita,
com un obrar «perque ens dona la
gana (...) correspondre a la gracia del
Senyor».”® Lliurement abracem qui
«ens ha estimat primer» (cf. 1 Jn 4,
19) i intentem, amb totes les nostres
forces, correspondre a aquest amor. I
aixo, que pot semblar una cosa
abstracta, té en realitat algunes
consequeéncies molt concretes. Per
exemple, davant de les diferents
eleccions que fem cada dia, ens
podriem preguntar: «aixo que faré,
on em porta?, esta en la linia de
Pamor de Déu, de la meva condicio
de fill?».



D’altra banda, quan vivim la llibertat
com a resposta descobrim que no hi
ha cap motor més potent en la nostra
vida que mantenir viva la memoria
de I’Amor que ens crida. També en el
pla huma és aixi: no hi ha cap forca
més gran, per a qualsevol persona,
que la consciencia de ser estimat.
Com I’enamorada que sap que el seu
estimat compta amb ella: «Una veu!
El meu estimat! Mireu, ve trescant
per les muntanyes, saltant per les
collades (...). Mireu-lo! Es darrere la
nostra tanca, aguaitant per la
finestra, espiant per les gelosies. (...)
Aixeca’t, amiga meva, bonica meva, i
vine! Mira, I’hivern ja ha passat, la
pluja s’ha esvait, ja se n’ha anat» (Ct
2, 8-11). Qui se sap estimat aixi per
Déu, cridat a encendre el mén sencer
en el seu Amor, esta disposat al que
faci falta. Tot li sembla poc en
comparacio amb el que ha rebut; es
dira, com a una cosa evident: «Que
poca cosa és una vida per a oferir-la
a Déu!».”’ Adonar-nos que «Déu ens



espera en cada persona (cf. Mt 25,
40), i que vol fer-se present en les
seves vides també a través nostre,
ens porta a intentar donar amb les
mans plenes el que hem rebut. I en
les nostres vides, filles i fills meus,
hem rebut i rebem molt d’amor.
Donar-lo a Déu i els altres és I’acte
més propi de la llibertat»."”

No hi ha temor ni mandat extern que
pugui moure un cor com ho fa la
forca de la llibertat que s’identifica
amb el seu Amor, fins als detalls més
petits. Sant Pau ho deia amb la
conviccio de qui ho ha viscut a fons:
«ni la mort ni la vida, ni els angels ni
les poténcies, ni el present ni el futur,
ni els poders, ni el mon de dalt ni el
de sota, ni res de I’'univers creat no
ens podra separar de 'amor de Déu
que s’ha manifestat en Jesucrist,
Senyor nostre» (Rm 8, 38-39).
Logicament, perqué ’Amor de Déu
tingui aquesta forcga en nosaltres,
necessitem conrear una intimitat



profunda amb ell, en primer lloc, en
I’oracid. Alla, contemplant el Senyor
aprenem el cami de la llibertat, i alla
també obrim el nostre cor a ’accio
transformadora de ’Esperit Sant.

Que la veritable llibertat pren forma
de resposta, d’'un gran «si», té a veure
també amb part de ’herencia que, en
I’aspecte huma, sant Josepmaria va
voler deixar als seus fills: el bon
humor."" No es tracta simplement
d’un tret de personalitat, sin6 d’'una
autéentica fortalesa —virtus— de la
llibertat. Sila vida dels cristians es
fonamentés en una decisio etica, en
la lluita per realitzar una idea,
gairebé tots acabarien en alguna
forma de cansament, de desanim o
de frustracio. No tots, perque hi ha
temperaments més forts, que se
senten fins i tot estimulats quan es
veuen obligats a nedar a
contracorrent, pero si gairebé tots.
Tanmateix, la situacid és molt
diferent sila vida cristiana té ’origen



en la trobada amb una Persona que
ens ha vingut a buscar." Aquest
origen és el mateix que ens sosté
mentre busquem la meta amb totes
les nostres forces, per poques que
ens semblin: «No vull dir que ja hagi
assolit tot aixo o que ja sigui perfecte.
Hi corro al darrere per tal
d’apoderar-me’n, ja que també
Jesucrist es va apoderar de mi» (FI 3,
12). Es ell qui ens va atrapar, ell que
es va fixar en nosaltres, ell que ha
cregut en nosaltres. Per aixo, si
palpem la nostra petitesa, la nostra
miseria, el fang —humus— del qual
estem fets, la nostra resposta sera tan
humil com plena d’humor:
respondrem des d’una mirada que,
«més enlla del simple caracter
natural, permet veure el costat
positiu —i, si és el cas, divertit— de
les coses i de les situacions»."” Sens
dubte som de fang; si en algun
moment hem intentat aixecar el vol
no és perqué hagim perdut aixo de
vista, sino perque hi ha Algu que ens



coneix millor que nosaltres mateixos
i que ens convida a fer aquest pas.

Es molt bonic —i té la seva gracia—
el dialeg que entaula amb el Senyor
el profeta Jeremies (Jr 1, 5-8). Pocs
profetes van patir tant com ell per
fer present la paraula de Déu al mig
del seu poble. La iniciativa havia
estat de Déu: «Abans de formar-te en
les entranyes de la mare, jo et
coneixia; abans que sortissis del seu
ventre et vaig consagrar profeta
destinat a les nacions». Jeremies, per
la seva part, no sembla percebre més
que la seva propia inadequacio: «Jo
vaig replicar: —Ah, Senyor, Déu meu!
Soc massa jove. Com sabré parlar?».
Pero Déu no es dona per vencut: «No
diguis que ets massa jove. Ves on jo
t’enviaré, digues el que jo
t’ordenaré». Com podra anar
endavant el profeta?, quina sera la
seva seguretat? El mandat que ha
rebut? Molt més que aixo: «—No
tinguis por de ningu. Jo seré al teu



costat per alliberar-te». De vegades,
el pitjor enemic de la nostra llibertat
som nosaltres mateixos, sobretot
quan perdem de vista ’autentic
fonament de la nostra existencia.

Al capiala fi, el que és sorprenent
no és que siguem debils i caiguem,
sind que, sent-ho, ens continuem
aixecant de nou; que hi continui
havent lloc, al nostre cor, per somiar
els somnis de Déu. Ell compta amb la
nostra llibertat i amb el nostre fang.
Es qilestié de mirar-lo més a ell, i
menys a la nostra incapacitat. La
intimitat amb Déu, la confianca en
ell: d’aqui sorgeixen la forca i la
lleugeresa que fan falta per viure al
mig del mon com a fills de Déu. «Un
escriptor va dir que els angels poden
volar perque no es prenen massa
seriosament. I nosaltres potser
podriem volar una mica més, si no
ens donéssim tanta importancia».™

Lucas Buch - Carles Ayxela



M Cf. J. M. Casciaro, «E1 Espiritu
Santo en los evangelios sinopticos»,
a: P. Rodriguez et al. (eds.), El Espiritu
Santo y la Iglesia, Eunsa, Pamplona
1999, 65.

 Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 31.

B Ibidem.

I Sant Josepmaria, Apunts intims,
num. 678, cit. a: Cami, edici6
criticohistorica.

) Sant Josepmaria, Carta 13, num.
106.

" Mons. F. Ocdriz, Carta pastoral, 9.1.
2018, num. 6.

"I Mons. F. Ocdriz, Carta pastoral, 9.1.
2018, num. 7.

) Sant Josepmaria, Carta 2, nim. 45.



¥ Sant Josepmaria, Cami, nim. 420.

19 Mons. F. Ocdriz, Carta pastoral,
9.1.2018, num. 4.

11 Cf. Sant Josepmaria, Carta 24,
num. 22.

21 cf, Benet XVI, Enc. Deus caritas
est, num. 1.

"3 Mons. F. Ocdriz, Carta pastoral,
9.1.2018, num. 6.

4 Benet XVI, Entrevista a Castel
Gandolfo, 5.VIII.2006.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-
molt-divins-xviii-llibertat-interior-o-
lalegria-de-ser-qui-ets/ (09/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xviii-llibertat-interior-o-lalegria-de-ser-qui-ets/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xviii-llibertat-interior-o-lalegria-de-ser-qui-ets/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xviii-llibertat-interior-o-lalegria-de-ser-qui-ets/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xviii-llibertat-interior-o-lalegria-de-ser-qui-ets/

	Molt humans, molt divins (XVIII): llibertat interior, o l’alegria de ser qui ets

