
opusdei.org

Molt humans, molt
divins (XVI):
l’obediència,
obertura del cor

Mantenir-nos oberts a la veu de
Déu ens eixampla el cor; ens
permet estar, com Jesús, en les
coses del nostre Pare.

02/03/2023

Maria i Josep «anaven cada any a
Jerusalem amb motiu de la festa de
Pasqua» (Lc 2, 41). Tots els homes del
poble d’Israel ho havien de fer. Com
altres dones, Maria acompanyava el



seu espòs en aquest viatge d’oració i
de record dels prodigis de Déu en
favor del seu poble. I Jesús? És
possible que comencés a
acompanyar els seus pares des de
molt aviat. En tot cas, sabem que va
viatjar amb ells quan tenia dotze
anys. I en aquesta ocasió va passar
una cosa insòlita.

Sorpresa

En el trajecte cap a Jerusalem i
durant l’estada a la Ciutat Santa tot
va transcórrer amb normalitat.
També va ser així durant la primera
jornada de la tornada; o això els va
semblar a Maria i Josep, fins que es
van adonar que el Nen no era a la
comitiva. Van haver de desfer el
camí. Tampoc a Jerusalem van
aconseguir trobar-lo. A mesura que
passava el temps, la seva angoixa
creixia. Sant Josepmaria s’imagina
Maria i Josep plorant per la



preocupació i la impotència: ja no
sabien què fer.[1]

El tercer dia es van dirigir una
vegada més al Temple, probablement
per resar i veure si podien obtenir
algun indici sobre el parador de
Jesús. Potser algú, responent a les
seves indagacions, els va indicar que
amb els doctors de la Llei hi havia un
nen que podia respondre a la seva
descripció. Efectivament, allà el van
trobar i es van quedar meravellats
(Lc 2, 48).

També els qui escoltaven el Nen
estaven sorpresos (Lc 2, 47), tot i que
el motiu de la seva sorpresa era
diferent del que havia provocat
l’admiració de Maria i Josep. Els
doctors se sorprenien de la saviesa i
de les respostes de Jesús. Per als seus
pares això no era cap novetat. Sí que
ho era, en canvi, l’actuació del
Senyor. Per això, Maria pregunta la
raó d’aquest comportament



extraordinari: «Fill meu, per què
t’has portat així amb nosaltres? El
teu pare i jo et buscàvem amb
ànsia» (Lc 2, 48).

La resposta del Senyor no és menys
sorprenent que la seva conducta. De
fet, ells no comprengueren el que els
va dir (cf. Lc 2, 50). Ens interessa
aprofundir en aquesta resposta,
perquè ens pot ensenyar moltes
coses sobre les disposicions de Jesús,
al qual volem imitar. No en tenim
prou amb una explicació que
banalitzi el dramatisme del diàleg.
Concentrarem, doncs, la nostra
atenció en tres ensenyaments
d’aquest esdeveniment. Dos dels
quals descobrirem en l’actitud del
Senyor; el tercer, en la reacció de
Santa Maria.

La voluntat del Pare

«No sabíeu que jo havia d’estar a casa
del meu Pare?» (Lc 2, 49). Sens dubte
que ho sabien. Amb la seva pregunta,



Jesús ho dona per fet. Simplement vol
fer notar la connexió entre un
comportament que els semblava
sorprenent i el principi que ho fa
comprensible i raonable.

Si la resposta de Jesús va deixar
perplexos Maria i Josep, amb més
motiu la manera d’actuar d’un cristià
pot sorprendre de vegades qui no ha
descobert encara l’amor de Déu, i no
aspira, per tant, a ser contemplatiu, a
conrear un tracte intens i assidu amb
Ell. Molt del que fa un cristià li
semblarà perfectament raonable a
una persona honrada, però hi haurà
detalls que li semblaran
incomprensibles, perquè la finalitat
última cap a la qual es dirigeix i des
de la qual raona és diferent de la
seva.

El desig de ser en les coses del seu
Pare guia la vida de Jesucrist: «el meu
aliment és fer la voluntat del qui m’ha
enviat» (Jn 4, 34); «Pare meu, si és



possible, que aquesta copa s’allunyi de
mi. Però que no es faci com jo vull,
sinó com tu vols» (Mt 26, 39).[2] I guia
la seva vida fins al final, fins a la
mort, i «mort de creu» (Fl 2, 8). És
precisament aquest amor a la
voluntat del Pare el que li dona un
judici precís sobre el valor de les
realitats humanes: «el meu judici és
just, perquè no busco de fer la meva
pròpia voluntat, sinó la voluntat del
qui m’ha enviat» (Jn 5, 30).

Aquest criteri és clau per portar una
vida feliç. Déu és bo, ens estima[3] i
vol la nostra felicitat aquí a la terra, i
per sempre al cel. Ningú com Ell, ni
tan sols nosaltres mateixos, sap què
contribueix a edificar aquesta
felicitat, a crear en nosaltres les
condicions que ens capaciten per
descobrir, apreciar i deixar-nos
conquerir per tot el bé —Déu mateix,
l’Esperit Sant— que Ell infon en
nosaltres.



Estimar la voluntat de Déu no
consisteix a acceptar sotmetre’s a
unes regles en vista d’un premi que
se’ns concedirà si superem certes
proves. Consisteix més aviat a
confiar en l’amor de Déu i a edificar
la nostra vida sobre aquesta
confiança, perquè sabem que el
Senyor vol compartir amb nosaltres
la seva felicitat: «nosaltres hem
conegut l’amor que Déu ens té i hi
hem cregut. Déu és amor; el qui està
en l’amor està en Déu, i Déu està en
ell» (1 Jn 4, 16).

En l’escena que estem considerant,
Jesús ens recorda que val la pena
buscar la voluntat de Déu, també si
per fer-ho és necessari patir, i fins i
tot fer patir. Ara bé, de vegades ens
pot semblar menys clar com realitzar
a la pràctica el desig de fer el que
Déu vol. Quina és la voluntat de Déu
aquí i ara? Si estem davant de la
disjuntiva de robar o respectar la
propietat d’altri, o bé de dir la veritat



o mentir per obtenir un avantatge
econòmic, la resposta és evident.
Però hi ha moltes altres situacions en
què és més difícil fer la distinció,
perquè diverses de les opcions poden
ser bones i dubtem de quina és la
preferible en aquest cas concret:
l’acceptació d’una feina, una compra,
un viatge, un pla de descans, un
canvi del nostre horari habitual, etc.

Podem pensar en Jesús Nen
plantejant-se què havia de fer en
aquesta ocasió: em quedo a
Jerusalem per aprofitar aquesta
oportunitat, tot i que ja no tinc ocasió
d’avisar els meus pares, o he de
tornar amb ells i estalviar-los un
disgust? En prendre la seva decisió,
el Senyor ens ensenya que en aquest
judici ningú no ens pot substituir.
Som nosaltres els qui ens hem
d’enfrontar a la situació i decidir: la
responsabilitat és tota nostra.



Naturalment, això no suposa negar el
valor del consell aliè. Al contrari.
Ningú no ens pot substituir, però ens
poden ajudar. N’hi ha prou amb
conèixer-se una miqueta per advertir
la pròpia insuficiència i el desordre
que el pecat original genera en els
nostres desitjos, raonaments i
comportaments. Ens adonem que els
nostres sentiments —amors, pors—
poden restar objectivitat al nostre
judici, o que ens poden faltar dades
que potser només tindrem si
considerem la situació des d’altres
punts de vista. D’aquí la importància
d’estar oberts al que els altres veuen.
Això, que és tan evident, de vegades
és difícil d’acceptar; especialment si
el comportament sobre el qual
deliberem ens atreu o ens costa molt.
Per això és essencial la disposició
constant de tenir en consideració els
consells que rebem de les persones
que ens estimen i que tenen la gràcia
de Déu per ajudar-nos; els hem de
valorar com una ajuda amb què el



Senyor compta perquè sapiguem
discernir quina és la seva voluntat.

«El consell d’un altre cristià (...) és un
ajut poderós per reconèixer allò que
Déu ens demana en una
circumstància determinada; però el
consell no elimina la responsabilitat
personal: som nosaltres, cadascun de
nosaltres, els qui a la fi hem de
decidir, i haurem de donar compte a
Déu personalment de les nostres
decisions».[4] Precisament perquè ens
interessa fer per damunt de tot la
voluntat de Déu, necessitem el
consell d’altri, que ens ajuda a
descobrir els nostres «angles cecs»
quan, en les coses grans i les petites,
busquem resposta a la pregunta més
important de la vida: Senyor, què
vols de mi?

De vegades també podrem rebre
indicacions de part de qui té
autoritat per donar-les. En aquests
casos, és il·luminadora la insistència



de sant Josepmaria en el fet que
l’obediència no ha de ser cega, sinó
sempre intel·ligent.[5] Obeir no
significa “acollir sense reflexió una
decisió de l’altre”. L’obediència és
intel·ligent també quan la nostra raó
jutja quina és la millor manera de
seguir la indicació rebuda i fer-la
pròpia. Fins i tot en els casos en què
se’ns escapen algunes
circumstàncies, la nostra obediència
pot continuar sent intel·ligent i no
cega.

Senyor, què vols de mi? Des d’aquest
punt de vista, es comprèn la
grandesa d’aquesta virtut cristiana.
Qui obeeix no s’empetiteix; al
contrari, es fa gran per la seva
disposició a fer el que Déu vol, fins al
punt que vol no enganyar-se en el
moment de discernir com posar-ho
en pràctica. Anhela assemblar-se a la
manera filial en què Jesús vol tirar
endavant els plans misericordiosos
del seu Pare. Per això, per obeir fa



falta tenir un cor gran, un cor de fill;
somiar amb els somnis de Déu,
aspirar a ser la persona feliç que Déu
vol que siguem, voler-nos aventurar
en els seus plans de salvació.
L’obediència no és, doncs, una simple
submissió, sinó una obertura; no és
renunciar a veure-hi, sinó ser capaç
de fer-ho també amb els ulls de les
persones que ens estimen i que tenen
la gràcia de Déu per guiar-nos. És
superar, amb obertura de ment i
d’ànima, aquesta tendència a
considerar-nos autosuficients, que de
vegades ens impedeix veure les coses
amb perspectiva i realisme.

Erat subditus illis

Al final d’aquest episodi, sant Lluc
resumeix en molt poques paraules la
llarga sèrie d’anys que van
transcórrer entre aquest
esdeveniment i l’inici de la vida
pública de Jesús: «els era
obedient» (Lc 2, 51). Erat subditus



illis: sant Josepmaria descobria en
aquestes tres paraules una de les
biografies breus de Jesucrist que ens
proporciona la Sagrada Escriptura.[6]

I aquí tenim el segon ensenyament
que descobrim en l’actitud del
Senyor: encara que la seva
naturalesa divina li oferís motius
més que suficients per pensar que no
li feia falta deixar-se guiar pels seus
pares, Jesús ens ensenya que
l’autoritat humana —en la família,
en la societat, en l’Església— s’ha de
respectar. La necessitem
precisament perquè ens ajuda a
descobrir el que Déu vol.
Naturalment, l’autoritat humana no
és infal·lible i, per això, ningú no és
capaç de transmetre’ns, sense més ni
més, la voluntat de Déu. Però tampoc
nosaltres mateixos som infal·libles:
de vegades ens podem enganyar. Per
això és raonable, i fins i tot necessari,
fiar-se de qui té autoritat sobre
nosaltres, si el que volem realment és



fer la voluntat de Déu. Perquè, tot i
que no es pugui dir que la indicació
concreta que rebem s’identifiqui
necessàriament amb el que Déu vol,
estem convençuts que Déu sí que vol
la nostra disponibilitat a secundar-la,
per amor.

S’entén així millor per què sant
Josepmaria unia l’estima a
l’obediència amb l’amor a la llibertat:
«Soc molt amic de la llibertat, i
justament per això m’estimo tant
aquesta virtut cristiana»,[7]

l’obediència. Aquesta afirmació
potser sorprèn la persona que
s’apropi per primera vegada als
ensenyaments de sant Josepmaria.
Instintivament, tendim a pensar en
l’obediència i la llibertat com dos
enemics que combaten per dirigir les
nostres accions: si la llibertat
s’imposa, sembla que l’obediència
s’anul·la; si l’obediència preval,
sembla que la llibertat retrocedeix.
Aquesta és, tanmateix, una fal·làcia.



Estimem la nostra llibertat i no
volem de cap manera renunciar-hi;
volem ser plenament amos de les
nostres accions justament per poder
fer, perquè ens dona la gana, el que
entenem que Déu vol. I és
precisament aquí, a l’hora d’estimar
la seva voluntat, on l’obediència
troba el seu lloc i la seva raó de ser.

L’autèntica obediència cristiana és
sempre obediència a Déu, i la filiació
divina és el seu suport, la seva raó de
ser. Així es desprèn de l’afirmació de
sant Josepmaria que acabem
d’esmentar, que continua així: «Hem
de sentir-nos fills de Déu, i viure amb
la il·lusió d’acomplir la voluntat del
nostre Pare. Fer les coses segons el
voler de Déu, perquè ens dona la
gana, que és la raó més
sobrenatural».[8] Ens il·lusiona ser en
les coses del nostre Pare Déu perquè
ens dona la gana. El criteri de
l’autoritat humana ens ajuda a
descobrir què vol Déu per a



nosaltres, és a dir, què significa aquí i
ara el que profundament volem
nosaltres. I fins i tot si en alguna
ocasió no veiem clara la línia d’acció
proposada, hem de confiar en el
desig d’ajudar-nos que l’anima, i
continuem sent plenament lliures.
Aquesta actitud oberta, aquesta
disponibilitat que arrela en la nostra
llibertat de fills de Déu, reforça
l’obertura de la nostra raó, la
capacitat valuosíssima de deixar-nos
orientar, de mantenir-nos oberts, de
veure-hi amb els ulls dels altres i
d’adoptar un punt de vista diferent
del nostre: una capacitat que ens
interessa enormement formar.

L’obediència ens ajuda, doncs, a fer
el que profundament volem. Si, en
canvi, seguir Jesucrist i ser en les
coses del seu Pare —del nostre Pare
— no és el nostre desig més profund,
el que explica tots els altres,
l’obediència perd el seu sentit[9] i es



veu com a enemiga de la llibertat,
com un obstacle per fer el que volem.

En la conversa corrent, se sol
anomenar obediència al fet de posar
per obra les decisions o orientacions
de l’autoritat. Però a nosaltres no ens
interessa només l’obediència com un
acte puntual, sinó com una virtut,
perquè ens volem assemblar a
Jesucrist. No n’hi ha prou amb
respondre afirmativament a la
pregunta «he fet el que se m’havia
manat o suggerit?» Un podria
respondre que sí i, tanmateix, no ser
del tot obedient. Qui simplement
acull una indicació sense fer-la
pròpia, sense llibertat, obeeix només
materialment, però aquesta no és
l’obediència de Jesucrist. Qui actua
així potser estarà fent una cosa bona,
però no es pot conformar amb això,
perquè la meta és molt més alta, i és
de fet irrenunciable: renunciar-hi
significaria renunciar a ser lliure,



amb la llibertat per a la qual Jesús
ens ha alliberat (cf. Ga 5, 1).

En el fons, soc plenament obedient
quan faig el que se’m demana perquè
ho vull fer. I ho vull fer perquè estic
convençut que Déu compta amb la
meva docilitat. He arribat a aquesta
convicció perquè tinc confiança en
Ell, que assisteix amb la seva gràcia a
qui m’ho indica, i em fio a més de la
prudència i l’experiència d’aquesta
persona. En aquests casos, veig qui té
autoritat com algú que m’indica el
que val la pena fer, el que Déu vol.
Soc lliure no quan obeeixo «si vull»,
sinó quan obeeixo «perquè vull».

L’escolta de Santa Maria

Tornem ara a la resposta sorprenent
de Jesús als seus pares, alleujats
després d’aquells dies d’angoixa,
però perplexos de com n’era d’insòlit
el seu comportament: «Per què em
buscàveu? No sabíeu que jo havia
d’estar a casa del meu Pare?» (Lc 2,



49). El lector de l’Evangeli es pot
imaginar fàcilment la reacció que
tindria davant d’una resposta així:
per què et buscàvem?, no havíem de
fer-ho?, ens hauríem d’haver quedat
tan tranquils, indiferents al que et
passés?, és això el que esperaves de
nosaltres? Maria reacciona amb més
calma.

És normal que alguna vegada no
entenguem una indicació o un
consell. Fixem-nos en altres paraules
de sant Josepmaria: «En moltes
ocasions, [el Senyor] ens parla per
mitjà d’altres homes, i pot ocórrer
que la vista dels defectes d’aquestes
persones, o el pensament de si estan
ben informades o si han entès totes
les dades del problema, se’ns
presenti com una invitació a no
obeir». En arribar aquí, el lector
potser espera que se l’adverteixi del
perill que aquests pensaments
representen. Tanmateix, sant
Josepmaria continua: «Tot això pot



tenir una significació divina, perquè
Déu no ens imposa una obediència
cega, sinó una obediència
intel·ligent».[10]

Una significació divina: a través
d’aquests dubtes, Déu ens diu que vol
que obeïm amb intel·ligència, sense
declinar la nostra responsabilitat.
Convé que manifestem el nostre punt
de vista, les nostres conviccions,
«però siguem sincers amb nosaltres
mateixos: examinem, en cada cas, si
és l’amor a la veritat allò que ens
mou, o bé l’egoisme i l’aferrament al
propi judici».[11] De vegades, en
efecte, «pot donar-se el cas que es
vagi buscant un consell que
afavoreixi el propi egoisme, que
emmudeixi justament amb la seva
presumpta autoritat el clamor de la
pròpia ànima; i que fins i tot es vagi
canviant de conseller fins a trobar el
més benèvol».[12] Si no hem format
l’actitud habitual que la veritat ens
interessi més que el nostre criteri —



en definitiva, si no som obedients—,
serà fàcil que ens enganyem, ara o en
el futur. La ira o el desconcert ens
impediran descobrir el que el Senyor
ens vol dir a través del que llavors
ens és incomprensible.

Maria tampoc ho va entendre (Lc 2,
50). Però no es va rebel·lar. Estimava
la voluntat de Déu per damunt de tot
i sabia bé que hi ha coses que només
arribem a comprendre amb el temps.
«La seva mare conservava tot això en
el seu cor» (Lc 2, 51).[13] La Mare de
Déu no vivia només cap a fora, sinó
que considerava una vegada i una
altra els esdeveniments de la seva
vida per descobrir-hi l’acció de Déu.
Maria escoltava, que és el que
significa al cap i a la fi ser obedient, 
ob-audiens: fer atenció, romandre a
l’escolta. El temps juga a favor de qui
escolta, es fia i persevera amb calma
en una oració serena: estant obert a
la veu de Déu, descobrirà, com Ella,
aquesta significació divina i acabarà



per agrair fins i tot la foscor d’aquells
moments difícils.

Maria va perseverar en la seva
oració. Van passar vint anys i el seu
Nen li va faltar de nou. De nou tres
dies. De nou a Jerusalem. Però
llavors Ella ja sabia que no s’havia
d’angoixar buscant-lo, perquè Ell era 
en les coses del seu Pare. I potser va
agrair al Senyor aquelles paraules
desconcertants dels seus llavis
infantils: ara sostenien la seva
esperança enmig d’un dolor que
d’una altra manera l’hauria aixafat.

A la seva intercessió confiem que el
Senyor ens concedeixi un cor gran,
capaç d’ordenar-ho tot en la nostra
vida a la voluntat de Déu. Un cor
lliure i obert, que no es deixi tancar
en la seva visió estreta. Un cor capaç
de descobrir l’acció de Déu en la
nostra vida, també a través
d’instruments humans, imperfectes.
Un cor capaç d’escoltar i esperar, per



descobrir els fruits de la seva acció
en les nostres ànimes.

Julio Diéguez

[1] Cf. Sant Josepmaria, Sant Rosari,
cinquè misteri de goig.

[2] Cf. també, per exemple, He 10, 5-7 i
molts altres passatges.

[3] Cf. per exemple, Is 49, 15: «Pot
oblidar-se una mare del seu infantó?
(…) Però, ni que alguna l’oblidés, jo
mai no t’oblidaria».

[4] Sant Josepmaria, Converses, núm.
93.

[5] Cf. Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 17.

[6] Cf. Ibídem.

[7] Ibídem.



[8] Ibídem.

[9] Potser l’únic valor que conservaria
seria el de facilitar l’eficàcia d’una
organització. Però l’obediència de
Jesucrist no es redueix a això.

[10] És Crist que passa, núm. 17.

[11] Ibídem, núm. 17.

[12] Sant Josepmaria, Converses, núm.
93.

[13] Cf. també Lc 2, 19.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-
molt-divins-xvi-lobediencia-obertura-

del-cor/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xvi-lobediencia-obertura-del-cor/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xvi-lobediencia-obertura-del-cor/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xvi-lobediencia-obertura-del-cor/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xvi-lobediencia-obertura-del-cor/

	Molt humans, molt divins (XVI): l’obediència, obertura del cor

