
opusdei.org

Molt humans, molt
divins (XIX): Per
donar el millor de
cadascú

Les virtuts fan brillar la nostra
personalitat i ens fan flexibles
per descobrir el bé en les
diverses situacions quotidianes.

19/06/2023

Un poeta imaginava com les aus de
les zones costaneres, sostingudes per
la brisa, volen èbries pel goig de
contemplar sempre l’escuma del mar
i la bellesa del cel. Si no tenim la sort



de viure al costat de l’oceà, potser
podem recordar la impressió que
s’apodera de nosaltres cada vegada
que hi tornem; no només per la
immensitat del mar, pels seus colors
o per l’ambient que genera, sinó
també pel seu so. De fet, són
moltíssims els enregistraments del so
del mar que permeten, des de
qualsevol racó del món, guanyar un
petit accés a aquest conjunt de veus
—de l’aigua, de les roques, de les aus,
de la sorra— tan tonificadores per a
qui les escolta. Sant Josepmaria
imaginava les virtuts precisament
com cadascun d’aquests sons, tan
diferents en timbre i intensitat, però
que en conjunt formen la música
marina: «Així com el brogit de l’oceà
es compon de la remor de cadascuna
de les onades, així la santedat del
vostre apostolat es compon de les
virtuts personals de cadascun de
vosaltres».[1]



Ser perfectes no és ser iguals

Sant Jerònim escriu que «Jesucrist no
envia coses impossibles, sinó
perfectes».[2] Davant d’això, podríem
objectar que justament el que és
perfecte se’ns apareix moltes
vegades com a impossible. Qui
s’atreveix a dir sobre si mateix que
les seves accions són «perfectes»? A
més, els testimonis dels sants van
precisament en direcció contrària:
ells, a mesura que s’apropen a la
llum de Déu, són cada vegada més
conscients de les seves
imperfeccions. La perplexitat
augmenta si ens adonem que el
fragment de l’Evangeli al qual fa
referència sant Jerònim és
precisament un mandat de Jesús:
«Sigueu perfectes com ho és el vostre
Pare celestial» (Mt 5, 48). Quin
misteri amaguen aquestes paraules?

Un primer aclariment necessari té a
veure potser amb la nostra



comprensió de «perfecte» com una
cosa insuperable en la seva espècie,
una cosa que ja no pot millorar més.
Aplicada a la conducta d’una
persona, aquesta idea de «perfecció»
la pot allunyar tant de la nostra
experiència comuna que fins i tot ens
pot arribar a generar certa repulsió.
Tanmateix, el sentit més freqüent
amb el qual s’utilitza aquesta paraula
a la Bíblia té a veure amb una cosa
completa, feta, que dona tot el que
pot donar de si. Així s’entén millor
que la invitació de Crist a «ser
perfectes» no és el colofó d’una llista
de criteris que s’han de complir en
tots els àmbits de la vida, sinó la
coronació d’un discurs en què es
parla d’estimar tothom, amics i
enemics, com els estima Déu (cf. Mt
5, 43-48). «Ser sants no és fer cada
vegada més coses o complir certs
estàndards que ens hàgim imposat.
El camí de la santedat, com ens
explica sant Pau, consisteix a
correspondre a l’acció de l’Esperit



Sant fins que Crist estigui format en
nosaltres (cf. Ga 4, 19)».[3]

En continuïtat amb aquest sentit de
«perfecció», el Catecisme de l’Església
parla de les virtuts humanes
assenyalant, en primer lloc, com
«permeten a la persona no solament
de practicar actes bons, sinó de
donar el millor d’ella mateixa».[4] Així
com, per generar el so del mar, es
barregen totes les onades, sempre
una de diferent de l’altra, en una
vida santa sonen en harmonia
cadascuna de les virtuts: juntes
donen forma a la millor versió de
cadascú. I com que al món no hi ha
dues persones iguals, tampoc no hi
ha dues maneres iguals de conjugar
cadascuna de les virtuts. Per fer-nos
sants, és a dir, per portar-nos cap a
ell, Déu compta amb cadascuna de
les nostres característiques, úniques,
que ell coneix molt millor que
nosaltres. Correspon a cadascú
endinsar-se en «el misteri del



projecte únic i irrepetible que Déu té
per a cadascú i que es realitza enmig
dels contextos i límits més variats»:[5]

fer realitat, amb la gràcia de Déu i
amb la nostra llibertat, el fill estimat,
la filla estimada amb els quals el
Senyor ha somiat des de l’eternitat.
Per això, des de molt aviat, sant
Josepmaria deia als qui s’apropaven
a l’Opus Dei: «Heu de ser tan diversos
com són variats els sants del cel, que
cadascun té les seves notes personals
especialíssimes».[6]

La santedat és un vestit a
mida

Les diferents virtuts no només ens
ajuden a optar pel bé en lloc del mal
en una acció concreta; això és molt,
però és encara poc. En realitat,
aquest domini sobre nosaltres
mateixos que constitueixen les
virtuts, l’ordenació de les nostres
forces cap a l’amor, ens impulsa a
triar el que és millor per sobre del



que és mediocre. De vegades, una
comprensió reductiva de la virtut ha
fet que la pensem com un compromís
entre dos extrems negatius, com una
meitat geomètrica entre dos pols que
volem evitar. Així, en lloc de mirar
cap al cim, vigilem més de no caure
al barranc de la dreta o de l’esquerra.
I, tanmateix, Déu ens ha donat a
cadascú el nostre cim, que correspon
al nostre paisatge geològic, en el qual
emprenem el camí; i en aquest
paisatge hem de descobrir tant els
diferents obstacles o perills que ens
aguaiten com els terrenys en què les
nostres petjades s’agafen millor a
terra.

En comentar l’ètica aristotèlica, sant
Tomàs assenyala que «el terme mitjà 
per a nosaltres és el que no supera ni
al qual no li manca la proporció
adequada per a nosaltres. Per això,
aquest terme mitjà no és el mateix
per a tothom».[7] El sant dominic ho
explica amb la imatge del calçat, per



al qual cada persona ha de trobar la
seva talla; el filòsof grec, per la seva
banda, se serveix de la imatge del
menjar, en el sentit que no són sobris
de la mateixa manera un atleta i algú
que amb prou feines fa exercici físic.
Com que no hi ha una manera única
de viure les virtuts, no sembla un
bon camí intentar escriure receptes
universals perquè algú es converteixi
en una persona ordenada, generosa
o humil. A més, com també va
comprendre Aristòtil, un no arriba a
ser virtuós només per fer
externament una sèrie d’actes, sinó
per fer-los amb unes disposicions
interiors específiques: «En primer
lloc, si sap el que fa; després, si les
tria i les tria per elles mateixes; i, en
tercer lloc, si les fa amb fermesa i de
manera indestructible».[8] Per això, si
l’ambient formatiu no impulsa que
les persones comprenguin l’interès
d’adquirir una virtut o una altra, i la
triïn lliurement moguts per l’amor,
els actes externs que suposadament



treballen en aquesta direcció corren
el risc d’estar obrant en va.

Enlluernada pel fet que, per fer-nos
sants, el Senyor vulgui comptar amb
els trets personals de cadascú, una
dona senzilla resava: «Fes-nos viure
la nostra vida, no com un joc d’escacs
en què tot es calcula, no com un
partit en què tot és difícil, no com un
teorema que ens trenca el cap, sinó
com una festa sens fi en què es
renova la trobada amb tu, com un
ball, com una dansa entre els braços
de la teva gràcia».[9]

Músculs que es flexionen en
qualsevol direcció

Un dels indicadors d’una bona forma
física és que els músculs tenen una
gran elasticitat. A base d’exercicis
d’estirada i d’una bona cura de les
articulacions, el cos pot fer posicions
fins i tot difícils d’imaginar. Mantenir
aquesta flexibilitat muscular ajuda a



evitar problemes causats per males
actituds continuades i redueix la
probabilitat de lesionar-se. Una cosa
anàloga passa amb les virtuts en la
vida espiritual, i per això sant
Josepmaria solia dir que «la santedat
té la flexibilitat dels músculs solts».[10]

En aquest sentit, explica, de la
mateixa manera que de vegades
l’amor de Déu ens portarà a esforçar-
nos per fer una cosa que ens costa,
altres vegades ens portarà a optar
per quelcom més còmode i a agrair-
li-ho.

No és casualitat que la paraula
«virtut» provingui del llatí virtus, que
vol dir “capacitat” o “força”,
precisament com els músculs. Les
virtuts, en la mesura que han passat
a formar part de nosaltres, no només
ens permeten fer els actes bons amb
gust i facilitat, sinó que ens fan
flexibles per adoptar la direcció que
pugui requerir cada circumstància.
És veritat que les virtuts ens porten a



fer les coses de manera ordenada;
però més profundament, ens porten
a ser nosaltres mateixos ordenats,
encara que en alguna circumstància
pugui no semblar-ho externament, o
no sigui oportú concretar-ho d’una
manera determinada.

S’explica que sant Carles Borromeu,
quan era un jove bisbe, tenia fama de
ser una persona molt austera, que
només menjava i bevia pa i aigua, en
les quantitats indispensables;
tanmateix, si això afavoria la relació
amb algunes persones, no tenia cap
problema per beure vi amb la
freqüència que fos necessària.[11] «Si
els cristians actuéssim altrament —
postil·lava el fundador de l’Opus Dei
—, correríem el risc de fer-nos tibats,
sense vida, com una nina de roba».[12]

Precisament, una de les coses que
més crida l’atenció de les nines de
drap és que no poden deixar de
somriure. A tots ens agrada estar
envoltats de persones alegres, però



perquè ho són lliurement, en el
moment adequat i amb la mesura
adequada, no perquè han arribat a
incorporar mecànicament un
comportament determinat.

Sant Francesc de Sales, molt al
principi de la seva correspondència
amb qui un dia seria santa Joana de
Chantal, la posava en guàrdia contra
la possible falta de llibertat de filla de
Déu cap a la qual podia caure, fins i
tot a través dels seus anhels de vida
cristiana. «Una ànima que s’ha
aferrat a l’exercici de la meditació,
interromp-la, i la veuràs sortir amb
pena, ansiosa i sorpresa. Una ànima
que té veritable llibertat sortirà amb
rostre equànime i cor bondadós a
l’importú que l’ha molestat, perquè
tot és un, o servir Déu meditant, o
servir-lo suportant el proïsme; les
dues coses són voluntat de Déu, però
suportar el proïsme és necessari en
aquest moment».[13]



* * *

«Sigueu valents!», animava el Papa
Francesc a un grup de joves
polonesos. «El món necessita la
vostra llibertat d’esperit, la vostra
mirada confiada en el futur, la vostra
set de veritat, bondat i bellesa».[14] La
força i la flexibilitat que ens guanyen
les virtuts són com el clamor de
l’oceà que insisteix a mostrar-nos la
seva novetat i la seva bellesa; a més,
manifesten a l’Esperit Sant la nostra
docilitat perquè Crist es formi en la
nostra ànima d’una manera única en
la història. No és estrany que el
Catecisme ens parli de les virtuts
precisament al capítol sobre «la
vocació de l’home»:[15] perquè estem
cridats a viure aquesta vida divina,
estem cridats a aixecar la mirada cap
a l’horitzó, com aquelles aus
costaneres, confiats que Déu sosté la
nostra lluita.



[1] Sant Josepmaria, Camí, núm. 960.

[2] Sant Jerònim, citat a: Catena Aurea,
comentaris a Mt 5, 43-48.

[3] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral 28.X.2020, núm. 6.

[4] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1803.

[5] Francesc, Gaudete et exsultate,
núm. 170.

[6] Sant Josepmaria, Camí, núm. 947.

[7] Sant Tomàs d’Aquino, Comentari a
l’Ètica a Nicòmac, llibre II, lliçó VI.

[8] Aristòtil, Ètica a Nicòmac,
1105a-1105b.

[9] Servent de Déu Madeleine Delbrêl,
“El baile de la obediencia”.

[10] Sant Josepmaria, Forja, núm. 156.
Citat a: Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 28.X.2020, núm. 6.



[11] Cf. carta de sant Francesc de Sales
a la baronessa de Chantal, 14.X.1604.

[12] Sant Josepmaria, Forja, núm. 156.

[13] Sant Francesc de Sales, carta a la
baronessa de Chantal, 14.X.1604.

[14] Francesc, missatge, 15.VIII.2018.

[15] Catecisme de l’Església Catòlica,
tercera part, primera secció.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-
molt-divins-xix-per-donar-el-millor-de-

cadascu/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xix-per-donar-el-millor-de-cadascu/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xix-per-donar-el-millor-de-cadascu/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xix-per-donar-el-millor-de-cadascu/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xix-per-donar-el-millor-de-cadascu/

	Molt humans, molt divins (XIX): Per donar el millor de cadascú
	Ser perfectes no és ser iguals
	La santedat és un vestit a mida
	Músculs que es flexionen en qualsevol direcció


