
opusdei.org

Molt humans, molt
divins (XIV): Per
donar llum, paraules
veritables

Jesús i els primers deixebles
van demostrar un gran amor a
la veritat, amb la seguretat de
qui transmet una notícia que
omple la vida d’alegria.

22/09/2022

«Mireu un autèntic israelita, un
home que no enganya» (Jn 1, 47).
L’elogi que Jesús va fer de Natanael
també li podien aplicar tots els que



l’escoltaven. El Mestre només
pronunciava paraules veritables, i
vivia profundament d’acord amb
aquestes. En les paraules de Jesús es
manifesta sempre el desig ardent de
donar-nos el millor que té. I aquest
amor fa que el que diu sigui sempre
transparent, orientat a entregar-nos
la seva veritat i la seva misericòrdia.
Per això, llavors com ara, la seva vida
i el seu testimoni enlluernen, tot i
que de vegades també espantin o
desestabilitzin.

Sense por de la veritat

Un moment en què es percep
clarament aquest tarannà del Mestre
és el capítol sisè de sant Joan. Poc
després d’haver deixat la multitud
sorpresa amb la multiplicació d’uns
quants pans i peixos, dels quals tots
mengen fins a sadollar-se, el veiem
decidit a revelar una veritat
important. Jesús sap bé que a aquells



milers que l’han seguit fins allà els
costarà molt comprendre-la. Però no
s’estalviarà cap paraula, ni alleujarà
el missatge per fer-lo més acceptable:
«Qui menja la meva carn i beu la
meva sang, té vida eterna» (Jn 6, 54).
Gairebé tots se n’acomiaden,
precisament per com són de
desconcertants les seves paraules:
«Aquest llenguatge és molt dur. Qui és
capaç d’acceptar-lo?» (Jn 6, 60).

Es podria dir, amb llenguatge de
xarxa social, que en aquest moment
el seu excés d’audàcia l’ha portat a
perdre més de cinc mil seguidors. Per
al Mestre, tanmateix, aquest fracàs és
només efímer i aparent: ni el deté ni
el condiciona... Tant és així que, en
descobrir el desànim i el desengany
als rostres dels dotze, els pregunta
també: «També vosaltres em voleu
deixar?» (Jn 6, 67). Paradoxalment,
per quedar-se amb nosaltres, Jesús
prefereix pagar el preu de la solitud:
no està disposat, per assegurar un



èxit passatger, a deixar d’alimentar-
nos i d’estimar-nos amb el pa
eucarístic a través dels segles. Per a
Jesús, com per a la seva Església, la
veritat és l’amor per nosaltres. Sap
que és decisiu manifestar-se de
manera autèntica, perquè «vol que
tots els homes se salvin i arribin al
coneixement de la veritat» (1 Tm 2, 4).
I la veritat moltes vegades dol. «La
veritat no és en absolut barata. És
exigent, i crema», deia una vegada
Joseph Ratzinger. «El missatge de
Jesús també inclou el repte que
trobem en aquesta pugna amb els
seus contemporanis (...). Qui no es
vulgui deixar cremar, qui no estigui
disposat a això, tampoc no
s’aproparà a Ell».[1]

Jesús diu el que ha de dir, com ho ha
de dir, quan ho ha de dir. Uns dies
abans de ser condemnat a mort pels
mateixos que l’estan escoltant al
Temple de Jerusalem, després
d’haver-los acusat davant del poble



de «fariseus hipòcrites (...) sepulcres
emblanquinats» (Mt 23, 27), els
increpa així, també públicament:
«Serps, cria d’escurçons! Com podeu
escapar-vos de ser condemnats a
l’infern?» (Mt 23, 33). Són paraules
que ens poden impressionar. Jesús
no parla tan durament amb els qui
estan en l’error, o amb els pecadors...
sinó més aviat amb els qui, creient-se
justos, impedeixen que els altres
s’apropin a Déu (Mt 23, 13). Sap
perfectament que les seves paraules
atien l’antipatia dels qui ja pensen a
donar-li mort. Però això li és igual. Ni
tan sols el frena el temor que els seus
deixebles es puguin convertir en
víctimes indirectes del seu discurs
encès... Perquè l’amor a la veritat i
als homes és per sobre de la vida
terrenal. Sant Josepmaria sintetitza
molt bé aquesta actitud de Jesús: «no
tinguis por de la veritat, encara
que la veritat et comporti la mort».
[2] Amb aquestes paraules aspres i
crues que dirigeix als fariseus, Jesús



està defensant de l’error i de la
mentida el petit ramat que amb el
pas dels anys —Ell ja ho sap— patirà
també el martiri per amor a Déu i
per defensar aquesta mateixa veritat.
Perquè la veritat és la primera i
l’última paraula amorosa dels
màrtirs cristians.

Són molts els passatges de la vida del
Senyor en què preval aquest amor a
la veritat. Com Ell mateix afirma en
el seu judici davant de Pilat, «jo he
nascut i he vingut al món per donar
testimoni de la veritat» (cf. Jn 18, 37).
I també els cristians hem estat
batejats i confirmats per ser
testimonis d’aquell que és «el camí,
la veritat i la vida» (Jn 14, 6), davant
dels intents de sotmetre la realitat a
càlculs, interessos o ideologies.
Testimonis: això significa la paraula 
màrtir. Tot i que Déu no cridi tots els
cristians a abocar la seva sang per la
fe, sí que espera que estiguem
disposats a deixar la vida, gota a



gota, per aquesta mateixa fe; a ser
«màrtirs sense espectacle», com qui
«esmerça els seus anys treballant
sense altre punt de mira que servir
l’Església i les ànimes, i envelleix
somrient, i passa desapercebut...».[3]

Perquè, al cap i a la fi, «l’existència
temporal —tant de les persones com
de la societat— només és important
precisament com a etapa cap a
l’eternitat. Per això la vida terrenal
és només relativament important, i
no és un bé absolut. El que importa
absolutament és que siguis feliç, que
et salvis».[4]

No podem deixar d’anunciar el
que hem vist i sentit

Quin bonic reflex de l’actitud valenta
de Jesucrist contemplem en els seus
primers deixebles! Rere el foc de
Pentecosta, sorprèn escoltar la
predicació dels apòstols, que parlen
ja sense por. Així ho han après del
Mestre. Al llibre dels Actes dels



Apòstols, veiem com Pere i Joan són
portats presos davant del Sanedrí per
exposar públicament la veritat de la
resurrecció de nostre Senyor, i per
donar explicacions sobre la curació
d’un home coix. Després d’una nit a
la presó, són sotmesos a un
interrogatori, al qual també assisteix
aquest home guarit. Els ancians i
escribes els pregunten: «Amb quin
poder o en nom de qui heu fet
vosaltres tot això?» (Act 4, 7). La
resposta de Pere és taxativa. Ja no
queda cap indici de la covardia que
el va portar a mentir i a negar el
Senyor durant la fosca nit de la
passió: «Sapigueu, vosaltres i tot el
poble d’Israel, que a aquest home el
teniu sa davant vostre gràcies al nom
de Jesucrist, el Natzarè, que vosaltres
vau crucificar, però a qui Déu ha
ressuscitat d’entre els morts» (Act 4,
10). La llibertat amb què parlen Pere
i Joan els deixa estupefactes. No
saben què fer, tret d’ordenar-los no
tornar a ensenyar ni a fer res en



Nom de Jesús. La resposta de Pere i
Joan posa en evidència l’arbitrarietat
del que els estan demanant: «Decidiu
vosaltres mateixos si és just davant
de Déu que us obeïm a vosaltres més
que no pas a ell. Nosaltres no podem
deixar d’anunciar el que hem vist i
sentit» (Act 4, 19-20).

Aquests exemples de la vida de Jesús
i dels primers deixebles ens
proporcionen la mesura adequada
del nostre comportament a l’hora de
proclamar la veritat de Jesucrist. Una
falsa prudència ens podria portar a
fabricar discursos complaents, o a
callar quan hem de parlar. Sens
dubte, evangelitzar no vol dir entrar
sempre en el conflicte, però tampoc
no pot consistir a evitar-lo
permanentment, fent compromisos
amb la veritat. En aquest sentit, sant
Josepmaria escrivia:
«Contemporitzar? —És una paraula
que només es troba —cal
contemporitzar!— en el lèxic dels qui



no tenen ganes de lluita —dròpols,
vius o covards—, perquè abans de
posar-s’hi ja se saben vençuts».[5] Al
mateix temps, també seria massa
còmode pensar que la fe es pot
transmetre sense plantejar-se la
solidesa del nostre discurs, o sense
atendre els problemes, els anhels i la
sensibilitat de cada moment, de cada
persona.

En qualsevol cas, quan un cristià vol
viure d’acord amb la seva identitat,
de vegades s’haurà de sobreposar a
la por del ridícul, al «què diran».
Avui potser és menys freqüent que
els deixebles de Jesús acabin entre
els lleons o en una cel·la, com els va
passar a Pere i a Joan i a tants sants
que ens han precedit en la custòdia i
testimoni de la fe. Tanmateix, pot
passar que la nostra imatge pública
se’n ressenti, o fins i tot que siguem
perseguits a causa de la nostra
defensa de la dignitat humana i de la
llibertat de les consciències, que



estan a la base de l’exercici de la fe,
del respecte de la vida i de tantes
altres realitats irrenunciables.

La vida dels cristians, escriu sant
Josepmaria, no és «anti-res»: és
«afirmació, optimisme, joventut,
alegria i pau».[6] Però precisament
per això hem de tenir «la valentia de
viure públicament i constantment
d’acord amb la nostra santa fe»:[7] no
podem permetre que perdi força en
les nostres vides l’amor a Déu i a la
veritat, perquè sense aquest amor i
aquesta veritat ja no tindríem res per
anunciar al món. Juntament amb
això, és important buscar la manera
de fer el bé més gran possible en
cada situació, tenint en compte que
la transmissió de la veritat no depèn
només que diguem les coses, sinó
també que els qui ens senten ens
entenguin. També Jesús de vegades
va optar per callar (cf. Lc 4, 28-30; Mt
26, 63); i, si moltes vegades parlava
sense embuts, sempre buscava la



manera de fer-se entendre per uns i
altres. En aquest sentit, passarà que
de vegades sigui contraproduent
insistir en una idea i, en canvi,
convingui esperar a una altra ocasió,
o repensar les nostres raons; i també,
com a part d’aquest treball, ens
haurem d’esforçar per comprendre
les raons dels altres, que moltes
vegades ens podran donar llum per
entendre millor la nostra fe i les
carències del nostre discurs.

En la seva primera carta, la que
podríem anomenar la primera
encíclica de la història, sant Pere
presenta en pocs traços tot aquest
programa apostòlic: «Reconegueu en
els vostres cors el Crist com a Senyor;
estigueu sempre a punt per a donar
una resposta a tothom qui us demani
raó de la vostra esperança. Però feu-
ho suaument i amb respecte,
mantenint la rectitud de consciència.
Així quedaran confosos els qui ara us
calumnien» (1 Pe 3, 15-16).



Als areòpags del nostre segle

El repte d’evangelitzar no només
exigeix valentia, sinó també
preparació intel·lectual i teològica —
la que cadascú pugui obtenir—, do de
llengües i empatia amb la cultura
contemporània, que és la nostra.
Veure sant Pau mateix a Atenes ens
pot ajudar a entendre com
manifestar-nos als areòpags del
nostre segle (cf. Act 17, 16 s.). Primer
observem un Pau que es consumia al
seu interior en observar una ciutat
entregada a la idolatria. Tanmateix,
el seu ardor no el porta a parlar amb
amargor, o de males maneres.[8]

Explora el terreny i escolta: primer
els seus germans jueus a la sinagoga
i, després, al carrer, els filòsofs
epicuris i estoics, amb els quals
entaula conversa i a qui manifesta
les seves idees sobre Déu i sobre la
vida. A més de contemplar amb
interès l’arquitectura de la ciutat,
sant Pau demostra un bon



coneixement de la seva literatura;
això li permet adaptar el seu
missatge a aquell auditori que ha
mostrat curiositat per les seves
paraules. Sant Pau conforma la seva
predicació a aquest auditori, per si
mateix difícil, però ni degrada ni
atenua l’evangeli. El discurs que
pronuncia a l’areòpag es manté com
un model, que val la pena rellegir de
tant en tant.

En un primer moment, sant Pau lloa
la bellesa d’un altar construït al Déu
desconegut, que ha descobert
passejant per la ciutat. Aquesta
referència cultural l’apropa als seus
interlocutors i li permet parlar sobre
aquest Déu misteriós, que ell diu que
coneix. Amb diverses referències
literàries dels poetes grecs, sant Pau
dirigeix empàticament el discurs cap
a la veritat que vol transmetre: que
tots som criatures d’aquest Déu
desconegut, perquè ell és el Creador i
el Senyor de totes les coses. Els



explica, a més, com aquest Déu s’ha
fet present entre nosaltres, no a
través d’ídols construïts per la mà de
l’home, sinó encarnant-se, i oferint
com a prova de la seva divinitat la
seva resurrecció entre els morts...

Sant Pau aconsegueix fer brillar amb
tota la seva esplendor l’autenticitat
del kerigma, el cor de la fe, davant
d’un poble culte i pagà. És cert que,
com li va passar al Senyor en el
discurs del Pa de vida, la major part
de l’auditori l’abandona
educadament: «Sobre aquest punt ja
t’escoltarem un altre dia» (Act 17, 32).
No totes les orelles estan preparades
per acceptar la paraula de Déu a la
primera. Però alguns es queden: el
relat afegeix que aquell dia van
abraçar la fe Dionís l’Areopagita, una
dona que es deia Dàmaris i uns
quants més. La valentia, la
preparació intel·lectual i el do de
gents de Pau, com el de tants
cristians, és fusta que permet a



l’Esperit Sant encendre el foc de
Jesucrist a molts cors. Aquest
passatge de la vida de sant Pau, en fi,
ensenya moltes coses sobre com cal
procedir en una cultura que de
vegades ha perdut fins i tot el mateix
llenguatge per nomenar Déu.

Tot per a tots

Les paraules i la vida d’un cristià de
vegades poden resultar escandaloses,
no perquè faci res de dolent, sinó per
contrast amb el que es considera com
a socialment acceptable. Certament,
la seva manera de viure pot posar en
evidència, fins i tot sense pretendre-
ho, la forma de vida de moltes
persones: en les seves relacions
afectives, en certs hàbits
professionals, en les maneres de
divertir-se. Formes i hàbits que no
només reben l’aprovació del sentit
comú, sinó que de vegades s’han
convertit en drets exigibles
jurídicament.



En aquest context, és factible que
una persona es pugui sentir jutjada i
menyspreada al seu cor davant d’una
afirmació com aquesta de sant Pau:
«No us feu il·lusions! Ni els qui
porten una vida immoral, ni els
idòlatres, ni els adúlters, ni els
pervertits, ni els qui tenen relacions
sexuals amb altres homes, ni els qui
roben, ni els usurers, ni els embriacs,
ni els calumniadors, ni els lladres no
posseiran en herència el Regne de
Déu» (1 Co 6, 9-10). Aquestes paraules
van poder escandalitzar alguns dels
corintis que les van rebre, i
segurament ho continuen fent avui.
Els cristians vivim d’afirmació, i les
maneres de parlar poden canviar en
funció dels moments o dels
interlocutors; però no podem fer com
aquells mestres que diuen el que
cadascú voldria sentir (2 Tm 4, 4). El
profeta Isaïes escrivia «Ai dels qui
tenen el mal per bé i el bé per mal!
Canvien la tenebra en llum i la llum
en tenebra; fan passar per amarg el



que és dolç i per dolç el que és amarg
(Is 5, 20).

Alhora, el nostre testimoni de la
veritat no es pot reduir a la denúncia
del mal: l’Evangeli és abans que res
anunci de l’amor incondicional de
Déu per cadascú. Les mateixes
paraules de sant Pau no es limiten a
una enunciació condemnatòria de
vicis i pecats; després d’aquestes
línies fortes, afegeix: «Alguns de
vosaltres éreu d’aquests, però ara
heu estat rentats, heu estat
santificats i heu estat fets justos en el
nom de Jesucrist, el Senyor, i gràcies
a l’Esperit del nostre Déu» (1 Co 6,
11).

Potser avui més que mai percebem
com «la tasca evangelitzadora es
mou entre els límits del llenguatge i
de les circumstàncies. Procura
sempre comunicar millor la veritat
de l’Evangeli en un context
determinat, sense renunciar a la



veritat, al bé i a la llum que pugui
aportar quan la perfecció no és
possible. Un cor missioner coneix
aquests límits i es fa “feble amb els
febles [...], tot per a tots” (1 Co 9, 22)».
[9] Qui viu d’una amistat profunda
amb Déu i amb els altres es pot
deixar conquerir per la veritat i
manifestar-la lliurement i amb
afecte, acompanyant els altres per un
pla inclinat. És veritat, «el sant, per a
la vida de tants, és “incòmode”. Però
això no significa pas que hagi de ser
insuportable. —El seu zel mai no ha
de ser amargant; la seva correcció
mai no ha de ser feridora; el seu
exemple mai no ha de ser una
bufetada moral, arrogant, a la cara
del proïsme».[10]

Avui, com ahir, per accedir a la
misericòrdia de Déu cal colpejar-se el
pit i reconèixer-se pecador, cosa que
de vegades requereix un recorregut
lent i pacient, primer en cadascun de
nosaltres... Com n’és d’important



que, al llarg de la vida, tots puguem
tenir al costat amics que, al mateix
temps que ens comprenen, ens
il·luminen amb paraules veritables.
Perquè només la veritat ens fa
lliures; només ella ens pot alliberar el
cor (cf. Jn 8, 32), només amb ella ve
realment l’alegria. I això és el que vol
que dir evangelitzar: «es tracta
sempre de fer feliç, molt feliç, la
gent», perquè «la Veritat és
inseparable de l’autèntica alegria».[11]

Carles Ayxelá i José María García

[1] J. Ratzinger, Dios y el mundo,
Círculo de lectores, Barcelona 2011,
209-211.

[2] Sant Josepmaria, Camí, núm. 34.

[3] Sant Josepmaria, Via Crucis, 7.4.



[4] Sant Josepmaria, Cartes, VI.1973,
núm. 12.

[5] Sant Josepmaria, Camí, núm. 54.

[6] Sant Josepmaria, Forja, núm. 103.

[7] Sant Josepmaria, Solc, núm. 46.

[8] Cf. Camí, núm. 396 i 397.

[9] Francesc, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium, núm. 44.

[10] Sant Josepmaria, Forja, núm. 578.

[11] Sant Josepmaria, Solc, núm. 185.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-
molt-divins-xiv-per-donar-llum-
paraules-veritables/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xiv-per-donar-llum-paraules-veritables/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xiv-per-donar-llum-paraules-veritables/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xiv-per-donar-llum-paraules-veritables/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xiv-per-donar-llum-paraules-veritables/

	Molt humans, molt divins (XIV): Per donar llum, paraules veritables

