opusdei.org

Molt humans, molt
divins (XIII): Amb
tot el cor

La virtut de la castedat té a
veure amb la nostra capacitat
de percebre, aspirar i gaudir
amb el que omple el cor huma;
ens permet descobrir Déu en
tot.

11/05/2022

«Felicos els nets de cor: ells veuran
Déu!» (Mt 5, 8). Veure Déu: sense
filtres, sense presses, sense limits...
Qui podria somiar aconseguir



quelcom aixi per les seves propies
forces? Contemplar a la seva font la
bellesa, la bondat, la grandesa que
busquem sense parar per tot arreu.
Contemplar, que no vol dir observar
des de fora, sin6 des de dins, sabent-
nos inundats per tota aquesta realitat
plena de llum, per aquest «<Amor que
sadolla sense sadollar»™ els nostres
desitjos més profunds: aquests que
en aquest mon només troben una
resposta molt parcial, tot i que tantes
vegades les criatures ens semblin ja
el maxim de boniques, bones i
grandioses que es pugui imaginar.

Per descomptat, en parlar de puresa
de cor, el Senyor no es refereix
nomeés a la castedat. Si existis una
persona molt casta pero injusta, poc
sincera, deslleial, mandrosa o
egoista, no diriem que el seu cor és
net. Quan el rei David suplica «Déu
meu, crea en mi un cor ben pur» (Sl
51[50], 12), esta demanant un cor que
reuneixi harmonicament totes les



virtuts; un cor que vibri amb les
coses valuoses i no amb les
insubstancials, que sigui capag de
jugar-se la vida per quelcom més
gran que ell, que no es deixi dominar
per coses efimeres i superficials. En
créixer en les diferents virtuts, la
nostra mirada —els nostres desitjos,
interessos, aspiracions— es va
aclarint i ens fa capacos de percebre
l’auténtic valor de les coses. Anem
aprenent a veure, a contemplar, a
gaudir.

Perplexitats

Déu ens ha creat per a aquesta
contemplacio, que recull totes les
aspiracions del cor. Es una gracia
que ens vol donar. Pero és una gracia
per la qual és necessari lluitar. Hem
de conquerir el nostre cor perque es
faci capag de rebre aquest regal,
perqueé tenim el risc de deixar-lo
sense obrir, oblidat en un racé. En
paraules de sant Josepmaria, la



castedat «és un combat, pero cap
renuncia; responem amb una
afirmacio joiosa, amb una donacio
lliure i alegre. El teu comportament
no s’ha de limitar a esquivar la
caiguda, ’ocasio. No s’ha de reduir
de cap manera a una negacio freda i
matematica. T’has convencut que la
castedat és una virtut i que, com a
tal, ha de créixer i perfeccionar-se».”
La castedat és una afirmacio joiosa, i
sempre pot créixer. SOn dues idees
potser conegudes, pero no per aixo
prou compreses, fins al punt que
poden generar certa perplexitat.

Laidea de la castedat com a
afirmacio contrasta amb la de qui
posa un excessiu emfasi en el no,
com si la virtut consistis precisament
a no fer, no pensar, no mirar, no
voler. La castedat és, en canvi, un si a
I’amor, perque és ’amor el que la fa
necessaria ili confereix el sentit.
Naturalment, s’ha de dir no a certs
actes o actituds que li son contraris i



que tota persona assenyada percep
precisament com a negacions de
I’amor, per si mateix sempre total,
exclusiu i definitiu. Pero, tot i que
requereix alguns no, la castedat és
una realitat eminentment positiva.

Suposem una persona amb un bon
coneixement de la fe i de la vida
cristiana, sincerament decidida a
posar-la en practica; una persona
que potser fins i tot ha transmes a
d’altres aquesta visio positiva de la
santa puresa, perqué compren
aquests raonaments i els comparteix.
Es possible que la seva experiéncia
practica d’aquesta virtut no
respongui a la idea d’una cosa
positiva que sempre pot créixer:
d’una banda, perque no necessita
exercir la puresa constantment; hi ha
altres interessos que normalment
estan en primer pla i que releguen la
castedat al quart o cinque lloc dels
seus problemes, de manera que
habitualment la castedat no sembla



que per a ell sigui ni una afirmacio ni
una negacio. D’altra banda, perquée
quan en alguns periodes ha de lluitar
més intensament per viure-la, la sent
precisament com una negacio, i no
com una afirmacio.

A aixo0 s’hi afegeix una altra font de
perplexitat: ja que €és una virtut, la
castedat esta cridada a «créixer i
perfeccionar-se».” De nou, aquest
bon cristia es podria dir:
normalment aconsegueixo evitar
actes, pensaments, mirades
contraries a la castedat, no és d’aixo
del que es tracta?, no puc dir que tinc
la virtut?, que més hauria de fer?, en
quin sentit hauria de créixer i
perfeccionar-se en mi la castedat?

En realitat, en ’origen d’aquestes
perplexitats es troba la idea, forga
estesa, pero molt reductiva, que la
virtut és fonamentalment un
suplement de forca en la voluntat
que ens fa capacos de respectar unes



normes morals, fins i tot quan
aquestes s’oposen a la nostra
inclinacio. Si aquesta visio fos
correcta, la virtut consistiria en la
capacitat d’ignorar I’afectivitat,
d’oposar-se sistematicament al que
sentim sempre que ho requereixi el
respecte d’aquestes normes.
Naturalment, aqui hi ha una part de
veritat, perque en la formacio de la
virtut sovint cal actuar contra la
inclinacig afectiva. Tanmateix, és
molt important no oblidar que
I’objectiu no és aquest; nomeés es
tracta d’un pas que, si no va seguit
d’altres, formara només la capacitat
de reprimir-se, de dir no. Qui pensa
aixi en les virtuts, encara que pugui
dir que la castedat és una afirmacio
joiosa, en realitat no ho ha acabat
d’entendre, perque no aconsegueix
veure el que aixo significa a la
practica.



Integracio

La virtut, més que una capacitat
d’oposar-se a la inclinacid, és la
formacio de la inclinacié mateixa. La
virtut consisteix precisament a
gaudir, a gaudir del bé, perqué ha
crescut en nosaltres una
connaturalitat afectiva, és a dir, una
espécie de complicitat amb el bé. Es
precisament en aquest sentit que
anomenem temprancga a ’ordre en la
tendéncia natural al plaer. Si el plaer
fos dolent, ordenar-lo significaria
anul-lar-lo. Pero el plaer és bo, ila
nostra naturalesa tendeix cap a ell.
Tanmateix, que sigui bo en principi
no significa que ho sigui en tots els
casos: ’objecte d’'una tendéncia pot
no ser bo per a la persona en un cas
concret. Per aixo0 ens interessa
ordenar la nostra inclinacio al plaer.
Siho aconseguim, I’haurem convertit
en un dels nostres millors aliats per
fer el bé; si no, sera un gran enemic
que ens pot destruir, de manera



analoga a com l’aigua, que treu la set,
hidrata el cos i fa créixer les
plantes... també pot ser tsunami,
inundacié, destruccio.

En queé consisteix ordenar aquesta
tendencia? Sens dubte, no a fer
desapareixer l’atraccio del plaer,
cosa per altra banda impossible.
Tampoc a ignorar-la, o a viure com si
no existis; ni tan sols a reprimir-la.
Ordenar la tendéncia al plaer
significa integrar-la en el bé de la
persona:™ conferir unitat als nostres
desitjos, de manera que siguin
progressivament conformes amb la
nostra identitat i la reforcin. Un cor
impur és un cor fragmentat, sense
rumb; un cor pur, en canvi, és un cor
unificat, amb una direcci6 a la vida.

Com es pot arribar a fer aixo? Les
tendéncies humanes son maneres de
percebre el bé: cadascuna ens
presenta com a convenient el que la
satisfa. Diem que tenim tendéncia al



plaer perque davant d’'una cosa que
el pot produir experimentem
atraccio: allo es presenta als nostres
ulls com a convenient. Tanmateix, el
que és bo per a la tendéncia pot no
ser-ho per a la persona. Un pastis em
pot atreure perqueé és agradable
menjar-lo, pero potser no li convé a
la meva salut (per exemple, perque
soc diabetic), a la meva forma fisica
(estic intentant aprimar-me) o a la
meva relacio amb els altres (pertany
a una altra persona). Cada tendeéncia
té el seu punt de vista, valora la
realitat des de la seva perspectiva i
no ho pot fer des de cap altra. La rad
és I'uinica facultat que pot adoptar
tots els punts de vista i integrar-los,"’
identificant el bé de la persona i no
només el bé d’'una tendencia
concreta o d’un aspecte particular de
la vida. La rad escolta el que cada
tendencia ha de dir, avalua totes
aquestes veus en conjunt i jutja si
una accio és bona per a la persona.



La rad no és freda: és apassionada,
esta condicionada per les tendencies
0 les passions. Si una tendeéncia parla
molt més fort que les altres, la pot
confondre. D’aqui la importancia que
les tendéncies estiguin ben formades
(ben temperades). Aixi, en comptes
d’obstacle, seran un suport per al
judici de la rao. Per descomptat,
aquesta integracio entorn de la ra6
requereix que el sentit de la
tendéncia sigui compres i respectat, 1
que s’actui de manera que aquest
respecte cali en la nostra afectivitat.
La gola, per exemple, revela que no
s’ha compres —almenys de manera
practica, que influeixi en el
comportament— el sentit de la
necessitat de menjar; és a dir, encara
no s’ha assimilat a fons la manera en
que el plaer de menjar contribueix al
bé integral de la persona. Quelcom
similar es pot dir de la castedat, i de
qualsevol altra virtut.



Un mon interior

Escoltem el consell de sant
Josepmaria en un brevissim punt de
Cami: «Per qué has de mirar, si “el
teu mén” el portes dins teu?».”” Es
cert: si un porta un moén dins seu —
un mon fet de coses grans, divines i
humanes—, la mirada, I’accio, el
pensament contra la castedat poden
tenir certa forga d’atraccio, pero
seran molt més facils de combatre,
perque seran percebuts com una
amenaca a ’harmonia del mateix
mon interior.

Fins i tot podriem dir que la castedat
fa referencia a la sexualitat només
secundariament. Principalment, té a
veure amb I'obertura del nostre mon
interior —del nostre cor— a les coses
grans, amb la capacitat de percebre,
d’aspirar i de gaudir amb el que és
capac¢ d’omplir el cor huma. Per aixo,
deia també sant Josepmaria: «no
m’ha agradat mai de parlar



d’impuresa. Jo vull considerar els
fruits de la tempranca. (...) Vivint aixt
—amb sacrifici— [’home] s’allibera
de moltes esclavituds i aconsegueix,
en la intimitat del seu cor, assaborir
tot lamor de Déu (...); estem en
condicions de preocupar-nos dels
altres, de compartir amb tothom el
que és nostre, de dedicar-nos a les
tasques grans»."”

La persona casta €és capag de
connectar afectivament i gaudir amb
tot el que és bonic, noble,
genuinament divertit. La seva
mirada no és possessiva, sind
agraida: deixa ser a I’altre; no permet
que s’enteli, que es despersonalitzi la
relacié que 'uneix amb cada cosa i
amb cada persona. Qui no és cast té
una mirada baixa; una mirada que
no és capac de rebre, sind només
d’exigir prestacions. En realitat, no és
capac de gaudir de les petites coses
de la vida i de les relacions
personals; no és capac¢ d’estar



veritablement amb els altres. Les
coses delicades que d’altres aprecien
a aquest li semblen insipides; no li
diuen res, perque necessita emocions
fortes per reaccionar i experimentar
quelcom positiu i agradable.

S’entén aixi que qui viu la castedat
com a afirmacio joiosa no necessiti
en general un esfor¢ extraordinari de
la voluntat per contenir I'impuls
sexual desordenat: el seu mon
interior, teixit de realitats valuoses i
relacions veritables, contrasta
fortament amb ell i el rebutja. I en
viure aixi, se sent grandiosament
lliure, perque fa el que li agrada. En
canvi, el luxurids, 'incontinent o,
fins i tot, el merament continent, si
aconseguissin fer-ho, se sentirien
reprimits: com si els faltés alguna
cosa.

Per a sant Tomas d’Aquino, el
luxurioés, I'incontinent, el continent i
el cast sén quatre figures diferents.”™



El cast i el luxurios posseeixen un la
virtut i ’altre el vici. L'incontinent,
sense arribar a tenir establert el vici,
no viu rectament. I el continent, com
indica el terme, es conté; no peca
contra la castedat, pero tampoc no té
la virtut: davant d’una temptacio es
limita a reprimir I'impuls, sense
arribar a gaudir en el bé. Es el cas,
per exemple, de qui no vol mirar,
pero desitjaria que fos inevitable
veure-hi. Simplement, salta obstacles
que desitjaria no haver de saltar i, en
fer-ho, no es planteja formar la seva
interioritat per configurar-la amb el
bé. Aquesta situacio pot ser un pas
endavant per a qui ve de més lluny,
pero aquesta persona encara haura
de recdrrer un cami fins a formar la
virtut. Qui no s’aparta decididament
de la frontera, encara que
aconsegueixi no pecar, mai passara
de ser continent, no arribara a
gaudir de la virtut i a veure-la com
una afirmacio joiosa.



Veuran Déu en tot

«Felicos els nets de cor: ells veuran
Déul!» (Mt 5, 8). Potser Jesus no vol
dir que als impurs de cor se’ls
prohibira veure Déu, sin0 més aviat
que no aconseguiran veure res alla
on els de cor net percebran una
bellesa indescriptible, plena de
matisos, que satisfa totes les
aspiracions del seu cor. Aixo0 és de fet
el que passa aqui a baix: els virtuosos
son capacos de trobar Déu en cada
persona, en cada situaci6 ordinaria
de la vida, mentre que els que no ho
son, no senten la seva preséencia o la
troben incomoda i desagradable,
limitadora de la seva llibertat.

La virtut, aixi entesa, com a creacio
d’un moén interior bonic, d’una
connaturalitat afectiva que ens fa
gaudir fent el bé, és una resposta a
les perplexitats que s’esmenten més
amunt. En efecte, sil’esfor¢ per
formar la santa puresa no pretén



nomes negar-se als actes
desordenats, sind també i, sobretot,
constituir un mon interior ple de
realitats valuoses, sobrenaturals i
humanes, es compreéen bé que aquesta
virtut creixi i es formi no només
quan s’ha de véncer una temptacio,
sind també quan la nostra atencio es
dirigeix a tot el que hi ha de valuos i
bonic en la realitat, tot i que per si
mateix no tingui res a veure amb la
sexualitat. La castedat no és només
una virtut per als moments de
combat: no és només per a les
temptacions, sin6 que és una virtut
de ’atencio, d’allo que el nostre cor
atén. També es compren aixi que
aquesta delicadesa interior, aquesta
obertura a la grandesa, no té limits i
sempre pot créixer.

Els mitjans son molts
Com es pot formar aquest mon

interior? Sens dubte, cal evitar el que
el pugui pertorbar, intentar que la



vista i la imaginacio no es dispersin o
s’enterboleixin, posar certs frens a la
curiositat, i també evitar caure en el
lleure, aquesta actitud passiva de qui
cedeix el domini de les seves
decisions als esdeveniments. Perque
navegar sense objectiu, deixant-se
portar pel vent que bufa, és una
manera molt facil de perdre’s i
acabar en un lloc on hauriem
preferit no arribar.

També convé créixer en fortalesa,
perqueé sense ella és molt dificil
mantenir el rumb al mig de les
onades: la constancia en les petites
mortificacions en el treball, en la
relacio amb els altres, en els gustos,
enforteix el cor. I la sinceritat: tenir
la senzillesa de parlar del que ens
passa per dins és una manera molt
efica¢ d’oxigenar el nostre cor, i
d’impedir que s’intoxiqui amb
afectes que s6n massa petits per a ell.



Son també molt importants altres
mitjans que dirigeixen la mirada de
I’anima cap al que és sobrenatural o
humanament valuds: la devocid
eucaristica, I’afecte a la Mare de Déu,
I’oracié i el to habitual de relaci6
personal amb el Senyor. Les amistats
1 totes les relacions humanes nobles
compleixen també aquest paper:
mentre que aillar-se o tancar-se en
un mateix és una font facil
d’infeccions, la dedicacio sincera als
altres manté el cor en bona salut.

A més, és molt convenient formar
interessos culturals de valor,
especialment la bona literatura, el
bon cinema, la musica, etc., que
ajuden a desenvolupar la sensibilitat
estetica i el sentit de la bellesa. Qui
gaudeix unicament amb pel-licules,
lectures, plans o videos d’alta
intensitat, qui s’acostuma a viure
només d’emocions banals,
necessitara un esfor¢ notable per
controlar-se quan aquestes emocions



entrin en I’esfera sexual. I si ho
aconsegueix, ho experimentara, en el
millor dels casos, com a repressio,
com a negacio. Es molt més bonic, i
més eficac, crear un clima interior
net, lluminds, afirmatiu. El nostre cor
no ha estat fet per a menys: gaudir de
la bellesa de Déu ja en aquesta vida, i
per tota I’eternitat.

Julio Diéguez

" Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 208.

® Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 182

I Ihidem.

“ Catecisme de Església Catolica,
num. 2337: «La castedat significa la
integracio reeixida de la sexualitat en
la persona i, per aqui, la unitat



interior de I’home en el seu ésser
corporal i espiritual».

Bl Cf. Sant Tomas d’Aquino, Suma de
teologia, I-11, q. 17, a. 1, ad 2.

 Sant Josepmaria, Cami, nim. 184.

"' Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 84

® Cf. Suma de teologia, TI-11, qq.
151-156.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-
molt-divins-xiii-amb-tot-el-cor/
(05/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xiii-amb-tot-el-cor/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xiii-amb-tot-el-cor/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xiii-amb-tot-el-cor/

	Molt humans, molt divins (XIII): Amb tot el cor
	Perplexitats
	Integració
	Un món interior
	Veuran Déu en tot
	Els mitjans són molts


