
opusdei.org

Molt humans, molt
divins (XIII): Amb
tot el cor

La virtut de la castedat té a
veure amb la nostra capacitat
de percebre, aspirar i gaudir
amb el que omple el cor humà;
ens permet descobrir Déu en
tot.

11/05/2022

«Feliços els nets de cor: ells veuran
Déu!» (Mt 5, 8). Veure Déu: sense
filtres, sense presses, sense límits...
Qui podria somiar aconseguir



quelcom així per les seves pròpies
forces? Contemplar a la seva font la
bellesa, la bondat, la grandesa que
busquem sense parar per tot arreu.
Contemplar, que no vol dir observar
des de fora, sinó des de dins, sabent-
nos inundats per tota aquesta realitat
plena de llum, per aquest «Amor que
sadolla sense sadollar»[1] els nostres
desitjos més profunds: aquests que
en aquest món només troben una
resposta molt parcial, tot i que tantes
vegades les criatures ens semblin ja
el màxim de boniques, bones i
grandioses que es pugui imaginar.

Per descomptat, en parlar de puresa
de cor, el Senyor no es refereix
només a la castedat. Si existís una
persona molt casta però injusta, poc
sincera, deslleial, mandrosa o
egoista, no diríem que el seu cor és
net. Quan el rei David suplica «Déu
meu, crea en mi un cor ben pur» (Sl
51[50], 12), està demanant un cor que
reuneixi harmònicament totes les



virtuts; un cor que vibri amb les
coses valuoses i no amb les
insubstancials, que sigui capaç de
jugar-se la vida per quelcom més
gran que ell, que no es deixi dominar
per coses efímeres i superficials. En
créixer en les diferents virtuts, la
nostra mirada —els nostres desitjos,
interessos, aspiracions— es va
aclarint i ens fa capaços de percebre
l’autèntic valor de les coses. Anem
aprenent a veure, a contemplar, a
gaudir.

Perplexitats

Déu ens ha creat per a aquesta
contemplació, que recull totes les
aspiracions del cor. És una gràcia
que ens vol donar. Però és una gràcia
per la qual és necessari lluitar. Hem
de conquerir el nostre cor perquè es
faci capaç de rebre aquest regal,
perquè tenim el risc de deixar-lo
sense obrir, oblidat en un racó. En
paraules de sant Josepmaria, la



castedat «és un combat, però cap
renúncia; responem amb una
afirmació joiosa, amb una donació
lliure i alegre. El teu comportament
no s’ha de limitar a esquivar la
caiguda, l’ocasió. No s’ha de reduir
de cap manera a una negació freda i
matemàtica. T’has convençut que la
castedat és una virtut i que, com a
tal, ha de créixer i perfeccionar-se».[2]

La castedat és una afirmació joiosa, i
sempre pot créixer. Són dues idees
potser conegudes, però no per això
prou compreses, fins al punt que
poden generar certa perplexitat.

La idea de la castedat com a
afirmació contrasta amb la de qui
posa un excessiu èmfasi en el no,
com si la virtut consistís precisament
a no fer, no pensar, no mirar, no
voler. La castedat és, en canvi, un sí a
l’amor, perquè és l’amor el que la fa
necessària i li confereix el sentit.
Naturalment, s’ha de dir no a certs
actes o actituds que li són contraris i



que tota persona assenyada percep
precisament com a negacions de
l’amor, per si mateix sempre total,
exclusiu i definitiu. Però, tot i que
requereix alguns no, la castedat és
una realitat eminentment positiva.

Suposem una persona amb un bon
coneixement de la fe i de la vida
cristiana, sincerament decidida a
posar-la en pràctica; una persona
que potser fins i tot ha transmès a
d’altres aquesta visió positiva de la
santa puresa, perquè comprèn
aquests raonaments i els comparteix.
És possible que la seva experiència
pràctica d’aquesta virtut no
respongui a la idea d’una cosa
positiva que sempre pot créixer:
d’una banda, perquè no necessita
exercir la puresa constantment; hi ha
altres interessos que normalment
estan en primer pla i que releguen la
castedat al quart o cinquè lloc dels
seus problemes, de manera que
habitualment la castedat no sembla



que per a ell sigui ni una afirmació ni
una negació. D’altra banda, perquè
quan en alguns períodes ha de lluitar
més intensament per viure-la, la sent
precisament com una negació, i no
com una afirmació.

A això s’hi afegeix una altra font de
perplexitat: ja que és una virtut, la
castedat està cridada a «créixer i
perfeccionar-se».[3] De nou, aquest
bon cristià es podria dir:
normalment aconsegueixo evitar
actes, pensaments, mirades
contràries a la castedat, no és d’això
del que es tracta?, no puc dir que tinc
la virtut?, què més hauria de fer?, en
quin sentit hauria de créixer i
perfeccionar-se en mi la castedat?

En realitat, en l’origen d’aquestes
perplexitats es troba la idea, força
estesa, però molt reductiva, que la
virtut és fonamentalment un
suplement de força en la voluntat
que ens fa capaços de respectar unes



normes morals, fins i tot quan
aquestes s’oposen a la nostra
inclinació. Si aquesta visió fos
correcta, la virtut consistiria en la
capacitat d’ignorar l’afectivitat,
d’oposar-se sistemàticament al que
sentim sempre que ho requereixi el
respecte d’aquestes normes.
Naturalment, aquí hi ha una part de
veritat, perquè en la formació de la
virtut sovint cal actuar contra la
inclinació afectiva. Tanmateix, és
molt important no oblidar que
l’objectiu no és aquest; només es
tracta d’un pas que, si no va seguit
d’altres, formarà només la capacitat
de reprimir-se, de dir no. Qui pensa
així en les virtuts, encara que pugui
dir que la castedat és una afirmació
joiosa, en realitat no ho ha acabat
d’entendre, perquè no aconsegueix
veure el que això significa a la
pràctica.



Integració

La virtut, més que una capacitat
d’oposar-se a la inclinació, és la
formació de la inclinació mateixa. La
virtut consisteix precisament a
gaudir, a gaudir del bé, perquè ha
crescut en nosaltres una
connaturalitat afectiva, és a dir, una
espècie de complicitat amb el bé. És
precisament en aquest sentit que
anomenem temprança a l’ordre en la
tendència natural al plaer. Si el plaer
fos dolent, ordenar-lo significaria
anul·lar-lo. Però el plaer és bo, i la
nostra naturalesa tendeix cap a ell.
Tanmateix, que sigui bo en principi
no significa que ho sigui en tots els
casos: l’objecte d’una tendència pot
no ser bo per a la persona en un cas
concret. Per això ens interessa
ordenar la nostra inclinació al plaer.
Si ho aconseguim, l’haurem convertit
en un dels nostres millors aliats per
fer el bé; si no, serà un gran enemic
que ens pot destruir, de manera



anàloga a com l’aigua, que treu la set,
hidrata el cos i fa créixer les
plantes... també pot ser tsunami,
inundació, destrucció.

En què consisteix ordenar aquesta
tendència? Sens dubte, no a fer
desaparèixer l’atracció del plaer,
cosa per altra banda impossible.
Tampoc a ignorar-la, o a viure com si
no existís; ni tan sols a reprimir-la.
Ordenar la tendència al plaer
significa integrar-la en el bé de la
persona:[4] conferir unitat als nostres
desitjos, de manera que siguin
progressivament conformes amb la
nostra identitat i la reforcin. Un cor
impur és un cor fragmentat, sense
rumb; un cor pur, en canvi, és un cor
unificat, amb una direcció a la vida.

Com es pot arribar a fer això? Les
tendències humanes són maneres de
percebre el bé: cadascuna ens
presenta com a convenient el que la
satisfà. Diem que tenim tendència al



plaer perquè davant d’una cosa que
el pot produir experimentem
atracció: allò es presenta als nostres
ulls com a convenient. Tanmateix, el
que és bo per a la tendència pot no
ser-ho per a la persona. Un pastís em
pot atreure perquè és agradable
menjar-lo, però potser no li convé a
la meva salut (per exemple, perquè
soc diabètic), a la meva forma física
(estic intentant aprimar-me) o a la
meva relació amb els altres (pertany
a una altra persona). Cada tendència
té el seu punt de vista, valora la
realitat des de la seva perspectiva i
no ho pot fer des de cap altra. La raó
és l’única facultat que pot adoptar
tots els punts de vista i integrar-los,[5]

identificant el bé de la persona i no
només el bé d’una tendència
concreta o d’un aspecte particular de
la vida. La raó escolta el que cada
tendència ha de dir, avalua totes
aquestes veus en conjunt i jutja si
una acció és bona per a la persona.



La raó no és freda: és apassionada,
està condicionada per les tendències
o les passions. Si una tendència parla
molt més fort que les altres, la pot
confondre. D’aquí la importància que
les tendències estiguin ben formades
(ben temperades). Així, en comptes
d’obstacle, seran un suport per al
judici de la raó. Per descomptat,
aquesta integració entorn de la raó
requereix que el sentit de la
tendència sigui comprès i respectat, i
que s’actuï de manera que aquest
respecte cali en la nostra afectivitat.
La gola, per exemple, revela que no
s’ha comprès —almenys de manera
pràctica, que influeixi en el
comportament— el sentit de la
necessitat de menjar; és a dir, encara
no s’ha assimilat a fons la manera en
què el plaer de menjar contribueix al
bé integral de la persona. Quelcom
similar es pot dir de la castedat, i de
qualsevol altra virtut.



Un món interior

Escoltem el consell de sant
Josepmaria en un brevíssim punt de 
Camí: «Per què has de mirar, si “el
teu món” el portes dins teu?».[6] És
cert: si un porta un món dins seu —
un món fet de coses grans, divines i
humanes—, la mirada, l’acció, el
pensament contra la castedat poden
tenir certa força d’atracció, però
seran molt més fàcils de combatre,
perquè seran percebuts com una
amenaça a l’harmonia del mateix
món interior.

Fins i tot podríem dir que la castedat
fa referència a la sexualitat només
secundàriament. Principalment, té a
veure amb l’obertura del nostre món
interior —del nostre cor— a les coses
grans, amb la capacitat de percebre,
d’aspirar i de gaudir amb el que és
capaç d’omplir el cor humà. Per això,
deia també sant Josepmaria: «no
m’ha agradat mai de parlar



d’impuresa. Jo vull considerar els
fruits de la temprança. (...) Vivint així
—amb sacrifici— [l’home] s’allibera
de moltes esclavituds i aconsegueix,
en la intimitat del seu cor, assaborir
tot l’amor de Déu (...); estem en
condicions de preocupar-nos dels
altres, de compartir amb tothom el
que és nostre, de dedicar-nos a les
tasques grans».[7]

La persona casta és capaç de
connectar afectivament i gaudir amb
tot el que és bonic, noble,
genuïnament divertit. La seva
mirada no és possessiva, sinó
agraïda: deixa ser a l’altre; no permet
que s’enteli, que es despersonalitzi la
relació que l’uneix amb cada cosa i
amb cada persona. Qui no és cast té
una mirada baixa; una mirada que
no és capaç de rebre, sinó només
d’exigir prestacions. En realitat, no és
capaç de gaudir de les petites coses
de la vida i de les relacions
personals; no és capaç d’estar



veritablement amb els altres. Les
coses delicades que d’altres aprecien
a aquest li semblen insípides; no li
diuen res, perquè necessita emocions
fortes per reaccionar i experimentar
quelcom positiu i agradable.

S’entén així que qui viu la castedat
com a afirmació joiosa no necessiti
en general un esforç extraordinari de
la voluntat per contenir l’impuls
sexual desordenat: el seu món
interior, teixit de realitats valuoses i
relacions veritables, contrasta
fortament amb ell i el rebutja. I en
viure així, se sent grandiosament
lliure, perquè fa el que li agrada. En
canvi, el luxuriós, l’incontinent o,
fins i tot, el merament continent, si
aconseguissin fer-ho, se sentirien
reprimits: com si els faltés alguna
cosa.

Per a sant Tomàs d’Aquino, el
luxuriós, l’incontinent, el continent i
el cast són quatre figures diferents.[8]



El cast i el luxuriós posseeixen un la
virtut i l’altre el vici. L’incontinent,
sense arribar a tenir establert el vici,
no viu rectament. I el continent, com
indica el terme, es conté; no peca
contra la castedat, però tampoc no té
la virtut: davant d’una temptació es
limita a reprimir l’impuls, sense
arribar a gaudir en el bé. És el cas,
per exemple, de qui no vol mirar,
però desitjaria que fos inevitable
veure-hi. Simplement, salta obstacles
que desitjaria no haver de saltar i, en
fer-ho, no es planteja formar la seva
interioritat per configurar-la amb el
bé. Aquesta situació pot ser un pas
endavant per a qui ve de més lluny,
però aquesta persona encara haurà
de recórrer un camí fins a formar la
virtut. Qui no s’aparta decididament
de la frontera, encara que
aconsegueixi no pecar, mai passarà
de ser continent, no arribarà a
gaudir de la virtut i a veure-la com
una afirmació joiosa.



Veuran Déu en tot

«Feliços els nets de cor: ells veuran
Déu!» (Mt 5, 8). Potser Jesús no vol
dir que als impurs de cor se’ls
prohibirà veure Déu, sinó més aviat
que no aconseguiran veure res allà
on els de cor net percebran una
bellesa indescriptible, plena de
matisos, que satisfà totes les
aspiracions del seu cor. Això és de fet
el que passa aquí a baix: els virtuosos
són capaços de trobar Déu en cada
persona, en cada situació ordinària
de la vida, mentre que els que no ho
són, no senten la seva presència o la
troben incòmoda i desagradable,
limitadora de la seva llibertat.

La virtut, així entesa, com a creació
d’un món interior bonic, d’una
connaturalitat afectiva que ens fa
gaudir fent el bé, és una resposta a
les perplexitats que s’esmenten més
amunt. En efecte, si l’esforç per
formar la santa puresa no pretén



només negar-se als actes
desordenats, sinó també i, sobretot,
constituir un món interior ple de
realitats valuoses, sobrenaturals i
humanes, es comprèn bé que aquesta
virtut creixi i es formi no només
quan s’ha de vèncer una temptació,
sinó també quan la nostra atenció es
dirigeix a tot el que hi ha de valuós i
bonic en la realitat, tot i que per si
mateix no tingui res a veure amb la
sexualitat. La castedat no és només
una virtut per als moments de
combat: no és només per a les
temptacions, sinó que és una virtut
de l’atenció, d’allò que el nostre cor
atén. També es comprèn així que
aquesta delicadesa interior, aquesta
obertura a la grandesa, no té límits i
sempre pot créixer.

Els mitjans són molts

Com es pot formar aquest món
interior? Sens dubte, cal evitar el que
el pugui pertorbar, intentar que la



vista i la imaginació no es dispersin o
s’enterboleixin, posar certs frens a la
curiositat, i també evitar caure en el
lleure, aquesta actitud passiva de qui
cedeix el domini de les seves
decisions als esdeveniments. Perquè
navegar sense objectiu, deixant-se
portar pel vent que bufa, és una
manera molt fàcil de perdre’s i
acabar en un lloc on hauríem
preferit no arribar.

També convé créixer en fortalesa,
perquè sense ella és molt difícil
mantenir el rumb al mig de les
onades: la constància en les petites
mortificacions en el treball, en la
relació amb els altres, en els gustos,
enforteix el cor. I la sinceritat: tenir
la senzillesa de parlar del que ens
passa per dins és una manera molt
eficaç d’oxigenar el nostre cor, i
d’impedir que s’intoxiqui amb
afectes que són massa petits per a ell.



Són també molt importants altres
mitjans que dirigeixen la mirada de
l’ànima cap al que és sobrenatural o
humanament valuós: la devoció
eucarística, l’afecte a la Mare de Déu,
l’oració i el to habitual de relació
personal amb el Senyor. Les amistats
i totes les relacions humanes nobles
compleixen també aquest paper:
mentre que aïllar-se o tancar-se en
un mateix és una font fàcil
d’infeccions, la dedicació sincera als
altres manté el cor en bona salut.

A més, és molt convenient formar
interessos culturals de valor,
especialment la bona literatura, el
bon cinema, la música, etc., que
ajuden a desenvolupar la sensibilitat
estètica i el sentit de la bellesa. Qui
gaudeix únicament amb pel·lícules,
lectures, plans o vídeos d’alta
intensitat, qui s’acostuma a viure
només d’emocions banals,
necessitarà un esforç notable per
controlar-se quan aquestes emocions



entrin en l’esfera sexual. I si ho
aconsegueix, ho experimentarà, en el
millor dels casos, com a repressió,
com a negació. És molt més bonic, i
més eficaç, crear un clima interior
net, lluminós, afirmatiu. El nostre cor
no ha estat fet per a menys: gaudir de
la bellesa de Déu ja en aquesta vida, i
per tota l’eternitat.

Julio Diéguez

[1] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 208.

[2] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 182

[3] Ibídem.

[4] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 2337: «La castedat significa la
integració reeixida de la sexualitat en
la persona i, per aquí, la unitat



interior de l’home en el seu ésser
corporal i espiritual».

[5] Cf. Sant Tomàs d’Aquino, Suma de
teología, I-II, q. 17, a. 1, ad 2.

[6] Sant Josepmaria, Camí, núm. 184.

[7] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 84

[8] Cf. Suma de teologia, II-II, qq.
151-156.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-
molt-divins-xiii-amb-tot-el-cor/

(05/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xiii-amb-tot-el-cor/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xiii-amb-tot-el-cor/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xiii-amb-tot-el-cor/

	Molt humans, molt divins (XIII): Amb tot el cor
	Perplexitats
	Integració
	Un món interior
	Veuran Déu en tot
	Els mitjans són molts


