opusdei.org

Molt humans, molt
divins (XI): I llavors,
el mon et parla

La tempranca en el desig de
coneixer ens permet assolir el
cor de la realitat i ser animes
contemplatives al mig del mon.

23/02/2022

Hi ha diverses maneres de veure una
mateixa cosa. Davant un gran
banquet, elaborat amb tota mena
d’aliments, colors, decoracions i
textures, la mirada sorpresa d’un
fotograf no té res a veure amb la



mirada ansiosa d’un golafre. O, per
pensar en situacions més ordinaries,
la nostra mirada en revisar per sobre
els titulars d’un diari sol ser diferent
d’aquella amb que contemplem una
posta de sol. Les diferéncies entre
aquestes maneres de mirar no es
deuen només a les circumstancies
del moment o a les coses que tenim
davant dels ulls. El que les distingeix,
en realitat, és quelcom més profund,
quelcom que té a veure amb la
manera en queé ens relacionem amb
el mon.

Tota la predicacio de sant Josepmaria
ens anima a ser «animes
contemplatives, ficades en els afanys
de la terra»." Per a aixo cal aprendre
a mirar la realitat d’'una manera
nova: una mirada que no percebi
només un aspecte —el fragment util
— del que tenim davant; una mirada
que no busqui simplement apropiar-
se 1 posseir el que es mira. La mirada
contemplativa, en efecte, no és



egoista ni possessiva: és transparent,
serena, receptiva, generosa. I per a
qui vol viure amb Déu,
I’aprenentatge en aquesta manera de
mirar no és optatiu. Només
convertint la nostra mirada podrem
descobrir la brillantor divina en tot
el que ens envolta, i entreveurem la
veritat profunda de les coses i dels
esdeveniments, «ja que en ell vivim,
ens movem i som» (Act 17, 28).

Es interessant que, en apuntar
possibles temes per tractar en la
formacio de gent jove, el fundador de
I’Opus Dei escrivis: «Mortificacio
exterior —la vista, principalment—;
mortificacio interior —en especial, la
curiositat».” Aquests dos aspectes,
intimament connectats a la vida
contemplativa, son part de la virtut
de la tempranca referent al desig de
coneixer, que és un dels ancorats
més fortament en la nostra
naturalesa. Tot i que potser en el
llenguatge comu la paraula



«tempranca» porti a la nostra ment
la idea de limit, aquesta és una
concepcio forca incompleta. La
paraula llatina temperare, que és
d’on prové el terme que utilitzem, vol
dir «barrejar les coses en la seva dosi
justa». Aixi, la persona temperada en
el seu desig de coneixer és algu que
no es queda absorbit per les coses
immediates, siné que aconsegueix
anar sempre més enlla. Desenvolupa
una actitud oberta, atenta i
silenciosa, que el predisposa a assolir
el cor de les coses. Llavors, el mon li
parla.

La mirada curiosa

Hi ha una manera de mirar que,
sense estar encara modelada per la
temprancga, es comporta de manera
similar a la d’'una papallona que salta
de flor en flor. Es ’actitud de qui
s’atura en alguna cosa el temps
minim indispensable per sadollar la
seva curiositat i recollir el que 1i ve



de gust. Aquesta mirada no es
proposa amarar-se de la realitat ni
captar-la en tota la seva profunditat,
sind més aviat buscar el plaer que
proporciona la percepcio sensible o
un gust fugacg causat pel consum de
nova informacié sobre el mon. Es el
que sant Joan denomina «l’afany de
posseir» (1 Jn 2, 16) i sant Tomas
d’Aquino, diversos segles després,
anomenara curiositas.” Per a aquest
ultim, el pol oposat de la curiositas
seria la studiositas, que consisteix a
trobar aquesta dosi justa —ja que
parteix, precisament, de la
tempranca— en el nostre anhel per
coneéixer. La studiositas no busca
simplement establir un limit, siné
que té com a objectiu remoure els
obstacles que ens impedeixen
coneéixer de manera profunda, i no
escatima en l’esforg i el cansament
que suposa tot procés
d’aprenentatge.



Cedir davant de la curiositas pot
semblar una actitud sense més
transcendencia, que incidiria nomeés
en la periferia de la nostra
existencia. Quin mal em pot fer el
simple fet d’anar pel mon amb els
ulls ben oberts, esprement tot el que
se m’ofereix? Tanmateix, escoltem
aquestes paraules de Jesus: «El llum
del cos és I'ull. Per tant, si el teu ull és
bo, tot el teu cos quedara

il-luminat» (Mt 6, 22). Si I'ull
il-lumina tot el cos, la nostra mirada
repercuteix en el nostre cor. El que
passa és que la curiositas, gairebé
sense que ens n’adonem, va arrelant
cada vegada més profundament en el
nostre ésser. De vegades percebem
facilment aquesta dispersio en el
mon de les xarxes socials o a
Internet: ens descobrim anant de
pagina en pagina, sense saber ni tan
sols qué estem buscant. I darrere
d’aquesta mirada acostumada a
divagar, potser apareixera una
inquietud errant de I’esperit, que es



manifesta en torrents de xerrameca
irreflexiva, en atabalament o en
desassossec interior.

En aquest sentit, la mirada que va de
flor en flor «pot ser el simptoma d’un
autentic desarrelament; pot
significar que la persona ha perdut la
capacitat d’habitar en si mateixa»."”
Més o menys conscients del nostre
buit interior, busquem fugir cap
enfora, cap al mon de la distraccio, 1
paradoxalment abandonem I'tinic
lloc on trobarem aquell que pot
sadollar la nostra set. Sant Agusti va
expressar aixi aquesta experiencia:
«Ja veus que tu eres dins meuijo a
fora. I per fora et buscava. Em
llangava sobre aquestes coses
boniques que tu vas crear. Tu eres
amb mi pero jo no era amb tu. Em
retenien lluny de tu aquelles coses
que, si no fossin en tu, no serien»."

Tot aix0 explica per qué, per arribar
amb la nostra mirada al cor de la



realitat, cal desenvolupar, alhora que
obrim la porta del nostre mon
interior, un procés sere de
discerniment: aturar-se, pensar, no
caure en la pressa. Per exemple,
abans de prémer play a qualsevol
video o série atractiva, és bo pensar
si veritablement aixo0 és el que volem
fer en aquell moment. Qui sap
prescindir del que fa mal a la seva
anima, o del que simplement li
impedeix créixer, «s’adona que el
sacrifici només €s aparent, ja que
vivint aixi (...) s’allibera de moltes
esclavituds i aconsegueix, en la
intimitat del seu cor, assaborir tot
I’amor de Déu»."

«Distreure’t. —Necessites
distreure’t!..., obrint forga els ulls
perque hi entrin bé les imatges de les
coses», escriu sant Josepmaria,
provocant el lector. I rapidament
replica: «Tanca’ls del tot!: comenca a
tenir vida interior, i veuras, amb
colors i relleus insospitats, les



meravelles d’un moén millor, d’un
moén nou: i tindras tracte amb Déu».”
Naturalment, el fundador de I’Opus
Dei no pretén que no mirem ni ens
amarem d’una realitat que ell mateix
ens indica com a lloc de trobada amb
Déu. Més aviat ens diu que aquesta
mirada exterior en realitat esta
lligada al nostre mon interior i que,
alhora, contribueix a donar-li forma,
per a bé o per a mal.

La mirada interessada

Una mirada que no esta modelada
per la tempranca també pot,
inadvertidament, impregnar-se d’'un
interes egoista, possessiu, semblant
al d’un animal que busca la seva
presa. «Recorda que mirar amb
avidesa és una cosa dolenta» (Si 31,
13), adverteix la Sagrada Escriptura.
Aligual que la mirada que divaga de
flor en flor, aquesta mirada
depredadora no sol manifestar un
fenomen superficial: sovint revela



una manera de relacionar-se amb el
mon que es troba en el més profund
de la persona. Es tracta de l’actitud
de qui ho veu tot a través del prisma
del seu interés i, en consequencia,
valora el mon en relacio amb el
benefici immediat que li reporta. Es
com si el cor s’hagués quedat fix,
observant-ho tot des d’un unic angle;
com si tots els altres punts de vista
s’haguessin tornat opacs.

La destempranca és destructora,
perque fa ’home parcial 1 insensible
per percebre assossegadament la
realitat i les persones, amb tots els
seus matisos. Aixo0, al seu torn,
repercuteix en les seves decisions, ja
que no tenir un coneixement
autentic de ’entorn és un obstacle
per encertar-la. El golafre, per
exemple, es troba atrapat en la cerca
de plaers del paladar; davant del
banquet és incapac de percebre tota
la creativitat i la bellesa que se li
ofereix. Triara el que sigui més gran,



0 el que li proporcioni experiéncies
més fortes, pero no sera capag de
gaudir-ne de veritat, ni de mantenir
una conversa enriquidora amb els
altres.

Aquesta mirada interessada també
influeix en les relacions amb els
altres. Qui no ha aconseguit una
mirada lliure, tendeix a veure les
persones des del punt de vista del
benefici que li reporten, del favor
que els pot demanar. La seva
primera reaccio no és mirar l’altre
als ulls i preguntar-se com esta, quée
necessita, que pot fer per ell; ni
tampoc percebre la singularitat o
I’encant de la seva personalitat.
Aquesta ceguesa de I’esperit, aquesta
incapacitat per veure I’empremta
divina en les persones que ens
envolten, no prove d’una confusio
causada pel que és sensible, sino
d’una mirada deformada, adormida
per la destempranca. «Els nostres
cors es poden aferrar a tresors



veritables o falsos, en els quals poden
trobar un repos auténtic o adormir-
se, 1 fer-se mandrosos i insensibles,»
deia el Papa Francesc en el seu
missatge per a una Jornada Mundial
de la Joventut. «Quanta energia hi ha
en la capacitat d’estimar i de ser
estimat! No permeteu que aquest
valor tan precios sigui falsejat,
destruit o malmes. Aix0 passa quan
les nostres relacions estan marcades
per la instrumentalitzacio del
proisme per als nostres fins
egoistes».”

Alguns fruits de la tempranca

Qui adquireix una mirada temperada
veu el mon amb ulls nous, descobreix
meravelles inesperades. La
moderacio allibera, purifica el cor,
facilita una relacio serena amb les
persones i amb les coses: fa créixer
en nosaltres una actitud d’interes
sincer, que no es deixa portar per les
aparences, que no s’afanya a fer



judicis superficials. El primer efecte
de la tempranca, doncs, és la
«tranquil-litat d’esperit», que brolla
de ’ordre a I'interior de ’home.” La
mirada despresa i neta es fixa en els
tresors veritables, en els quals pot
trobar un repos autentic. Una
manera de créixer en aquesta
sensibilitat és decidir-se a mirar a
través de persones que perceben
matisos rics i diversos en la realitat,
com els passa als artistes, als poetes.
Qui no recorda alguna conversa amb
una persona que, amb la seva opinio
reflexionada sobre una obra d’art,
ens va descobrir noves tonalitats del
mon?

Un altre fruit de la tempranca és la
capacitat de concentrar forces en els
projectes que ens hem tracat. No
mirar innecessariament el mobil o
no perdre’s a Internet durant el
treball o I’estudi poden semblar coses
de poc valor, que no incideixen en la
trama de la nostra vida, pero, en



realitat, aquest tipus de petites
renuncies poden ser decisives per
centrar-nos i fer, amb totes les
poténcies, el que volem. Dir «no» al
que dispersa la ment en mil coses és,
alhora, un «si» al que importa de
veritat. Aquest esforg, a més,
desenvolupa la interioritat i, amb el
temps, contribueix a desemmascarar
les coses superficials com una
perdua de temps i de llibertat. «La
vida recobra aleshores els matisos
que la destempranca esfumina;
estem en condicions de preocupar-
nos dels altres, de compartir amb
tothom el que és nostre, de dedicar-
nos a les tasques grans»."”

La mirada despresa, serena i
transparent ens capacita mes que
cap altra cosa per descobrir la
veritable bellesa de tot el que
existeix. Viure la tempranca és poder
gaudir més —no menys—, tant de les
coses espirituals com de les coses
sensibles. Una relacio lliure amb el



mon, lliure de la cerca ansiosa de
plaer o d’autoafirmacio, ens porta a
percebre la veritat de les coses i de
les persones; també ens permet
descobrir la bellesa en les coses més
delicades i discretes. «S’ha dit, no
sense rag, que nomeés qui té un cor
net és capac de riure de veritat. No
menys cert és que només percep la
bellesa del mon qui el contempla
amb una mirada neta»."" I’home
temperat arriba a I’aspecte més
profund, cap a la veritat de les coses:
el mon 1i parla de Déu. Per aixo, qui
es llanci a aquesta aventura es
reconeixera, amb el temps, en
aquella exclamacio de sant
Josepmaria: «Déu meu! trobo gracia i
bellesa en tot el que veig»."”

Maria Schoerghuber




™ Sant Josepmaria, Instruccién para
la Obra de San Miguel, 8.XI1.1941,
num. 70.

“ Sant Josepmaria, Instruccién para
la Obra de San Rafael, 9.1.1935, num.
135

B Sant Tomas d’Aquino, Suma
Teologica, II-11, q. 167 a.1 ad 2; a. 2 ad
1.

[4] Cf. ]. Pieper, Las virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid 2007, p.
291.

B Sant Agusti, Confessions, X, 27, 38.

® Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 84

" Sant Josepmaria, Cami, nim. 283
! Francesc, Missatge, 31.1.2015.

1 Cf. J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, p. 224, en al-lusiod a
sant Tomas.



1% Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 84

M7, Pieper, Las virtudes
fundamentales, p. 249.

121 sant Josepmaria, Forja, ntim. 415.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-
molt-divins-xi-i-llavors-el-mon-et-parla/
(09/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xi-i-llavors-el-mon-et-parla/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xi-i-llavors-el-mon-et-parla/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xi-i-llavors-el-mon-et-parla/

	Molt humans, molt divins (XI): I llavors, el món et parla

