
opusdei.org

Molt humans, molt
divins (XI): I llavors,
el món et parla

La temprança en el desig de
conèixer ens permet assolir el
cor de la realitat i ser ànimes
contemplatives al mig del món.

23/02/2022

Hi ha diverses maneres de veure una
mateixa cosa. Davant un gran
banquet, elaborat amb tota mena
d’aliments, colors, decoracions i
textures, la mirada sorpresa d’un
fotògraf no té res a veure amb la



mirada ansiosa d’un golafre. O, per
pensar en situacions més ordinàries,
la nostra mirada en revisar per sobre
els titulars d’un diari sol ser diferent
d’aquella amb què contemplem una
posta de sol. Les diferències entre
aquestes maneres de mirar no es
deuen només a les circumstàncies
del moment o a les coses que tenim
davant dels ulls. El que les distingeix,
en realitat, és quelcom més profund,
quelcom que té a veure amb la
manera en què ens relacionem amb
el món.

Tota la predicació de sant Josepmaria
ens anima a ser «ànimes
contemplatives, ficades en els afanys
de la terra».[1] Per a això cal aprendre
a mirar la realitat d’una manera
nova: una mirada que no percebi
només un aspecte —el fragment útil
— del que tenim davant; una mirada
que no busqui simplement apropiar-
se i posseir el que es mira. La mirada
contemplativa, en efecte, no és



egoista ni possessiva: és transparent,
serena, receptiva, generosa. I per a
qui vol viure amb Déu,
l’aprenentatge en aquesta manera de
mirar no és optatiu. Només
convertint la nostra mirada podrem
descobrir la brillantor divina en tot
el que ens envolta, i entreveurem la
veritat profunda de les coses i dels
esdeveniments, «ja que en ell vivim,
ens movem i som» (Act 17, 28).

És interessant que, en apuntar
possibles temes per tractar en la
formació de gent jove, el fundador de
l’Opus Dei escrivís: «Mortificació
exterior —la vista, principalment—;
mortificació interior —en especial, la
curiositat».[2] Aquests dos aspectes,
íntimament connectats a la vida
contemplativa, són part de la virtut
de la temprança referent al desig de
conèixer, que és un dels ancorats
més fortament en la nostra
naturalesa. Tot i que potser en el
llenguatge comú la paraula



«temprança» porti a la nostra ment
la idea de límit, aquesta és una
concepció força incompleta. La
paraula llatina temperare, que és
d’on prové el terme que utilitzem, vol
dir «barrejar les coses en la seva dosi
justa». Així, la persona temperada en
el seu desig de conèixer és algú que
no es queda absorbit per les coses
immediates, sinó que aconsegueix
anar sempre més enllà. Desenvolupa
una actitud oberta, atenta i
silenciosa, que el predisposa a assolir
el cor de les coses. Llavors, el món li
parla.

La mirada curiosa

Hi ha una manera de mirar que,
sense estar encara modelada per la
temprança, es comporta de manera
similar a la d’una papallona que salta
de flor en flor. És l’actitud de qui
s’atura en alguna cosa el temps
mínim indispensable per sadollar la
seva curiositat i recollir el que li ve



de gust. Aquesta mirada no es
proposa amarar-se de la realitat ni
captar-la en tota la seva profunditat,
sinó més aviat buscar el plaer que
proporciona la percepció sensible o
un gust fugaç causat pel consum de
nova informació sobre el món. És el
que sant Joan denomina «l’afany de
posseir» (1 Jn 2, 16) i sant Tomàs
d’Aquino, diversos segles després,
anomenarà curiositas.[3] Per a aquest
últim, el pol oposat de la curiositas
seria la studiositas, que consisteix a
trobar aquesta dosi justa —ja que
parteix, precisament, de la
temprança— en el nostre anhel per
conèixer. La studiositas no busca
simplement establir un límit, sinó
que té com a objectiu remoure els
obstacles que ens impedeixen
conèixer de manera profunda, i no
escatima en l’esforç i el cansament
que suposa tot procés
d’aprenentatge.



Cedir davant de la curiositas pot
semblar una actitud sense més
transcendència, que incidiria només
en la perifèria de la nostra
existència. Quin mal em pot fer el
simple fet d’anar pel món amb els
ulls ben oberts, esprement tot el que
se m’ofereix? Tanmateix, escoltem
aquestes paraules de Jesús: «El llum
del cos és l’ull. Per tant, si el teu ull és
bo, tot el teu cos quedarà
il·luminat» (Mt 6, 22). Si l’ull
il·lumina tot el cos, la nostra mirada
repercuteix en el nostre cor. El que
passa és que la curiositas, gairebé
sense que ens n’adonem, va arrelant
cada vegada més profundament en el
nostre ésser. De vegades percebem
fàcilment aquesta dispersió en el
món de les xarxes socials o a
Internet: ens descobrim anant de
pàgina en pàgina, sense saber ni tan
sols què estem buscant. I darrere
d’aquesta mirada acostumada a
divagar, potser apareixerà una
inquietud errant de l’esperit, que es



manifesta en torrents de xerrameca
irreflexiva, en atabalament o en
desassossec interior.

En aquest sentit, la mirada que va de
flor en flor «pot ser el símptoma d’un
autèntic desarrelament; pot
significar que la persona ha perdut la
capacitat d’habitar en si mateixa».[4]

Més o menys conscients del nostre
buit interior, busquem fugir cap
enfora, cap al món de la distracció, i
paradoxalment abandonem l’únic
lloc on trobarem aquell que pot
sadollar la nostra set. Sant Agustí va
expressar així aquesta experiència:
«Ja veus que tu eres dins meu i jo a
fora. I per fora et buscava. Em
llançava sobre aquestes coses
boniques que tu vas crear. Tu eres
amb mi però jo no era amb tu. Em
retenien lluny de tu aquelles coses
que, si no fossin en tu, no serien».[5]

Tot això explica per què, per arribar
amb la nostra mirada al cor de la



realitat, cal desenvolupar, alhora que
obrim la porta del nostre món
interior, un procés serè de
discerniment: aturar-se, pensar, no
caure en la pressa. Per exemple,
abans de prémer play a qualsevol
vídeo o sèrie atractiva, és bo pensar
si veritablement això és el que volem
fer en aquell moment. Qui sap
prescindir del que fa mal a la seva
ànima, o del que simplement li
impedeix créixer, «s’adona que el
sacrifici només és aparent, ja que
vivint així (...) s’allibera de moltes
esclavituds i aconsegueix, en la
intimitat del seu cor, assaborir tot
l’amor de Déu».[6]

«Distreure’t. —Necessites
distreure’t!..., obrint força els ulls
perquè hi entrin bé les imatges de les
coses», escriu sant Josepmaria,
provocant el lector. I ràpidament
replica: «Tanca’ls del tot!: comença a
tenir vida interior, i veuràs, amb
colors i relleus insospitats, les



meravelles d’un món millor, d’un
món nou: i tindràs tracte amb Déu».[7]

Naturalment, el fundador de l’Opus
Dei no pretén que no mirem ni ens
amarem d’una realitat que ell mateix
ens indica com a lloc de trobada amb
Déu. Més aviat ens diu que aquesta
mirada exterior en realitat està
lligada al nostre món interior i que,
alhora, contribueix a donar-li forma,
per a bé o per a mal.

La mirada interessada

Una mirada que no està modelada
per la temprança també pot,
inadvertidament, impregnar-se d’un
interès egoista, possessiu, semblant
al d’un animal que busca la seva
presa. «Recorda que mirar amb
avidesa és una cosa dolenta» (Si 31,
13), adverteix la Sagrada Escriptura.
A l’igual que la mirada que divaga de
flor en flor, aquesta mirada 
depredadora no sol manifestar un
fenomen superficial: sovint revela



una manera de relacionar-se amb el
món que es troba en el més profund
de la persona. Es tracta de l’actitud
de qui ho veu tot a través del prisma
del seu interès i, en conseqüència,
valora el món en relació amb el
benefici immediat que li reporta. És
com si el cor s’hagués quedat fix,
observant-ho tot des d’un únic angle;
com si tots els altres punts de vista
s’haguessin tornat opacs.

La destemprança és destructora,
perquè fa l’home parcial i insensible
per percebre assossegadament la
realitat i les persones, amb tots els
seus matisos. Això, al seu torn,
repercuteix en les seves decisions, ja
que no tenir un coneixement
autèntic de l’entorn és un obstacle
per encertar-la. El golafre, per
exemple, es troba atrapat en la cerca
de plaers del paladar; davant del
banquet és incapaç de percebre tota
la creativitat i la bellesa que se li
ofereix. Triarà el que sigui més gran,



o el que li proporcioni experiències
més fortes, però no serà capaç de
gaudir-ne de veritat, ni de mantenir
una conversa enriquidora amb els
altres.

Aquesta mirada interessada també
influeix en les relacions amb els
altres. Qui no ha aconseguit una
mirada lliure, tendeix a veure les
persones des del punt de vista del
benefici que li reporten, del favor
que els pot demanar. La seva
primera reacció no és mirar l’altre
als ulls i preguntar-se com està, què
necessita, què pot fer per ell; ni
tampoc percebre la singularitat o
l’encant de la seva personalitat.
Aquesta ceguesa de l’esperit, aquesta
incapacitat per veure l’empremta
divina en les persones que ens
envolten, no prové d’una confusió
causada pel que és sensible, sinó
d’una mirada deformada, adormida
per la destemprança. «Els nostres
cors es poden aferrar a tresors



veritables o falsos, en els quals poden
trobar un repòs autèntic o adormir-
se, i fer-se mandrosos i insensibles,»
deia el Papa Francesc en el seu
missatge per a una Jornada Mundial
de la Joventut. «Quanta energia hi ha
en la capacitat d’estimar i de ser
estimat! No permeteu que aquest
valor tan preciós sigui falsejat,
destruït o malmès. Això passa quan
les nostres relacions estan marcades
per la instrumentalització del
proïsme per als nostres fins
egoistes».[8]

Alguns fruits de la temprança

Qui adquireix una mirada temperada
veu el món amb ulls nous, descobreix
meravelles inesperades. La
moderació allibera, purifica el cor,
facilita una relació serena amb les
persones i amb les coses: fa créixer
en nosaltres una actitud d’interès
sincer, que no es deixa portar per les
aparences, que no s’afanya a fer



judicis superficials. El primer efecte
de la temprança, doncs, és la
«tranquil·litat d’esperit», que brolla
de l’ordre a l’interior de l’home.[9] La
mirada despresa i neta es fixa en els
tresors veritables, en els quals pot
trobar un repòs autèntic. Una
manera de créixer en aquesta
sensibilitat és decidir-se a mirar a
través de persones que perceben
matisos rics i diversos en la realitat,
com els passa als artistes, als poetes.
Qui no recorda alguna conversa amb
una persona que, amb la seva opinió
reflexionada sobre una obra d’art,
ens va descobrir noves tonalitats del
món?

Un altre fruit de la temprança és la
capacitat de concentrar forces en els
projectes que ens hem traçat. No
mirar innecessàriament el mòbil o
no perdre’s a Internet durant el
treball o l’estudi poden semblar coses
de poc valor, que no incideixen en la
trama de la nostra vida, però, en



realitat, aquest tipus de petites
renúncies poden ser decisives per
centrar-nos i fer, amb totes les
potències, el que volem. Dir «no» al
que dispersa la ment en mil coses és,
alhora, un «sí» al que importa de
veritat. Aquest esforç, a més,
desenvolupa la interioritat i, amb el
temps, contribueix a desemmascarar
les coses superficials com una
pèrdua de temps i de llibertat. «La
vida recobra aleshores els matisos
que la destemprança esfumina;
estem en condicions de preocupar-
nos dels altres, de compartir amb
tothom el que és nostre, de dedicar-
nos a les tasques grans».[10]

La mirada despresa, serena i
transparent ens capacita més que
cap altra cosa per descobrir la
veritable bellesa de tot el que
existeix. Viure la temprança és poder
gaudir més —no menys—, tant de les
coses espirituals com de les coses
sensibles. Una relació lliure amb el



món, lliure de la cerca ansiosa de
plaer o d’autoafirmació, ens porta a
percebre la veritat de les coses i de
les persones; també ens permet
descobrir la bellesa en les coses més
delicades i discretes. «S’ha dit, no
sense raó, que només qui té un cor
net és capaç de riure de veritat. No
menys cert és que només percep la
bellesa del món qui el contempla
amb una mirada neta».[11] L’home
temperat arriba a l’aspecte més
profund, cap a la veritat de les coses:
el món li parla de Déu. Per això, qui
es llanci a aquesta aventura es
reconeixerà, amb el temps, en
aquella exclamació de sant
Josepmaria: «Déu meu! trobo gràcia i
bellesa en tot el que veig».[12]

Maria Schoerghuber



[1] Sant Josepmaria, Instrucción para
la Obra de San Miguel, 8.XII.1941,
núm. 70.

[2] Sant Josepmaria, Instrucción para
la Obra de San Rafael, 9.I.1935, núm.
135

[3] Sant Tomàs d’Aquino, Suma
Teológica, II-II, q. 167 a.1 ad 2; a. 2 ad
1.

[4] Cf. J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid 2007, p.
291.

[5] Sant Agustí, Confessions, X, 27, 38.

[6] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 84

[7] Sant Josepmaria, Camí, núm. 283

[8] Francesc, Missatge, 31.I.2015.

[9] Cf. J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, p. 224, en al·lusió a
sant Tomàs.



[10] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 84

[11] J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, p. 249.

[12] Sant Josepmaria, Forja, núm. 415.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-
molt-divins-xi-i-llavors-el-mon-et-parla/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xi-i-llavors-el-mon-et-parla/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xi-i-llavors-el-mon-et-parla/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-xi-i-llavors-el-mon-et-parla/

	Molt humans, molt divins (XI): I llavors, el món et parla

