
opusdei.org

Molt humans, molt
divins (VIII): la
batalla de la nostra
formació

En aquest vuitè article ens
aturem en algunes actituds i
consells que ens disposen
millor per ser llavor fèrtil en el
nostre lloc al món.

29/10/2021

Tot i que el seu moment d’esplendor
era ja llavors cosa del passat, Atenes
continuava sent un referent cultural
en temps de sant Pau. Sant Lluc ens



diu dels seus habitants, ments
inquietes, que «en res no passaven el
temps més de gust que contant o
escoltant novetats» (Act 17, 21). Per
això és sorprenent el seu rebuig
escèptic de l’anunci de l’única
novetat que mereix aquest nom: la
de la mort i la resurrecció de Crist,
que ens salva del pecat (cf. Act 17,
32). Aquest fracàs al cor mateix de la
cultura clàssica devia marcar
profundament sant Pau. De fet, el va
portar a reflexionar profundament,
amb la guia de l’Esperit Sant, sobre el
contingut de la novetat cristiana: per
què els atenesos no havien estat
interpel·lats per allò que a l’apòstol
de la gent li havia canviat la vida?

Velles novetats i novetat autèntica

A les seves cartes als cristians de
Corint, a qui es va adreçar
immediatament després dels
atenesos, es recull el fruit d’aquest



procés de pensament. Sant Pau
presenta dos grans eixos per poder
acollir el seu missatge: d’una banda
hi ha el misteri de la creu de Crist,
difícil d’assimilar amb la sola lògica
humana (cf. 1 Co 1, 20-25); de l’altra,
també hi ha les seves implicacions
concretes en la vida diària: la creu
comporta una nova manera de ser al
món (cf. 1 Co 5, 7-8). Només des
d’aquesta doble acollida de Jesús
crucificat en la nostra existència es
pot parlar de novetat en sentit propi.
«És a dir, els qui viuen en Crist són
una creació nova. El que era antic ha
passat; ha començat un món nou» (2
Co 5, 17).

Amb aquesta mateixa novetat
entronca la llum que sant Josepmaria
va rebre el 2 d’octubre del 1928: la
seva visió dels cristians com a
«portadors de l’única flama capaç
d’il·luminar els camins terrenals de
les ànimes, de l’únic fulgor, en el
qual mai no s’hi podran donar



obscuritats, penombres ni ombres».
[1] L’autèntica novetat cristiana, la
nostra vida en Jesús, li permetia
adonar-se que algunes de les
anomenades novetats que agitaven
llavors la vida de la societat i de
l’Església no eren en realitat més que
«volterianismes de perruca
empolvorada, o liberalismes
desacreditats del XIX».[2] Sempre
continuaran apareixent i
desapareixent; sempre hi haurà, en
contrast amb el missatge cristià,
altres novetats que són només un
renéixer dels «errors que hi ha hagut
al llarg dels segles»,[3] és a dir,
quelcom profundament vell.

Bona part de la nostra missió de
cristians corrents consisteix a portar
l’autèntica novetat de Crist a tots els
àmbits de la nostra vida, sense
deixar-nos seduir pel que en el fons
no és més que aparença de nou. Per
a això és imprescindible acollir-la
primer a la nostra vida, deixar-la



créixer amb paciència i afany,
perquè vagi donant forma a la nostra
mentalitat i a les nostres actituds.
Només així contribuirem a fer que
«molts no restin en tenebres, sinó
que caminin per senderes que
menen fins a la vida eterna».[4]

El més important és el sembrador

Algunes de les paràboles de Jesús
sobre el Regne de Déu posen de
manifest que la seva presència entre
nosaltres és un do gratuït. Per
exemple, en la paràbola del
sembrador (cf. Mt 13, 3), el punt de
partida és la intervenció d’algú que
sembra la llavor. Sense aquesta acció
prèvia és evident que no hi pot haver
fruit. Per això aquí ens trobem
davant del més important de la
narració; que el terreny sigui bo,
regular o dolent, també és important,
però secundari.

La fe ens descobreix que som fills de
Déu: hereus del món (cf. Sl 2, 8),



cridats a col·laborar amb el nostre
Pare, perquè la creació sencera arribi
a ser el regal que ell ha somiat per a
nosaltres (cf. Rm 8, 20-23). Animats
per la mateixa fe que sostenia la
missió dels primers cristians,
intentem descobrir com tots els
camins de la terra poden portar a
Déu. Estem convençuts que «el món
no és dolent, perquè ha sortit de les
mans de Déu, perquè és criatura
seva, perquè Jahvè l’esguardà i veié
que era bo».[5]

Sabent-nos fills i hereus —en
definitiva: apòstols— ens convertim
nosaltres mateixos en aquesta llavor
llançada als quatre vents. Ens
entusiasma, sobretot, saber que Déu
s’entossudeix a llançar una vegada i
una altra la llavor per enriquir un
món amb profunds anhels de
fructificar. Així «podem entendre
tota la meravella de la crida divina.
La mà de Crist ens ha tret d’un camp
de blat: el sembrador estreny dins la



mà nafrada el grapat de gra. La sang
de Crist mulla la llavor, l’amara. En
acabat, el Senyor llança en l’aire
aquest blat per tal que morint
esdevingui vida i, enfonsant-se en la
terra, sigui capaç de multiplicar-se en
espigues d’or».[6]

Treballar la terra, millorar la
llavor

Tanmateix, no n’hi ha prou amb
llançar la llavor: també cal que
aquesta tingui la força i la 
intel·ligència per arrelar. A més, la
terra es pot adobar; la podem
treballar i disposar de la millor
manera (cf. Lc 13, 6-9).

Si volem que el fruit sigui tan fecund
que, com diu Jesús, fins i tot els ocells
es puguin albergar a les branques de
l’arbre en el qual es convertirà aquell
primer gest (cf. Mt 13, 31-32), part
essencial de la nostra manera de
col·laborar-hi serà preparar, en la
mesura de les nostres possibilitats,



una bona llavor. Per a això, en
primer lloc, necessitem convèncer-
nos que la fe que volem viure i
compartir no és quelcom irracional
ni arbitrari, sinó que té una relació
íntima amb la veritat; necessitem
tenir l’experiència vital que la fe no
és simplement «un sentiment bonic,
que consola i entusiasma, però
depenent dels canvis en el nostre
estat d’ànim o de la situació dels
temps».[7] El Papa Francesc ens ho
ha recordat: «L’home té necessitat de
coneixement, té necessitat de veritat,
perquè sense aquesta no pot
subsistir, no va endavant. La fe,
sense veritat, no salva, no dona
seguretat als nostres passos».[8]

La set de veritat ens permet acollir la
fe en la nostra intel·ligència,
descobrir-ne el caràcter raonable. La
nostra intel·ligència s’obre llavors a
horitzons molt més amplis; la realitat
se’ns torna alhora més comprensible
i més profunda. És lògic que sigui



així: si el cristià vol ser sembrador de
la novetat de Crist, no pot renunciar
a reflexionar sobre la seva fe, ni a
posar-hi en relació tots els àmbits de
la seva vida, inclòs el seu treball
professional. Aquest exercici de
pensar les coses en vista de la fe, que
no és simplement acudir a unes
respostes prefabricades, es
convertirà a poc a poc en un autèntic
hàbit bo, una virtut: potser una de les
més importants. Només en vista
d’aquesta intel·ligència de la fe es
poden arribar a percebre les
«lluïssors divines que reverberen en
les realitats més vulgars».[9]

Perquè aquesta obertura a la veritat
faci que la nostra fe sigui tan fecunda
com sigui possible és imprescindible
la humilitat davant de la realitat, la
docilitat a l’Esperit Sant, que ens
parla a través dels esdeveniments
quotidians i de les persones que ens
envolten (cf. Jn 14, 26); en definitiva,
a través de la història. Tot i que



podria semblar que en el nostre
intent per portar la llum de Crist al
món el més important seria una
actitud de seguretat i de potència, en
realitat la força només pot venir de
Déu. En aquest sentit, «la humilitat és
submissió creativa per força de la
veritat i de l’amor. La humilitat és
rebuig de les aparences i de la
superficialitat; és l’expressió de la
profunditat de l’esperit humà; és
condició de la seva grandesa».[10]

La «batalla» de sant Josepmaria

Es comprèn així l’afany de sant
Josepmaria perquè des del principi
l’Opus Dei oferís una profunda
formació filosòfica i teològica, que
incidís al seu torn en l’àmbit
professional de cadascú. En la seva
cerca per trobar la manera adequada
de fer això possible, parlava d’una
autèntica «batalla».[11] Aquest
llenguatge bèl·lic subratlla el caràcter
ardu de l’empresa de la formació



d’un mateix i, per tant, la necessitat
d’obstinar-s’hi, sempre segons les
circumstàncies personals de cadascú.
Sant Tomàs d’Aquino parlava de la
virtut de l’«estudiositat», que implica
«un afany particular en la cerca del
coneixement de les coses»;[12]; és a
dir, l’actitud permanent de conrear
una curiositat sana per conèixer a
fons el nostre món i vèncer els
obstacles que ens impedeixen de dur-
lo a terme. En tot cas, el més
important és no perdre de vista la
grandesa de l’objectiu que ens
serveix d’impuls: fer propi el
missatge de Crist per poder-lo
sembrar en la realitat que ens
envolta.

El llenguatge bèl·lic també permet
considerar la importància de
l’estratègia. Com podem aconseguir
un objectiu tan alt quan ens falten el
temps i la serenitat per afrontar amb
rigor les grans qüestions? Per a
alguns l’estratègia pot consistir a



aprofitar bé els mitjans de formació
en què ja participen, conreant les
disposicions necessàries per
treure’ls-hi més partit. Per a d’altres,
es basa en el fet d’aplicar-se el
consell de la literatura clàssica que
utilitzava sant Josepmaria: non multa
sed multum[13] —no obstinar-se en
moltes coses, sinó molt en una de
sola, o en unes quantes—, potser
fent-se aconsellar un pla de lectures
adaptat i progressiu. Altres, per la
seva part, sabran aprofitar, amb
l’ordre imprescindible en qualsevol
activitat intel·lectual, els
incomptables recursos que avui dia
ofereix Internet. La imatge del guant
que s’adapta a la mà, amb la qual el
fundador de l’Opus Dei parlava del
pla de vida, serveix també per
il·lusionar-nos amb el nostre pla de
formació, per créixer en el
coneixement de la nostra fe.

Dos consells per adquirir una
mirada àmplia



Si la llum de la fe permet
comprendre el món en el seu sentit
més profund, el cristià s’ha de saber
protagonista i mai simple espectador
dels grans debats culturals i
intel·lectuals presents en la societat.
Com que res del que és humà no li és
aliè, conrea un caràcter inquiet i
sanament inconformista des de la
seva joventut, sense por de
«contribuir, amb iniciativa i
espontaneïtat, a millorar el món i la
cultura del nostre temps, de manera
que s’obrin als plans de Déu per a la
humanitat».[14]

Per dur a terme aquesta tasca, sant
Josepmaria ens va deixar dos
consells. El primer fa referència a
tenir una mirada àmplia, que no
s’acontenta amb objectius petits:
«Per a tu, que vols formar-te una
mentalitat catòlica, universal, te’n
transcric algunes característiques:
amplitud d’horitzons, i un
aprofundiment enèrgic, en allò



permanentment viu de l’ortodòxia
catòlica; afany recte i sa —frivolitat,
mai— de renovar les doctrines
típiques del pensament tradicional,
en la filosofia i en la interpretació de
la història...; una atenció acurada a
les orientacions de la ciència i del
pensament contemporanis, i una
actitud positiva i oberta, davant la
transformació actual de les
estructures socials i de les formes de
vida.[15]

Es tracta d’un programa molt ampli
en el qual valdria la pena aturar-se
amb calma. L’«afany» de
comprendre, que requereix lectura i
estudi, fa que ens sentim inserits en
una tradició que ens precedeix i que
ens permet veure més enllà del
present: «som com nans a espatlles
de gegants. Hi podem veure més, i
més lluny que ells, no per una
distinció física nostra, sinó perquè
som elevats per la seva gran altura».
[16] Amb aquest bagatge podem



afrontar de manera positiva els nous
assoliments i interrogants del nostre
temps, i aprenem a discernir amb
esperit constructiu i amb l’ajuda dels
altres el que es pot considerar un
veritable progrés. D’aquesta manera
anem forjant una visió personal i
raonada dels grans temes; anem
conreant una veritable mentalitat
universal, catòlica.

Davant d’aquest repte d’obrir tot el
que és humà als plans de Déu, Benet
XVI ha atorgat molta importància a
les «minories creatives»; són
normalment aquestes «les que
determinen el futur». Per això,
concretament, «l’Església catòlica
s’ha de comprendre com una
minoria creativa que té una herència
de valors que no són quelcom del
passat, sinó una realitat molt viva i
actual. L’Església ha d’actualitzar, ser
present en el debat públic, en la
nostra lluita per un autèntic concepte
de llibertat i de pau».[17]



Trobar persones capaces de
sintonitzar amb aquesta passió per la
formació i per l’anàlisi profunda de
tota la realitat, i després caminar-hi
al costat per treure junts iniciatives
de tota mena, és una de les
experiències més fecundes de la
vocació de cristians al mig del món.
La història dels primers fidels de
l’Obra és una confirmació molt
propera a nosaltres d’aquesta
fecunditat.[18] En aquesta tasca
cadascú s’ha de situar en el gran
terreny de joc del món, i trobar-hi,
des de les circumstàncies que
defineixen la seva vida, la seva
manera de col·laborar-hi.

El segon consell de sant Josepmaria
fa referència a l’ús del plural. La
llum de la fe permet, en gairebé tot,
trobar-hi més d’una solució, més
d’un camí. Actuacions, maneres de
pensar i solucions diverses poden
estar legítimament inspirades per
una mateixa fe i, per tant, s’han de



respectar.[19] Per això, la fe ens
porta a conrear la nostra capacitat
d’escolta, de col·laboració i de diàleg,
amb un afany sa d’aprendre i
d’enriquir-nos amb altres punts de
vista.

* * *

La Sagrada Escriptura ens diu que
«Maria guardava tot això en el seu
cor i ho meditava» (Lc 2, 19): tot el
que passava al seu voltant, i en
especial allò que tenia a veure amb el
seu fill, ressonava en el seu món
interior. Considerar una vegada i
una altra la bellesa de la nostra fe i la
grandesa de la nostra missió
encendrà també el nostre cor en
desitjos de formar-nos cada vegada
millor i de trobar les maneres
concretes d’aconseguir-ho. També
ens portarà a plantejar iniciatives i a
buscar la col·laboració dels altres
que facin present la novetat perenne
de Crist en els nous areòpags de la



cultura. I ens ajudarà, si fos
necessari, a sacsejar-nos qualsevol
indici de «pessimisme estèril»,[20]
conscients del que que deia sovint
sant Josepmaria: «El món ens
espera».[21]

[1] Sant Josepmaria, Forja, núm. 1.

[2] Sant Josepmaria, Camí, núm. 849.

[3] Sant Josepmaria, El fin
sobrenatural de la Iglesia, núm. 2.

[4] Forja, núm. 1

[5] Sant Josepmaria, Converses, núm.
114

[6] Sant Josepmaria, És Crist que
passa, núm. 3.

[7] Francesc, Enc. Lumen fidei, núm.
24.



[8] Ibídem.

[9] Converses, núm. 119.

[10] Sant Joan Pau II, Àngelus, 4.III.
1979.

[11] Cf. M. Montero, “La formación
de las primeras mujeres del Opus Dei
(1945-1950)”, Studia et Documenta,
vol. 14, 2020, p. 110.

[12] Sant Tomàs d’Aquino, Suma
teológica, II-II, q. 166, a. 2 ad 3.

[13] Camí, núm. 333.

[14] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
14.II.2017, núm. 8.

[15] Sant Josepmaria, Solc, núm. 428.

[16] Bernardo de Chartres, citat per
Juan de Salisbury, Metalogicon,
elaborat el 1159.

[17] Benet XVI, Trobada amb
periodistes, 26.IX.2009.



[18] Algunes referències a J. L.
González Gullón, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Rialp, Madrid 2016; i a
M. Montero, Historia de ediciones
Rialp, Rialp, Madrid 2020.

[19] Cf. Converses, núm. 117.

[20] Cf. Francesc, Ex. ap. Evangelii
gaudium, núm. 84-86.

[21] Solc, núm. 290.

Nicolás Álvarez de las Asturias

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-
molt-divins-viii-la-batalla-de-la-nostra-

formacio/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-viii-la-batalla-de-la-nostra-formacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-viii-la-batalla-de-la-nostra-formacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-viii-la-batalla-de-la-nostra-formacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-viii-la-batalla-de-la-nostra-formacio/

	Molt humans, molt divins (VIII): la batalla de la nostra formació

