opusdei.org

Molt humans, molt
divins (VIII): la
batalla de la nostra
formacio

En aquest vuite article ens
aturem en algunes actituds i
consells que ens disposen
millor per ser llavor fértil en el
nostre lloc al mon.

29/10/2021

Tot i que el seu moment d’esplendor
era ja llavors cosa del passat, Atenes
continuava sent un referent cultural
en temps de sant Pau. Sant Lluc ens



diu dels seus habitants, ments
inquietes, que «en res no passaven el
temps més de gust que contant o
escoltant novetats» (Act 17, 21). Per
aixo és sorprenent el seu rebuig
escéptic de 'anunci de I'inica
novetat que mereix aquest nom: la
de la mort i la resurreccié de Crist,
que ens salva del pecat (cf. Act 17,
32). Aquest fracas al cor mateix de la
cultura classica devia marcar
profundament sant Pau. De fet, el va
portar a reflexionar profundament,
amb la guia de I’Esperit Sant, sobre el
contingut de la novetat cristiana: per
que els atenesos no havien estat
interpel-lats per allo que a I’apostol
de la gent li havia canviat la vida?

Velles novetats i novetat auténtica

A les seves cartes als cristians de
Corint, a qui es va adrecgar
immediatament després dels
atenesos, es recull el fruit d’aquest



procés de pensament. Sant Pau
presenta dos grans eixos per poder
acollir el seu missatge: d’'una banda
hi ha el misteri de la creu de Crist,
dificil d’assimilar amb la sola logica
humana (cf. 1 Co 1, 20-25); de I’altra,
també hi ha les seves implicacions
concretes en la vida diaria: la creu
comporta una nova manera de ser al
mon (cf. 1 Co 5, 7-8). Només des
d’aquesta doble acollida de Jesus
crucificat en la nostra existéncia es
pot parlar de novetat en sentit propi.
«Es a dir, els qui viuen en Crist son
una creacio nova. El que era antic ha
passat; ha comencat un mon nou» (2
Co 5, 17).

Amb aquesta mateixa novetat
entronca la llum que sant Josepmaria
va rebre el 2 d’octubre del 1928: la
seva visio dels cristians com a
«portadors de I'tnica flama capag
d’il-luminar els camins terrenals de
les animes, de I'tinic fulgor, en el
qual mai no s’hi podran donar



obscuritats, penombres ni ombres».
[1] L’auténtica novetat cristiana, la
nostra vida en Jesus, li permetia
adonar-se que algunes de les
anomenades novetats que agitaven
llavors la vida de la societat i de
I’Església no eren en realitat més que
«volterianismes de perruca
empolvorada, o liberalismes
desacreditats del XIX».[2] Sempre
continuaran apareixent i
desapareixent; sempre hi haura, en
contrast amb el missatge cristia,
altres novetats que s6n nomeés un
renéixer dels «errors que hi ha hagut
al llarg dels segles»,[3] és a dir,
quelcom profundament vell.

Bona part de la nostra missio de
cristians corrents consisteix a portar
I’auténtica novetat de Crist a tots els
ambits de la nostra vida, sense
deixar-nos seduir pel que en el fons
no és més que aparenca de nou. Per
a aixo és imprescindible acollir-la
primer a la nostra vida, deixar-la



créixer amb paciencia i afany,
perque vagi donant forma a la nostra
mentalitat i a les nostres actituds.
Només aixi contribuirem a fer que
«Imolts no restin en tenebres, sin6
que caminin per senderes que
menen fins a la vida eterna».[4]

El més important és el sembrador

Algunes de les paraboles de Jesus
sobre el Regne de Déu posen de
manifest que la seva preséncia entre
nosaltres és un do gratuit. Per
exemple, en la parabola del
sembrador (cf. Mt 13, 3), el punt de
partida és la intervencio d’algu que
sembra la llavor. Sense aquesta accio
previa és evident que no hi pot haver
fruit. Per aix0 aqui ens trobem
davant del més important de la
narracio; que el terreny sigui bo,
regular o dolent, també és important,
pero secundari.

La fe ens descobreix que som fills de
Déu: hereus del mon (cf. St 2, 8),



cridats a col-laborar amb el nostre
Pare, perque la creacio sencera arribi
a ser el regal que ell ha somiat per a
nosaltres (cf. Rm 8, 20-23). Animats
per la mateixa fe que sostenia la
missio dels primers cristians,
intentem descobrir com tots els
camins de la terra poden portar a
Déu. Estem convencuts que «el mon
no és dolent, perque ha sortit de les
mans de Déu, perqueé és criatura
seva, perque Jahve I’esguarda i veié
que era bo».[5]

Sabent-nos fills i hereus —en
definitiva: apostols— ens convertim
nosaltres mateixos en aquesta llavor
llancada als quatre vents. Ens
entusiasma, sobretot, saber que Déu
s’entossudeix a llancar una vegada i
una altra la llavor per enriquir un
mon amb profunds anhels de
fructificar. Aixi «<podem entendre
tota la meravella de la crida divina.
La ma de Crist ens ha tret d’'un camp
de blat: el sembrador estreny dins la



ma nafrada el grapat de gra. La sang
de Crist mulla la llavor, ’amara. En
acabat, el Senyor llanca en l’aire
aquest blat per tal que morint
esdevingui vida i, enfonsant-se en la
terra, sigui capa¢ de multiplicar-se en
espigues d’or».[6]

Treballar la terra, millorar la
llavor

Tanmateix, no n’hi ha prou amb
llancar la llavor: també cal que
aquesta tingui la forcaila
intel-ligencia per arrelar. A més, la
terra es pot adobar; la podem
treballar i disposar de la millor
manera (cf. Lc 13, 6-9).

Sivolem que el fruit sigui tan fecund
que, com diu Jesus, fins i tot els ocells
es puguin albergar a les branques de
I’arbre en el qual es convertira aquell
primer gest (cf. Mt 13, 31-32), part
essencial de la nostra manera de
col-laborar-hi sera preparar, en la
mesura de les nostres possibilitats,



una bona llavor. Per a aixo, en
primer lloc, necessitem convéncer-
nos que la fe que volem viure i
compartir no és quelcom irracional
ni arbitrari, siné que té una relacio
intima amb la veritat; necessitem
tenir ’experiéncia vital que la fe no
és simplement «un sentiment bonic,
que consola i entusiasma, pero
depenent dels canvis en el nostre
estat d’anim o de la situacio dels
temps».[7] E1 Papa Francesc ens ho
ha recordat: «’home té necessitat de
coneixement, té necessitat de veritat,
perqueé sense aquesta no pot
subsistir, no va endavant. La fe,
sense veritat, no salva, no dona
seguretat als nostres passos».[8]

La set de veritat ens permet acollir la
fe en la nostra intel-ligencia,
descobrir-ne el caracter raonable. La
nostra intel-ligencia s’obre llavors a
horitzons molt més amplis; la realitat
se’ns torna alhora més comprensible
i més profunda. Es 1ogic que sigui



aixi: si el cristia vol ser sembrador de
la novetat de Crist, no pot renunciar
a reflexionar sobre la seva fe, ni a
posar-hi en relacio tots els ambits de
la seva vida, inclos el seu treball
professional. Aquest exercici de
pensar les coses en vista de la fe, que
no és simplement acudir a unes
respostes prefabricades, es
convertira a poc a poc en un autentic
habit bo, una virtut: potser una de les
més importants. Només en vista
d’aquesta intel-ligencia de la fe es
poden arribar a percebre les
«]luissors divines que reverberen en
les realitats més vulgars».[9]

Perqué aquesta obertura a la veritat
faci que la nostra fe sigui tan fecunda
com sigui possible és imprescindible
la humilitat davant de la realitat, la
docilitat a ’Esperit Sant, que ens
parla a través dels esdeveniments
quotidians i de les persones que ens
envolten (cf. Jn 14, 26); en definitiva,
a través de la historia. Tot 1 que



podria semblar que en el nostre
intent per portar la llum de Crist al
mon el més important seria una
actitud de seguretat i de potéencia, en
realitat la forca nomeés pot venir de
Déu. En aquest sentit, «la humilitat és
submissio creativa per forca de la
veritat i de ’'amor. La humilitat és
rebuig de les aparences i de la
superficialitat; és ’expressio de la
profunditat de I’esperit huma; és
condicio de la seva grandesa».[10]

La «batalla» de sant Josepmaria

Es compren aixi ’'afany de sant
Josepmaria perqueé des del principi
I’Opus Dei oferis una profunda
formacio filosofica i teologica, que
incidis al seu torn en ’ambit
professional de cadascu. En la seva
cerca per trobar la manera adequada
de fer aixo possible, parlava d’'una
autentica «batalla».[11] Aquest
llenguatge bel-lic subratlla el caracter
ardu de ’empresa de la formacio



d’un mateix i, per tant, la necessitat
d’obstinar-s’hi, sempre segons les
circumstancies personals de cadascu.
Sant Tomas d’Aquino parlava de la
virtut de I’«estudiositat», que implica
«un afany particular en la cerca del
coneixement de les coses»;[12]; és a
dir, ’actitud permanent de conrear
una curiositat sana per coneixer a
fons el nostre mon i véncer els
obstacles que ens impedeixen de dur-
lo a terme. En tot cas, el més
important és no perdre de vista la
grandesa de I’'objectiu que ens
serveix d’impuls: fer propi el
missatge de Crist per poder-lo
sembrar en la realitat que ens
envolta.

El llenguatge bel-lic també permet
considerar la importancia de
I’estratégia. Com podem aconseguir
un objectiu tan alt quan ens falten el
temps 1 la serenitat per afrontar amb
rigor les grans questions? Per a
alguns l’estratégia pot consistir a



aprofitar bé els mitjans de formacio
en que ja participen, conreant les
disposicions necessaries per
treure’ls-hi més partit. Per a d’altres,
es basa en el fet d’aplicar-se el
consell de la literatura classica que
utilitzava sant Josepmaria: non multa
sed multum[13] —no obstinar-se en
moltes coses, sind molt en una de
sola, 0 en unes quantes—, potser
fent-se aconsellar un pla de lectures
adaptat 1 progressiu. Altres, per la
seva part, sabran aprofitar, amb
I’ordre imprescindible en qualsevol
activitat intel-lectual, els
incomptables recursos que avui dia
ofereix Internet. La imatge del guant
que s’adapta a la ma, amb la qual el
fundador de ’Opus Dei parlava del
pla de vida, serveix també per
il-lusionar-nos amb el nostre pla de
formacio, per créixer en el
coneixement de la nostra fe.

Dos consells per adquirir una
mirada amplia



Sila llum de la fe permet
comprendre el mon en el seu sentit
més profund, el cristia s’ha de saber
protagonista i mai simple espectador
dels grans debats culturals i
intel-lectuals presents en la societat.
Com que res del que és huma no li és
alié, conrea un caracter inquiet i
sanament inconformista des de la
seva joventut, sense por de
«contribuir, amb iniciativa i
espontaneitat, a millorar el mon ila
cultura del nostre temps, de manera
que s’obrin als plans de Déu per a la
humanitat».[14]

Per dur a terme aquesta tasca, sant
Josepmaria ens va deixar dos
consells. El primer fa referéncia a
tenir una mirada amplia, que no
s’acontenta amb objectius petits:
«Per a tu, que vols formar-te una
mentalitat catolica, universal, te'n
transcric algunes caracteristiques:
amplitud d’horitzons, i un
aprofundiment energic, en allo



permanentment viu de ’ortodoxia
catolica; afany recte i sa —frivolitat,
mai— de renovar les doctrines
tipiques del pensament tradicional,
en la filosofia i en la interpretacio de
la historia...; una atencio acurada a
les orientacions de la ciencia i del
pensament contemporanis, 1 una
actitud positiva i oberta, davant la
transformacio actual de les
estructures socials i de les formes de
vida.[15]

Es tracta d’'un programa molt ampli
en el qual valdria la pena aturar-se
amb calma. L'«afany» de
comprendre, que requereix lectura 1
estudi, fa que ens sentim inserits en
una tradicio que ens precedeix i que
ens permet veure més enlla del
present: «<som com nans a espatlles
de gegants. Hi podem veure més, i
més lluny que ells, no per una
distincio fisica nostra, sino perque
som elevats per la seva gran altura».
[16] Amb aquest bagatge podem



afrontar de manera positiva els nous
assoliments 1 interrogants del nostre
temps, i aprenem a discernir amb
esperit constructiu i amb I’ajuda dels
altres el que es pot considerar un
veritable progrés. D’aquesta manera
anem forjant una visio personal i
raonada dels grans temes; anem
conreant una veritable mentalitat
universal, catolica.

Davant d’aquest repte d’obrir tot el
que és huma als plans de Déu, Benet
XVI ha atorgat molta importancia a
les «minories creatives»; son
normalment aquestes «les que
determinen el futur». Per aixo,
concretament, «I’Església catolica
s’ha de comprendre com una
minoria creativa que té una heréencia
de valors que no son quelcom del
passat, sino una realitat molt viva i
actual. L’Església ha d’actualitzar, ser
present en el debat public, en la
nostra lluita per un autentic concepte
de llibertat i de pau».[17]



Trobar persones capaces de
sintonitzar amb aquesta passio per la
formacio i per I’analisi profunda de
tota la realitat, i després caminar-hi
al costat per treure junts iniciatives
de tota mena, és una de les
experiéncies meés fecundes de la
vocacio de cristians al mig del mon.
La historia dels primers fidels de
I’Obra és una confirmacié molt
propera a nosaltres d’aquesta
fecunditat.[18] En aquesta tasca
cadascu s’ha de situar en el gran
terreny de joc del mon, i trobar-hi,
des de les circumstancies que
defineixen la seva vida, la seva
manera de col-laborar-hi.

El segon consell de sant Josepmaria
fa referencia a I’as del plural. La
llum de la fe permet, en gairebé tot,
trobar-hi més d’una solucid, més
d’un cami. Actuacions, maneres de
pensar i solucions diverses poden
estar legitimament inspirades per
una mateixa fe i, per tant, s’han de



respectar.[19] Per aixo, la fe ens
porta a conrear la nostra capacitat
d’escolta, de col-laboracio i de dialeg,
amb un afany sa d’aprendre i
d’enriquir-nos amb altres punts de
vista.

kK 3k

La Sagrada Escriptura ens diu que
«Maria guardava tot aixo en el seu
cor i ho meditava» (Lc 2, 19): tot el
que passava al seu voltant, i en
especial allo que tenia a veure amb el
seu fill, ressonava en el seu mon
interior. Considerar una vegada i
una altra la bellesa de la nostra fe i la
grandesa de la nostra missio
encendra també el nostre cor en
desitjos de formar-nos cada vegada
millor i de trobar les maneres
concretes d’aconseguir-ho. També
ens portara a plantejar iniciativesia
buscar la col-laboracio dels altres
que facin present la novetat perenne
de Crist en els nous areopags de la



cultura. I ens ajudara, si fos
necessari, a sacsejar-nos qualsevol
indici de «pessimisme esteril»,[20]
conscients del que que deia sovint
sant Josepmaria: «El mon ens
espera».[21]

[1] Sant Josepmaria, Forja, nam. 1.
[2] Sant Josepmaria, Cami, nam. 849.

[3] Sant Josepmaria, El fin
sobrenatural de la Iglesia, num. 2.

[4] Forja, num. 1

[5] Sant Josepmaria, Converses, num.
114

[6] Sant Josepmaria, Es Crist que
passa, num. 3.

[7] Francesc, Enc. Lumen fidei, num.
24.



[8] Ibidem.
[9] Converses, num. 119.

[10] Sant Joan Pau II, Angelus, 4.1II.
1979.

[11] Cf. M. Montero, “La formacion
de las primeras mujeres del Opus Dei
(1945-1950)”, Studia et Documenta,
vol. 14, 2020, p. 110.

[12] Sant Tomas d’Aquino, Suma
teologica, 11-11, q. 166, a. 2 ad 3.

[13] Cami, num. 333.

[14] Mons. F. Ocariz, Carta pastoral,
14.11.2017, num. 8.

[15] Sant Josepmaria, Solc, num. 428.

[16] Bernardo de Chartres, citat per
Juan de Salisbury, Metalogicon,
elaborat el 1159.

[17] Benet XVI, Trobada amb
periodistes, 26.1X.2009.



[18] Algunes referencies a J. L.
Gonzalez Gullon, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Rialp, Madrid 2016;1 a
M. Montero, Historia de ediciones
Rialp, Rialp, Madrid 2020.

[19] Cf. Converses, num. 117.

[20] Cf. Francesc, Ex. ap. Evangelii
gaudium, nam. 84-86.

[21] Solc, num. 290.

Nicolas Alvarez de las Asturias

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-
molt-divins-viii-la-batalla-de-la-nostra-
formacio/ (28/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-viii-la-batalla-de-la-nostra-formacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-viii-la-batalla-de-la-nostra-formacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-viii-la-batalla-de-la-nostra-formacio/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-viii-la-batalla-de-la-nostra-formacio/

	Molt humans, molt divins (VIII): la batalla de la nostra formació

