
opusdei.org

Molt humans, molt
divins (VI): fins a
posar-ho per obra

Parar-se a pensar, triar el camí,
passar a l’acció. Tres moments
essencials que donen forma a la
prudència, la virtut necessària
per fer el bé a l’únic lloc real:
aquí i ara.

13/10/2021

En un oli sobre taula que es conserva
a Berlín, el 1627 Rembrandt va
retratar un ancià assegut davant
d’una taula, enmig de la penombra.



Al seu voltant s’hi amunteguen
monedes d’or i títols de propietat.
Entre els objectes també hi ha un
rellotge, premonició que indica que
les seves hores estan comptades.
L’ancià porta unes lents per suplir la
seva poca visió, i il·lumina la taula i
les seves possessions amb una
espelma, que cobreix amb la mà
dreta: una llum incerta, com un fil de
vida, que aviat s’extingirà.

Així s’imaginava aquest gran artista
la paràbola que Jesús va explicar en
una ocasió davant d’una multitud de
milers de persones: «A un home ric,
la terra li va donar molt. Ell pensava:
“Què faré, si no tinc on guardar la
meva collita?”. I es va dir: “Ja ho sé,
què faré: tiraré a terra els meus
graners, en construiré de més grans,
hi guardaré tot el meu gra i els meus
béns, i em diré a mi mateix: ‘Tens
molts béns en reserva per a molts
anys; reposa, menja, beu i diverteix-
te’”. Però Déu li digué: “Insensat!



Aquesta mateixa nit et reclamaran la
vida, i tot això que has acumulat, de
qui serà?”. Així passa amb el qui
reuneix tresors per a ell mateix i no
es fa ric davant de Déu» (Lc 12,
16-21).

Déu mateix qualifica aquest ric
d’«insensat» o imprudent. «L’home
que tots coneixien com a intel·ligent i
afortunat és un idiota als ulls de Déu:
“insensat”, li diu. Davant el que és
veritablement autèntic, apareix amb
tots els seus càlculs estranyament
neci i curt de vista, perquè en
aquests càlculs s’havia oblidat del
que és autèntic: que la seva ànima
desitjava quelcom més que béns i
alegries, i que algun dia es trobaria
davant de Déu».[1] Aquest home no
s’adonava que el sentit de la seva
vida es resumia en l’amor a Déu i al
proïsme. Per això, quan va tenir
l’oportunitat de fer alguna cosa pels

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Rembrandt_-_The_Parable_of_the_Rich_Fool.jpg


altres, no va aconseguir pensar més
enllà de si mateix. En el fons
ignorava «com són i com estan
veritablement les coses»; no podia
obrar bé, perquè «el bé és el que està
conforme a la realitat».[2] Per això és
insensat. Per això és imprudent.

Les falses prudències

La prudència és la virtut que
connecta el nostre obrar amb la
realitat: prudent és l’home a qui les
coses li semblen com realment són.
Des de la base d’aquesta connexió
amb la realitat, aquesta virtut porta a
triar els mitjans adequats per
aconseguir un fi bo, i a posar-los per
obra, és a dir, la prudència no dona
per bo qualsevol fi. Per això, sant
Josepmaria deia: «hem de preguntar-
nos sempre: prudència, per què?».[3]
I responem: per estimar Déu i els
altres. Com va escriure sant Agustí,
«la prudència és l’amor que sap



discernir el que és útil per anar a
Déu del que ens en pot allunyar».[4]

La prudència necessita estar
acompanyada de la fe i de la caritat
per no degenerar en una de les seves
caricatures. Existeixen, en efecte,
dues falses prudències. D’una banda,
tenim la simple «prudència de la
carn» (Rm 8, 6), la de qui posa el seu
únic punt de mira en els plaers i en
els béns sensibles i només busca el
seu gaudi i possessió, sense atendre
altres fins més importants.[5]
«L’anomena raó i la fa servir
únicament per ser més bèstia que
totes les bèsties»,[6] diu sobre això
Mefistòfil, en una famosa obra de
Goethe. D’altra banda, tenim
l’«astúcia»: l’habilitat de trobar els
mitjans que permeten obtenir un fi
pervers. Aquest fi dolent no ha de ser
necessàriament un de sensible, com
si el plaer fos quelcom dolent per si
mateix; pot consistir, per exemple, en
una cerca egoista de la seguretat d’un



mateix, sense tenir en compte les
necessitats dels altres,[7] com passa
en el cas del ric de la nostra
paràbola.

La veritable prudència, afirma el 
Catecisme de l’Església Catòlica,
«disposa la raó pràctica a discernir
en tota circumstància el nostre 
veritable bé i a escollir els mitjans
justos per aconseguir-lo».[8] Aquest
veritable bé no es limita al de la
sensibilitat, sinó que inclou la
persona en la seva integritat; és el bé
que sorgeix de la veritat de les coses
mateixes, i no només dels meus
desitjos. Consisteix a donar a cadascú
el que és seu, a perseverar en el camí
que ens farà més feliços —la
santedat, l’amor, la fidelitat—
malgrat les dificultats que hi trobem;
és el goig dels plaers sensibles en
harmonia amb la veritat del nostre
ésser.



Aquesta definició de la prudència
parla d’un discerniment i d’una
elecció. Per al primer —«discernir el
veritable bé»— necessitem afinar la
nostra voluntat i el nostre cor, de
manera que estimin i desitgin el bé
veritable. Això s’aconsegueix amb les
altres virtuts, especialment amb la
justícia, però també amb la fortalesa
i la temperància. Les virtuts morals,
en efecte, indiquen el bé a la
prudència: només amb aquestes es
pot orientar cap als fins bons i «triar
els mitjans rectes» per dur-los a
terme. Però, alhora, en la definició de
qualsevol acte virtuós entra la
prudència com a mesura, ja que és
ella la que connecta l’acció amb la
realitat i decideix, aquí i ara, el terme
mitjà, el més excel·lent, entre dos
extrems viciosos, és a dir, la
prudència és tant un requisit per al
creixement de les altres virtuts
morals com un resultat d’aquestes.
És com un cercle virtuós. I per això és
tan important l’educació i l’ambient



en què vivim: hi aprenem a estimar i
a assaborir el veritable bé, no per
mitjà de raonaments, sinó mitjançant
la identificació amb les persones que
estimem.

Deliberació: parar-se a pensar

En estudiar amb deteniment la
prudència, sant Tomàs d’Aquino hi
distingeix tres actes: deliberació,
decisió i imperi. Els dos primers es
produeixen només en la nostra raó;
el tercer, en canvi, ens porta a l’acció.
[9] Aquests tres actes es poden
identificar clarament en un altre
relat de Jesús: la paràbola de les
verges sense seny i assenyades, en
què el Senyor compara el regne del
cel amb una part de la celebració del
matrimoni jueu (cf. Mt 25, 1-13).

La cerimònia que apareix a la
paràbola consistia a conduir l’esposa,
amb certes formalitats, fins a la casa
de l’espòs. A última hora del dia,
normalment cap al tard d’un



dimecres, els convidats s’entretenien
a la casa de la dona. L’espòs arribava
una mica abans de la mitjanit, amb
els seus amics més propers, per
trobar-se amb l’esposa. Il·luminat per
les flames de les candeles, era rebut
pels convidats. Era costum que,
també allà, deu dones esperessin
l’espòs amb torxes sostinguts per
bastons, en record de les solemnitats
públiques jueves. Són les deu verges
de les quals diu Jesús que «van
prendre els llums» i «van sortir a
rebre l’espòs». Tota la comitiva
s’havia de traslladar llavors,
acompanyada per la llum d’aquestes
torxes, fins a la casa paterna de
l’espòs, on tindria lloc el matrimoni.

Tanmateix, no totes estaven igual de
preparades per intervenir-hi. En
realitat, n’hi havia «cinc que no
tenien seny i cinc que eren
assenyades. Les que no tenien seny
van prendre les seves torxes, però no
es van endur oli. En canvi, les



assenyades es van endur ampolles
amb oli juntament amb les torxes».
Aquestes últimes van ser previsores:
van recordar que en aquests casos
l’espòs no arribava fins a prop de
mitjanit; van calcular que els seus
llums no durarien tant de temps
encesos (deliberació); van optar per
portar torxes amb oli de reserva,
malgrat la incomoditat que suposava
carregar-les (decisió), i finalment així
ho van fer (imperi). En canvi, les que
no tenien seny, tot i que potser van
sentir com les assenyades
comentaven el problema, i fins i tot
les van veure quan anaven a buscar
les torxes, no van voler complicar-se
la vida; es van deixar dur per la
precipitació i les presses per arribar
com més aviat millor a la casa de la
núvia; es van veure atretes pels jocs i
les rialles, i no van pensar gaire més.
Fa l’efecte que les verges sense seny
de la paràbola van ser imprudents
potser sobretot per falta de



deliberació, es van deixar portar per
cert esbojarrament.

Al final, va passar el que era
previsible: «Com que l’espòs tardava,
els vingué son a totes i es van
adormir. A mitjanit es va sentir un
clam: «L’espòs és aquí. Sortiu a
rebre’l!». Les joves s’aixequen i
preparen les torxes, però les que no
tenien seny descobreixen que les
seves s’apaguen per falta d’oli.
Llavors demanen a les prudents que
els en deixin una mica, cosa que
aquestes no fan, precisament perquè
són prudents: «Potser no n’hi hauria
prou per a nosaltres i per a vosaltres;
val més que aneu als qui en venen i
us en compreu», responen. Però
mentre van a comprar, arriba
l’espòs, pren l’esposa i s’inicia la
processó cap a casa seva,
acompanyada finalment només per
les cinc verges prudents, amb les
seves torxes enceses i una multitud
que canta i balla. Quan arriben a la



casa, la porta es tanca i s’inicia el
banquet. Quan arriben les cinc
verges sense seny ja és tard. Tot i que
imploren dient «Senyor, senyor,
obre’ns!», obtenen aquesta duríssima
resposta: «Us asseguro que no us
conec».

Ens podem preguntar: per què Jesús
diu d’unes que són assenyades i de
les altres que no tenen seny? La
paràbola permetria respondre
segons les tres etapes de l’acció
prudent, però en ressalta de manera
especial la primera: la deliberació.
Per actuar bé cal parar-se a pensar
en la situació, amb una escolta atenta
i fidel al ser de les coses; portar a la
memòria casos similars, per treure’n
experiència; deixar-se aconsellar-se
pels altres —pels prudents—, perquè,
com també diu sant Tomàs, «en les
coses que incumbeixen la prudència
no hi ha ningú que sempre en tingui
prou amb si mateix».[10] I,
finalment, cal estar atent a les



circumstàncies canviants, que poden
aconsellar adaptar el pla i prendre
una nova decisió per aconseguir el
bé pretès. Es tracta, en definitiva, de
conèixer la realitat, pressupost
indispensable per fer el bé. No n’hi
ha prou amb la «bona intenció» o la
«bona voluntat»: es requereix
caminar en la veritat, perquè només
«la veritat us farà lliures» (Jn 8, 31).

Sant Josepmaria animava a estudiar
detalladament els assumptes abans
de prendre una decisió, escoltar-ne
totes les parts implicades i evitar la
precipitació: «El que és urgent pot
esperar —deia— i el que és molt
urgent ha d’esperar».[11] Feia veure
la necessitat de demanar consell a
l’Esperit Sant en l’oració, perquè «la
veritable prudència és la que està
atenta a les insinuacions de Déu».
[12] També suggeria acudir a altres
persones que ens poden ajudar, com
un director espiritual o els qui
comparteixen amb nosaltres la



responsabilitat d’una decisió. En
aquest procés de deliberació, la
humilitat és fonamental per poder-
nos obrir a la veritat, per apropar-
nos tant com sigui possible a la
realitat de les coses.

Decisió: triar el camí

Per il·lustrar la decisió, segon
moment de la prudència, és
esclaridor el relat de sant Marc cap a
les primeres hores del matí de
Diumenge de Resurrecció. Maria
Magdalena i les altres dones havien
comprat aromes per embalsamar el
cos de Jesús i s’havien posat en camí
molt aviat, mentre es deien les unes a
les altres: «Qui ens farà rodolar la
pedra de l’entrada del sepulcre?» (Mc
16, 3). Tot i que no han aconseguit
trobar una solució per a tots els
problemes als quals s’enfrontaran,
l’amor a Jesús mou aquestes dones a
prendre la decisió correcta, prudent:
es decideixen a actuar amb les dades



que tenen. «Era una llosa enorme»,
comenta sant Josepmaria. «Així
passa d’ordinari. Les dificultats es
veuen de seguida, però, si l’amor hi
intervé, no es repara en aquests
obstacles: hi ha audàcia, decisió,
valentia: el que s’ha de fer, es fa! Qui
traurà aquella pedra? Elles soles no
podien; i, tanmateix, continuen
endavant, anant cap al sepulcre. Fill
meu, tu i jo, com anem de
vacil·lacions? Tenim aquesta decisió
santa o hem de confessar que sentim
vergonya en contemplar la decisió, la
intrepidesa, l’audàcia d’aquestes
dones? Quan van arribar al sepulcre,
“s’adonaren que la pedra ja havia
estat apartada” (Mc 16, 4). Això passa
sempre. Quan ens decidim a posar
per obra el que hem de fer, les
dificultats se superen fàcilment».[13]

La deliberació, aquell primer acte de
la prudència, no pot prosseguir
indefinidament. En algun moment
l’hem de donar per acabada i decidir.



Perquè la indecisió és una altra
forma d’imprudència que fa estèril la
deliberació prèvia: no serveix de res
discernir quina és la línia d’actuació
més virtuosa si després no em
decideixo per aquesta, bé perquè no
em ve de gust, bé perquè no estic
d’humor, pel «què diran», per por
d’equivocar-me o per qualsevol altre
motiu. No serveix de res saber què és
el millor si no em decideixo a fer-ho.
«Demà!: alguna vegada és prudència;
moltes vegades és l’adverbi dels
vençuts»,[14] deia també sant
Josepmaria. La persona prudent no
espera la certesa on no n’hi pot
haver; més aviat, «s’estima més no
encertar vint cops, que no pas
deixar-se endur per un
abstencionisme còmode».[15] No
decidir és moltes vegades una
imprudència, perquè llavors els
altres, o simplement el temps,
decidiran per nosaltres, potser amb
menys criteri per encertar-la. La
persona prudent no pretén tenir-ho



tot absolutament controlat: reconeix
la seva limitació i confia en Déu,
perquè això és el més real.

L’exemple de Jesús és eloqüent. A
l’evangeli se’ns mostra com a algú
que coneix la realitat, el seu destí, el
seu bé veritable: espera prudentment
l’arribada de la seva «hora». Per
exemple, a Canà diu a la seva mare:
«Encara no ha arribat la meva
hora» (Jn 2, 4). Després, en dues
ocasions, sant Joan ens explica com
s’obre pas entre la multitud «perquè
encara no havia arribat la seva
hora» (Jn 7, 30; 8, 20). En algun
moment, fins i tot, veiem que no
coincideixen els seus desitjos i els
seus sentiments (cf. Mt 26, 39), però
malgrat tot tria el bé. Aquell
«Aixequeu-vos, anem!» (Mt 26, 46),
abans de la seva captura a
Getsemaní, és una elecció prudent,
heroicament prudent.

Imperi: passar a l’acció



Al final del Sermó de la muntanya
Jesús dona alguns advertiments,
entre els quals hi ha aquesta imatge
sobre la persona prudent: «Per això,
tothom qui escolta aquestes meves
paraules i les compleix, s’assembla a
un home assenyat que va construir la
seva casa sobre roca (...). En canvi,
tothom qui escolta aquestes meves
paraules i no les compleix,
s’assembla a un home sense seny que
va construir la seva casa damunt de
sorra» (Mt 7, 24-26). La distinció
entre el prudent i el neci és aquí, en
la posada en pràctica del que s’ha
après. Perquè no n’hi ha prou amb
deliberar i decidir: cal passar a
l’acció. En això consisteix el tercer i
últim moment de la veritable
prudència, l’imperi o execució, del
qual sant Tomàs diu que és el més
important, perquè no serveix de res
conèixer el camí si no es recorre.[16]
Es pot ser imprudent no només per
precipitació o per indecisió, sinó
també —és més freqüent del que



sembla— per aturar-se davant dels
obstacles o per la negligència en
ometre el que s’ha de fer, moltes
vegades per una cosa tan senzilla
com el simple oblit.

«Pensar a poc a poc i obrar aviat»:
així aconsellava una vegada sant
Josepmaria al beat Àlvar del Portillo.
[17] Amb aquesta màxima volia,
d’una banda, prevenir-lo davant dels
errors als quals porta la precipitació,
però també advertir-lo de la
imprudència de dilatar sense
necessitat la decisió i la seva posada
en marxa. L’audàcia no és
imprudència. Més encara, si és
veritable audàcia, és veritable
prudència. «Allò que cal fer es fa...
Sense vacil·lar... Sense miraments...
Altrament, ni Cisneros hauria estat
Cisneros; ni Teresa de Ahumada,
Santa Teresa, ni Iñigo de Loyola, Sant
Ignasi... Déu i audàcia!».[18]



Els retards innecessaris en l’execució
del que s’ha decidit poden, a més, fer
mal als altres: particularment si es té
una tasca de formació o de govern,
com els pares respecte als fills, o els
caps respecte als subordinats. Es
requereix fortalesa per superar les
pors, la temptació de fer el que és
més còmode o l’afecció excessiva a la
imatge d’un mateix. Ho reflecteix
molt bé una carta en la qual santa
Catalina de Siena apressava el Papa
Gregori XI a aturar els excessos
d’alguns clergues: «Aquesta classe
d’indulgència, que neix de l’amor
propi i de l’amor als parents, als
amics i a la pau terrenal, és, en
realitat, la pitjor crueltat, perquè si
una ferida no es neteja amb ferro
candent i el bisturí del cirurgià quan
és necessari, s’infectarà i, al final,
portarà la mort. Posar ungüents pot
ser agradable per al malalt, però no
el faran millorar».[19]



Naturalment, l’audàcia de la
veritable prudència no està
disputada amb la cerca del millor
moment per a l’execució del que s’ha
decidit, tenint sempre en compte la
caritat, el bé de les persones. De
vegades cal saber esperar amb
paciència. Altres vegades no
convindrà esperar, perquè les
conseqüències de fer-ho serien
pitjors, perquè l’oportunitat no es
tornarà a repetir o per altres motius.
La persona prudent és aquella que,
aquí i ara, «aprecia amb cop segur de
vista si determinada acció concreta
ha de ser el camí que realment
condueixi a l’obtenció del fi
proposat».[20] Però, en tot cas,
només l’execució del que s’ha decidit,
després d’una deliberació prudent,
realitzarà en nosaltres aquell desig
profund de Jesús (Mt 5, 16): «Que
brilli igualment la vostra llum davant
la gent; així veuran les vostres bones
obres i glorificaran el vostre Pare del
cel».



José Brage

[1] J. Ratzinger, Mirar a Cristo,
Edicep, València, 2005, p. 20-22.

[2] J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid, 1976,
p. 16.

[3] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 85.

[4] Sant Agustí, De moribus Eccesiae,
I, 15, 25.

[5] Sant Tomàs d’Aquino, Suma
teológica, II-II, q. 47, a. 13, res.

[6] J. W. Goethe, Fausto, Pròleg al cel.

[7] Sant Tomàs d’Aquino, Suma
teológica, II-II, q. 47, a. 8, ad. 3.

[8] Catecisme de l’Església Catòlica,
núm. 1806. Les cursives són pròpies.



[9] Suma teológica, II-II, q. 47, a. 8,
res.

[10] J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, p. 49.

[11] X. Echevarría, Memoria del Beato
Josemaría, Rialp, Madrid, 2000, p.
165.

[12] Amics de Déu, núm. 87.

[13] Sant Josepmaria, apunts presos
durant una meditació, 29.III.1959.

[14] Sant Josepmaria, Camí, núm.
251.

[15] Amics de Déu, núm. 88.

[16] Cf. Suma Teológica, II-II, q. 47, a.
8, res.

[17] Carta a Àlvar del Portillo, 28.II.
1949, citada a: Andrés Vázquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei, tom
III, Rialp, Madrid, 2003, p. 153.



[18] Camí, núm. 11.

[19] S. Undset, Santa Catalina de
Siena, Encuentro, Madrid, 1999, p.
172.

[20] J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, p. 51.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-
molt-divins-vi-fins-a-posar-ho-per-obra/

(08/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-vi-fins-a-posar-ho-per-obra/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-vi-fins-a-posar-ho-per-obra/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-vi-fins-a-posar-ho-per-obra/

	Molt humans, molt divins (VI): fins a posar-ho per obra

