opusdei.org

Molt humans, molt
divins (VI): fins a
posar-ho per obra

Parar-se a pensar, triar el cami,
passar a l’accid. Tres moments
essencials que donen forma a la
prudéncia, la virtut necessaria
per fer el bé a I'unic lloc real:
aquiiara.

13/10/2021

En un oli sobre taula que es conserva
a Berlin, el 1627 Rembrandt va
retratar un ancia assegut davant
d’una taula, enmig de la penombra.



Al seu voltant s’hi amunteguen
monedes d’or i titols de propietat.
Entre els objectes també hi ha un
rellotge, premonicio que indica que
les seves hores estan comptades.
L’ancia porta unes lents per suplir la
seva poca visio, i il-lumina la taula i
les seves possessions amb una
espelma, que cobreix amb la ma
dreta: una llum incerta, com un fil de
vida, que aviat s’extingira.

Aixi s’imaginava aquest gran artista
la parabola que Jesus va explicar en
una ocasio davant d’'una multitud de
milers de persones: «A un home ric,
la terra li va donar molt. Ell pensava:
“Que faré, si no tinc on guardar la
meva collita?”. I es va dir: “Ja ho sé,
que faré: tiraré a terra els meus
graners, en construiré de més grans,
hi guardaré tot el meu gra i els meus
béns, i em diré a mi mateix: ‘Tens
molts béns en reserva per a molts
anys; reposa, menja, beu i diverteix-
te’”. Pero Déu li digué: “Insensat!



Aquesta mateixa nit et reclamaran la
vida, i tot aix0 que has acumulat, de
qui sera?”. Aixi passa amb el qui
reuneix tresors per a ell mateix i no
es fa ric davant de Déu» (Lc 12,
16-21).

Déu mateix qualifica aquest ric
d’«insensat» o imprudent. «L’home
que tots coneixien com a intel-ligent i
afortunat és un idiota als ulls de Déu:
“insensat”, li diu. Davant el que és
veritablement auténtic, apareix amb
tots els seus calculs estranyament
neci i curt de vista, perque en
aquests calculs s’havia oblidat del
que és auténtic: que la seva anima
desitjava quelcom més que béns i
alegries, i que algun dia es trobaria
davant de Déu».[1] Aquest home no
s’adonava que el sentit de la seva
vida es resumia en ’amor a Déu i al
proisme. Per aixo, quan va tenir
I’oportunitat de fer alguna cosa pels


https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Rembrandt_-_The_Parable_of_the_Rich_Fool.jpg

altres, no va aconseguir pensar més
enlla de si mateix. En el fons
ignorava «com son i com estan
veritablement les coses»; no podia
obrar bé, perque «el bé és el que esta
conforme a la realitat».[2] Per aixo és
insensat. Per aix0 és imprudent.

Les falses prudéncies

La prudencia és la virtut que
connecta el nostre obrar amb la
realitat: prudent és ’home a qui les
coses li semblen com realment son.
Des de la base d’aquesta connexio
amb la realitat, aquesta virtut porta a
triar els mitjans adequats per
aconseguir un fi bo, i a posar-los per
obra, és a dir, la prudéncia no dona
per bo qualsevol fi. Per aix0, sant
Josepmaria deia: «<hem de preguntar-
nos sempre: prudencia, per que?».[3]
I responem: per estimar Déu i els
altres. Com va escriure sant Agusti,
«la prudéncia és ’amor que sap



discernir el que és util per anar a
Déu del que ens en pot allunyar».[4]

La prudeéencia necessita estar
acompanyada de la fe i de la caritat
per no degenerar en una de les seves
caricatures. Existeixen, en efecte,
dues falses prudeéncies. D’una banda,
tenim la simple «prudéncia de la
carn» (Rm 8, 6), la de qui posa el seu
unic punt de mira en els plaersien
els béns sensibles i només busca el
seu gaudi i possessio, sense atendre
altres fins més importants.[5]
«[’anomena rao i la fa servir
unicament per ser més bestia que
totes les besties»,[6] diu sobre aixo
Mefistofil, en una famosa obra de
Goethe. D’altra banda, tenim
I’'«astucia»: I’habilitat de trobar els
mitjans que permeten obtenir un fi
pervers. Aquest fi dolent no ha de ser
necessariament un de sensible, com
si el plaer fos quelcom dolent per si
mateix; pot consistir, per exemple, en
una cerca egoista de la seguretat d’'un



mateix, sense tenir en compte les
necessitats dels altres,[7] com passa
en el cas del ric de la nostra
parabola.

La veritable prudéncia, afirma el
Catecisme de UEsglésia Catolica,
«disposa la rao practica a discernir
en tota circumstancia el nostre
veritable bé 1 a escollir els mitjans
justos per aconseguir-lo».[8] Aquest
veritable bé no es limita al de la
sensibilitat, sino que inclou la
persona en la seva integritat; és el bé
que sorgeix de la veritat de les coses
mateixes, i no només dels meus
desitjos. Consisteix a donar a cadascu
el que és seu, a perseverar en el cami
que ens fara més felicos —la
santedat, I’amor, la fidelitat—
malgrat les dificultats que hi trobem;
és el goig dels plaers sensibles en
harmonia amb la veritat del nostre
ésser.



Aquesta definicio de la prudéncia
parla d’un discerniment i d’'una
eleccid. Per al primer —«discernir el
veritable bé»— necessitem afinar la
nostra voluntat i el nostre cor, de
manera que estimin i desitgin el bé
veritable. Aix0 s’aconsegueix amb les
altres virtuts, especialment amb la
justicia, pero també amb la fortalesa
ila temperancia. Les virtuts morals,
en efecte, indiquen el bé a la
prudéncia: només amb aquestes es
pot orientar cap als fins bons i «triar
els mitjans rectes» per dur-los a
terme. Pero, alhora, en la definicio de
qualsevol acte virtuds entra la
prudencia com a mesura, ja que €s
ella la que connecta I’accié amb la
realitat i decideix, aquii ara, el terme
mitja, el més excel-lent, entre dos
extrems viciosos, és a dir, la
prudéncia és tant un requisit per al
creixement de les altres virtuts
morals com un resultat d’aquestes.
Es com un cercle virtués. I per aixo és
tan important ’educacio i ’'ambient



en qué vivim: hi aprenem a estimar i
a assaborir el veritable bé, no per
mitja de raonaments, sind mitjancant
la identificaci6 amb les persones que
estimem.

Deliberacio: parar-se a pensar

En estudiar amb deteniment la
prudéncia, sant Tomas d’Aquino hi
distingeix tres actes: deliberacio,
decisi6 i imperi. Els dos primers es
produeixen només en la nostra rao;
el tercer, en canvi, ens porta a I’accio.
[9] Aquests tres actes es poden
identificar clarament en un altre
relat de Jesus: la parabola de les
verges sense seny i assenyades, en
queé el Senyor compara el regne del
cel amb una part de la celebracio del
matrimoni jueu (cf. Mt 25, 1-13).

La cerimonia que apareix a la
parabola consistia a conduir I’esposa,
amb certes formalitats, fins a la casa
de ’espos. A ultima hora del dia,
normalment cap al tard d’'un



dimecres, els convidats s’entretenien
a la casa de la dona. L’espos arribava
una mica abans de la mitjanit, amb
els seus amics més propers, per
trobar-se amb I’esposa. Il-luminat per
les flames de les candeles, era rebut
pels convidats. Era costum que,
també alla, deu dones esperessin
I’espos amb torxes sostinguts per
bastons, en record de les solemnitats
publiques jueves. SOn les deu verges
de les quals diu Jesus que «van
prendre els llums» i «van sortir a
rebre I’espos». Tota la comitiva
s’havia de traslladar llavors,
acompanyada per la llum d’aquestes
torxes, fins a la casa paterna de
I’espos, on tindria lloc el matrimoni.

Tanmateix, no totes estaven igual de
preparades per intervenir-hi. En
realitat, n’hi havia «cinc que no
tenien seny i cinc que eren
assenyades. Les que no tenien seny
van prendre les seves torxes, pero no
es van endur oli. En canvi, les



assenyades es van endur ampolles
amb oli juntament amb les torxes».
Aquestes ultimes van ser previsores:
van recordar que en aquests casos
I’espos no arribava fins a prop de
mitjanit; van calcular que els seus
llums no durarien tant de temps
encesos (deliberacio); van optar per
portar torxes amb oli de reserva,
malgrat la incomoditat que suposava
carregar-les (decisiod), i finalment aixi
ho van fer (imperi). En canvi, les que
no tenien seny, tot i que potser van
sentir com les assenyades
comentaven el problema, i fins i tot
les van veure quan anaven a buscar
les torxes, no van voler complicar-se
la vida; es van deixar dur per la
precipitacio i les presses per arribar
com més aviat millor a la casa de la
nuvia; es van veure atretes pels jocs i
les rialles, i no van pensar gaire més.
Fa ’efecte que les verges sense seny
de la parabola van ser imprudents
potser sobretot per falta de



deliberacio, es van deixar portar per
cert eshojarrament.

Al final, va passar el que era
previsible: «Com que I’espos tardava,
els vingué son a totes i es van
adormir. A mitjanit es va sentir un
clam: «L’espos és aqui. Sortiu a
rebre’l!». Les joves s’aixequen i
preparen les torxes, pero les que no
tenien seny descobreixen que les
seves s’apaguen per falta d’oli.
Llavors demanen a les prudents que
els en deixin una mica, cosa que
aquestes no fan, precisament perquée
son prudents: «Potser no n’hi hauria
prou per a nosaltres i per a vosaltres;
val més que aneu als qui en venen i
us en compreu», responen. Pero
mentre van a comprar, arriba
I’espos, pren ’esposa i s’inicia la
processo cap a casa seva,
acompanyada finalment només per
les cinc verges prudents, amb les
seves torxes enceses i una multitud
que canta i balla. Quan arriben a la



casa, la porta es tanca i s’inicia el
banquet. Quan arriben les cinc
verges sense seny ja és tard. Tot i que
imploren dient «Senyor, senyor,
obre’ns!», obtenen aquesta durissima
resposta: «Us asseguro que no us
conec».

Ens podem preguntar: per que Jesus
diu d’unes que son assenyades i de
les altres que no tenen seny? La
parabola permetria respondre
segons les tres etapes de I’accio
prudent, pero en ressalta de manera
especial la primera: la deliberacio.
Per actuar bé cal parar-se a pensar
en la situacié, amb una escolta atenta
i fidel al ser de les coses; portar a la
memoria casos similars, per treure’n
experiéncia; deixar-se aconsellar-se
pels altres —pels prudents—, perque,
com també diu sant Tomas, «en les
coses que incumbeixen la prudéncia
no hi ha ningd que sempre en tingui
prou amb si mateix».[10] I,
finalment, cal estar atent a les



circumstancies canviants, que poden
aconsellar adaptar el pla i prendre
una nova decisio per aconseguir el
bé pretes. Es tracta, en definitiva, de
coneixer la realitat, pressupost
indispensable per fer el bé. No n’hi
ha prou amb la «bona intencio» o la
«bona voluntat»: es requereix
caminar en la veritat, perqué només
«la veritat us fara lliures» (Jn 8, 31).

Sant Josepmaria animava a estudiar
detalladament els assumptes abans
de prendre una decisio, escoltar-ne
totes les parts implicades i evitar la
precipitacio: «El que és urgent pot
esperar —deia— i el que és molt
urgent ha d’esperar».[11] Feia veure
la necessitat de demanar consell a
I’Esperit Sant en I’oracio, perque «la
veritable prudeéncia és la que esta
atenta a les insinuacions de Déu».
[12] També suggeria acudir a altres
persones que ens poden ajudar, com
un director espiritual o els qui
comparteixen amb nosaltres la



responsabilitat d’una decisio. En
aquest proceés de deliberacio, la
humilitat és fonamental per poder-
nos obrir a la veritat, per apropar-
nos tant com sigui possible a la
realitat de les coses.

Decisio: triar el cami

Per il-lustrar la decisio, segon
moment de la prudéncia, és
esclaridor el relat de sant Marc cap a
les primeres hores del mati de
Diumenge de Resurreccio. Maria
Magdalena i les altres dones havien
comprat aromes per embalsamar el
cos de Jesus i s’havien posat en cami
molt aviat, mentre es deien les unes a
les altres: «Qui ens fara rodolar la
pedra de I’entrada del sepulcre?» (Mc
16, 3). Tot 1 que no han aconseguit
trobar una soluci6 per a tots els
problemes als quals s’enfrontaran,
I’amor a Jesus mou aquestes dones a
prendre la decisio correcta, prudent:
es decideixen a actuar amb les dades



que tenen. «Era una llosa enormey,
comenta sant Josepmaria. «Aixi
passa d’ordinari. Les dificultats es
veuen de seguida, pero, si ’'amor hi
interveé, no es repara en aquests
obstacles: hi ha audacia, decisio,
valentia: el que s’ha de fer, es fa! Qui
traura aquella pedra? Elles soles no
podien; i, tanmateix, continuen
endavant, anant cap al sepulcre. Fill
meu, tuijo, com anem de
vacil-lacions? Tenim aquesta decisio
santa o hem de confessar que sentim
vergonya en contemplar la decisio, la
intrepidesa, ’audacia d’aquestes
dones? Quan van arribar al sepulcre,
“s’adonaren que la pedra ja havia
estat apartada” (Mc 16, 4). Aix0 passa
sempre. Quan ens decidim a posar
per obra el que hem de fer, les
dificultats se superen facilment».[13]

La deliberacio, aquell primer acte de
la prudéncia, no pot prosseguir
indefinidament. En algun moment
I’hem de donar per acabada i decidir.



Perqué la indecisio és una altra
forma d’imprudéncia que fa esteril la
deliberacio prévia: no serveix de res
discernir quina és la linia d’actuacio
més virtuosa si després no em
decideixo per aquesta, bé perque no
em ve de gust, bé perque no estic
d’humor, pel «que diran», per por
d’equivocar-me o per qualsevol altre
motiu. No serveix de res saber que és
el millor si no em decideixo a fer-ho.
«Demal: alguna vegada és prudencia;
moltes vegades és I’adverbi dels
vencuts»,[14] deia també sant
Josepmaria. La persona prudent no
espera la certesa on no n’hi pot
haver; més aviat, «s’estima més no
encertar vint cops, que no pas
deixar-se endur per un
abstencionisme comode».[15] No
decidir és moltes vegades una
imprudéncia, perque llavors els
altres, o simplement el temps,
decidiran per nosaltres, potser amb
menys criteri per encertar-la. La
persona prudent no pretén tenir-ho



tot absolutament controlat: reconeix
la seva limitacio i confia en Déu,
perqueé aixo és el més real.

L’exemple de Jesus és eloquent. A
I’evangeli se’'ns mostra com a algu
que coneix la realitat, el seu desti, el
seu bé veritable: espera prudentment
I’arribada de la seva «hora». Per
exemple, a Cana diu a la seva mare:
«Encara no ha arribat la meva
hora» (Jn 2, 4). Després, en dues
ocasions, sant Joan ens explica com
s’obre pas entre la multitud «perque
encara no havia arribat la seva
hora» (Jn 7, 30; 8, 20). En algun
moment, fins i tot, veiem que no
coincideixen els seus desitjos i els
seus sentiments (cf. Mt 26, 39), pero
malgrat tot tria el bé. Aquell
«Aixequeu-vos, anem!» (Mt 26, 46),
abans de la seva captura a
Getsemani, és una eleccio prudent,
heroicament prudent.

Imperi: passar a I’accio



Al final del Serm¢ de la muntanya
Jesus dona alguns advertiments,
entre els quals hi ha aquesta imatge
sobre la persona prudent: «Per aixo,
tothom qui escolta aquestes meves
paraules i les compleix, s’assembla a
un home assenyat que va construir la
seva casa sobre roca (...). En canvi,
tothom qui escolta aquestes meves
paraules i no les compleix,
s’assembla a un home sense seny que
va construir la seva casa damunt de
sorra» (Mt 7, 24-26). La distincio
entre el prudent i el neci és aqui, en
la posada en practica del que s’ha
apres. Perqueé no n’hi ha prou amb
deliberar i decidir: cal passar a
I’accio. En aixo0 consisteix el tercer i
ultim moment de la veritable
prudéncia, I'imperi o execucio, del
qual sant Tomas diu que és el més
important, perqué no serveix de res
coneixer el cami si no es recorre.[16]
Es pot ser imprudent no només per
precipitacio o per indecisio, sino
també —és més freqiient del que



sembla— per aturar-se davant dels
obstacles o per la negligéncia en
ometre el que s’ha de fer, moltes
vegades per una cosa tan senzilla
com el simple oblit.

«Pensar a poc a poc 1 obrar aviat»:
aixi aconsellava una vegada sant
Josepmaria al beat Alvar del Portillo.
[17] Amb aquesta maxima volia,
d’una banda, prevenir-lo davant dels
errors als quals porta la precipitacio,
pero també advertir-lo de la
imprudéncia de dilatar sense
necessitat la decisio i la seva posada
en marxa. [’audacia no és
imprudéncia. Més encara, si és
veritable audacia, és veritable
prudéncia. «Allo que cal fer es fa...
Sense vacil-lar... Sense miraments...
Altrament, ni Cisneros hauria estat
Cisneros; ni Teresa de Ahumada,
Santa Teresa, ni Ifiigo de Loyola, Sant
Ignasi... Déu i audacial!».[18]



Els retards innecessaris en I’execucio
del que s’ha decidit poden, a més, fer
mal als altres: particularment si es té
una tasca de formacio o de govern,
com els pares respecte als fills, o els
caps respecte als subordinats. Es
requereix fortalesa per superar les
pors, la temptacio de fer el que és
més comode o I’afecci6 excessiva a la
imatge d’un mateix. Ho reflecteix
molt bé una carta en la qual santa
Catalina de Siena apressava el Papa
Gregori XI a aturar els excessos
d’alguns clergues: «Aquesta classe
d’indulgencia, que neix de ’amor
propiide ’amor als parents, als
amics i a la pau terrenal, és, en
realitat, la pitjor crueltat, perque si
una ferida no es neteja amb ferro
candent i el bisturi del cirurgia quan
és necessari, s’infectara i, al final,
portara la mort. Posar unguents pot
ser agradable per al malalt, pero no
el faran millorar».[19]



Naturalment, ’audacia de la
veritable prudéencia no esta
disputada amb la cerca del millor
moment per a ’execucio del que s’ha
decidit, tenint sempre en compte la
caritat, el bé de les persones. De
vegades cal saber esperar amb
paciencia. Altres vegades no
convindra esperar, perque les
consequencies de fer-ho serien
pitjors, perqué ’oportunitat no es
tornara a repetir o per altres motius.
La persona prudent és aquella que,
aquiiara, «aprecia amb cop segur de
vista si determinada accio concreta
ha de ser el cami que realment
condueixi a ’obtencio del fi
proposat».[20] Pero, en tot cas,
només I’execucio6 del que s’ha decidit,
després d’'una deliberacio prudent,
realitzara en nosaltres aquell desig
profund de Jesus (Mt 5, 16): «Que
brilli igualment la vostra llum davant
la gent; aixi veuran les vostres bones
obres i glorificaran el vostre Pare del
cel».



José Brage

[1] J. Ratzinger, Mirar a Cristo,
Edicep, Valéncia, 2005, p. 20-22.

[2] J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, Rialp, Madrid, 1976,
p- 16.

[3] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 85.

[4] Sant Agusti, De moribus Eccesiae,
I, 15, 25.

[5] Sant Tomas d’Aquino, Suma
teologica, 11-11, q. 47, a. 13, res.

[6] J. W. Goethe, Fausto, Proleg al cel.

[7] Sant Tomas d’Aquino, Suma
teologica, I1-11, q. 47, a. 8, ad. 3.

[8] Catecisme de I’Església Catolica,
num. 1806. Les cursives son propies.



[9] Suma teologica, 1I-11, q. 47, a. 8,
res.

[10] J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, p. 49.

[11] X. Echevarria, Memoria del Beato
Josemaria, Rialp, Madrid, 2000, p.
165.

[12] Amics de Déu, nam. 87.

[13] Sant Josepmaria, apunts presos
durant una meditacié, 29.111.1959.

[14] Sant Josepmaria, Cami, num.
251.

[15] Amics de Déu, nam. 88.

[16] Cf. Suma Teologica, 11-11, q. 47, a.
8, res.

[17] Carta a Alvar del Portillo, 28.11.
1949, citada a: Andrés Vazquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei, tom
I11, Rialp, Madrid, 2003, p. 153.



[18] Cami, num. 11.

[19] S. Undset, Santa Catalina de
Siena, Encuentro, Madrid, 1999, p.
172.

[20] J. Pieper, Las virtudes
fundamentales, p. 51.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-
molt-divins-vi-fins-a-posar-ho-per-obra/
(08/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-vi-fins-a-posar-ho-per-obra/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-vi-fins-a-posar-ho-per-obra/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-vi-fins-a-posar-ho-per-obra/

	Molt humans, molt divins (VI): fins a posar-ho per obra

