
opusdei.org

Molt humans, molt
divins (V): Per poder
ser amics

Tota amistat genuïna suposa un
esforç, tant per entrar en la
vida dels altres com per deixar
que aquests tinguin espai en
nosaltres; en aquest cinquè
article repassem algunes virtuts
que ens ho faciliten.

27/07/2021

Quan una persona viu els seus últims
moments, quan és a punt «de passar
d’aquest món al Pare» (Jn 13, 1),



tendeix a pensar en les coses
essencials. El seu interès se centra a
resoldre les coses que no voldria
deixar inacabades: aconseguir dirigir
unes frases d’afecte als seus, fer un
balanç ràpid de la seva vida, intentar
reconciliar-se amb algú... Això també
passa en la vida de Jesús. El
preàmbul de les seves hores finals és
un sopar ritual amb la seves
persones més properes. Els evangelis
ens permeten saber com van ser
aquells moments a través d’unes
commovedores pàgines d’amistat, en
les quals el Senyor ens deixa com a
herència el testimoni del seu amor.
«En la intimitat del Cenacle, Jesús diu
als apòstols: «A vosaltres us he dit
amics» (Jn 15, 15). I en ells ens ho ha
dit a tots. Déu ens vol no només com
a criatures, sinó com a fills a qui, en
Crist, ofereix veritable amistat».[1]

Una trobada d’intimitats



L’amistat és una relació en dues
direccions, que creix a través del
donar i de l’acceptar. Jesucrist
ofereix als seus amics el do més gran
que existeix: «Jo pregaré el Pare, que
us donarà un altre Defensor» (Jn 14,
16). Però, a la seva manera, també
demana reciprocitat; ens demana
que acceptem els seus regals:
«Manteniu-vos en el meu amor» (Jn
15, 9). No hi ha amistats en les quals
només una part estigui involucrada.
Tota amistat genuïna suposa un
esforç, tant per entrar en la vida dels
altres com per deixar que aquests
tinguin espai en nosaltres.

Aquest moviment d’acostament mutu
no sempre és fàcil; i menys encara si
l’ambient social, o les nostres
inèrcies, ens porten a comptar poc
amb els altres, a bloquejar el nostre
món interior davant de possibles
intrusions o a mirar els altres només
quan ens poden ser útils
momentàniament. Per possibilitar



l’amistat hem d’estar disposats a
obrir les portes del cor. Això ens fa
segurament vulnerables, però també
ens fa més humans. Qui no ha
experimentat aquells moments de
complicitat amb una altra persona,
quan la trobada de dos mons
interiors es fa evident? Podríem
pensar que aquestes situacions,
plenes de candor i d’intensitat, són
pròpies de la joventut. Tanmateix,
qui perd la por d’obrir la seva
interioritat i d’acollir els altres al seu
cor és capaç d’entaular amistats
profundes a qualsevol edat: tant amb
els seus pares, germans, fills, espòs o
esposa com amb els qui viuen a casa
seva o amb els col·legues de feina.

Benevolència i tendresa

Des de molt antic s’ha considerat que
«l’amistat és una virtut o, en tot cas,
quelcom acompanyat de virtut. A
més, és el més necessari per a la
vida».[2] Perquè una amistat es



consolidi i creixi cal que els amics
fomentin algunes disposicions que
afavoreixen l’intercanvi
d’interioritats. L’amistat, en efecte,
està feta de «recerca del bé de l’altre,
reciprocitat, intimitat, tendresa,
estabilitat, i una semblança entre els
amics que es va construint amb la
vida compartida».[3]

La cerca del bé de l’altre, també
coneguda com a benevolència, és
potser la principal d’aquestes
disposicions. No significa tant que
m’importi un bé concret de l’altre -ni
tan sols un bé per a l’altre—, sinó que
m’importa l’altre: m’interessa que
sigui feliç. La benevolència indica
l’autenticitat de l’afecte cap als
nostres amics, que suposa
«reconèixer-los i afirmar-los tal com
són, amb els seus problemes, els seus
defectes, la seva història personal, el
seu entorn i els seus temps per
apropar-se a Jesús. Per això, per
construir una veritable amistat, cal



que desenvolupem la capacitat de
mirar amb afecte les altres persones,
fins a veure-les amb els ulls de Crist».
[4]

Millorar la nostra capacitat d’obrir-
nos als altres requereix també
guanyar en tendresa. Contràriament
al que de vegades es pensa, la
tendresa «no és la virtut dels febles,
sinó més aviat al contrari: denota
fortalesa d’ànim i capacitat d’atenció,
de compassió, de veritable obertura a
l’altre».[5] La tendresa és camp fèrtil,
fruit del treball diari: hi pot créixer
la complicitat, la confidència.
«Cadascun de vosaltres té el cor ple
de tendresa, com el tinc jo»,[6] deia
sant Josepmaria. Aquesta tendresa es
pot produir en persones
afectuosament expressives o en
temperaments més introvertits, i sap
adaptar-se a una manera de ser i a
l’altra. En aquells moments íntims de
l’Última Cena, precisament, Jesús
forceja amb Pere, que no es vol



deixar rentar els peus (cf. Jn 13, 6-11),
però també permet que Joan reclini
el cap al seu pit (cf. Jn 13, 23). La
tendresa de l’amic entén les
necessitats de l’altre, en respecta la
intimitat, la manera de ser; evita
envair i, en canvi, ofereix la seva
presència silenciosa.

Continuïtat i sintonia

Un altre component necessari de
l’amistat és la continuïtat de la
relació, perquè dues interioritats no
s’obren de manera sobtada. Les coses
importants necessiten temps per
arrelar i per créixer en el cor humà.
De vegades sembla que hem trobat
un nou millor amic, però en realitat a
aquesta relació encara li falta molt
per créixer. «Fa falta molt de temps
per parlar, estar junts, conèixer-se...
Llavors és quan es forja l’amistat.
Només en aquesta paciència una
amistat pot ser real».[7]



Els amics desitgen veure’s, estar
junts, poder compartir el que és
valuós per a cadascun. Als apòstols
els agradava estar amb Jesús, no
només perquè el consideraven el
Messies d’Israel, sinó perquè eren
bons amics. No el seguien només per
conviccions històriques o
intel·lectuals, sinó perquè Jesús havia
tornat part de la seva vida: «El vostre
cor s’alegrarà quan us tornaré a
veure. I la vostra alegria, ningú no us
la prendrà» (Jn 16, 22).

Les trobades i la comunicació al llarg
del temps van enrobustint l’amistat
fins que la fan sòlida, fins i tot a
prova de distància. Llavors es genera
una sintonia especial entre els amics,
perquè cadascú comunica
espontàniament a l’altre els béns que
omplen la seva vida. Per aquest camí
s’arriba a valorar el que l’altra
persona valora, a gaudir amb les
seves coses; i, també com és lògic, a
entristir-se amb allò que li causa



tristesa. L’amic atreu sincerament
l’altre amic, no el convenç ni
l’entabana disfressant d’amistat
altres interessos.

Virtuts per a la convivència

Sant Tomàs d’Aquino diu que «entre
les coses del món no n’hi ha cap que
dignament es pugui preferir a
l’amistat, perquè ella és la que ajunta
els virtuosos, i conserva i aixeca la
virtut».[8] El camí de la virtut és un
aliat de les relacions d’amistat: els
qui conreen la imatge de Déu en les
seves vides es reconeixen fàcilment
entre si, i tendeixen a compartir
aquesta bellesa interior.

Certament, hi ha algunes virtuts que
són més aptes per preparar aquest
camí o per fer-lo créixer: són les
virtuts de la convivència. L’«ambient
d’amistat, que cadascú està cridat a
portar amb si mateix, és fruit de la
suma de molts esforços per fer la
vida agradable als altres. Guanyar en



afabilitat, alegria, paciència,
optimisme, delicadesa, i en totes les
virtuts que fan amable la
convivència, és important perquè les
persones es puguin sentir acollides i
ser felices: “Les paraules gentils
multipliquen els amics, una llengua
afable afavoreix les bones
relacions” ( Si 6, 5). La lluita per
millorar el caràcter d’un mateix és
condició necessària perquè sorgeixin
més fàcilment relacions d’amistat».
[9]

No sempre és fàcil distingir quins
aspectes de la personalitat d’un
mateix han de ser modelats en
l’àmbit de l’amistat, o quins han de
ser tolerats —fins i tot estimats— per
l’amic. Potser no cal fer massa
distincions, sinó intentar treballar
sobre un mateix, que és el que tenim
al nostre abast: si soc tímid, intentaré
ser més extravertit; si tinc reaccions
fortes, m’entossudiré a suavitzar-les;
si tendeixo a ser inexpressiu,



intentaré manifestar més el que
sento; etc. El que en tot cas no
portaria gaire lluny seria quedar-se
en una afirmació obstinada del propi
jo. Sant Josepmaria animava els uns i
els altres a sortir al pas d’aquesta
trampa: «A voltes pretens justificar-
te, assegurant que ets distret,
despistat; o que, per caràcter, ets sec,
reservadot. I afegeixes que, per això,
ni tan sols coneixes a fons les
persones amb qui convius. —Escolta:
veritat que no et quedes tranquil
amb aquesta excusa?».[10]

* * *

Tota amistat és un do que es rep i,
quan s’accepta, es converteix en do
per a l’altre. És la característica de
l’amor: només el pot donar qui l’ha
rebut abans. Fins i tot l’amor que
Jesucrist ofereix als apòstols està
precedit pel que se li ha lliurat: «Tal
com el Pare m’estima, també jo us
estimo a vosaltres» (Jn 15, 9). Per



això, a més de créixer en totes les
virtuts que ens ajuden a obrir-nos als
altres, el més important per ser
amics veritables és aprofundir en
aquest amor de Déu per nosaltres. A
mesura que augmenta aquesta
relació d’intimitat, la capacitat
d’estimar els altres s’eixampla.
«Amor a Déu i amor al proïsme són
inseparables, són un únic manament.
Però ambdós viuen de l’amor que ve
de Déu, que ens ha estimat primer
(...). L’amor és «diví» perquè prové
de Déu, ens uneix a Ell i, mitjançant
aquest procés unificador, ens
transforma en un Nosaltres que
supera les nostres divisions i ens
converteix en una sola cosa, fins que
al final Déu sigui «tot per a tots» (cf. 1
Co 15, 28)».[11]

Jorge Mario Jaramillo



[1] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
1.XI.2019, núm. 2.

[2] Aristòtil, Ètica a Nicòmac, 1155a.

[3] Francesc, Ex. Ap. Amoris laetitia,
núm. 123.

[4] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
1.XI.2019, núm. 8.

[5] Francesc, Homilia, 19.III.2013.

[6] Sant Josepmaria, apunts d’una
reunió familiar el 15.IX.1971. AGP,
biblioteca, P01.

[7] Francesc, Entrevista, 13.IX.2015.
Text complet al lloc web de l’Agència
Informativa Catòlica Argentina.

[8] Sant Tomàs d’Aquino, Del
gobierno de los príncipes, I, X.

[9] Mons. F. Ocáriz, Carta pastoral,
1.XI.2019, núm. 9.

[10] Sant Josepmaria, Solc, núm. 755.



[11] Benet XVI, Enc. Deus caritas est,
núm. 18.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-
molt-divins-v-per-poder-ser-amics/

(05/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-v-per-poder-ser-amics/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-v-per-poder-ser-amics/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-v-per-poder-ser-amics/

	Molt humans, molt divins (V): Per poder ser amics

