opusdei.org

Molt humans, molt
divins (III): buscar
els sentiments de
Crist

En aquest tercer article ens
endinsem en el cor de les
virtuts: qué son, com orienten
la nostra afectivitat i per que
ens fan més lliures.

23/06/2021

Ja havien fet diverses preguntes,
llancades amb la intencio de fer
ensopegar Jesus en el seu discurs. El
Senyor les anava responent, una a



una, sense impacientar-se. Al final
s’obre pas un escriba, sorpres per tot
el que ha escoltat. Admirat per
I’ensenyament del Mestre, planteja
en public un dubte que 'inquietava
des de feia temps: Queé és el més
important en la vida? Ell, que estava
acostumat a complir minuciosament
fins a les prescripcions més petites,
de vegades quedava confos: no
aconseguia saber que era el més
essencial de tot el que feia. De
manera que es llanca amb la seva
pregunta: «Quin és el primer de tots
els manaments?» (Mc 12, 28). Jesus
vol desenredar l'interior d’aquest
home, que busca sincerament ser
felic, i se serveix d’unes paraules de
I’Escriptura que tenen la fisonomia
del llenguatge dels enamorats:
«Estima el Senyor, el teu Déu, amb
tot el cor, amb tota I'anima, amb tot
el pensament i amb totes les

forces» (Mc 12, 30).



Jesus ens vol fer entendre que la vida
dels qui creuen en Déu «no es pot
reduir a una obediencia ansiosa i
forcada, sino6 que ha de tenir ’'amor
com a principi».[1] Estimar amb cor,
ment, anima i forces. Pero, com ho
podem aconseguir? Sant Pau
assenyalava el cami als filipencs:
«Tingueu els mateixos sentiments
que tingué Crist» (F1 2, 5); sentir i
reaccionar abans que res —persones,
esdeveniments, situacions— com
Jesus. Des dels sentiments de Crist se
superen les divisions interiors que
posen en perill I’estabilitat de I’amor.
Si, a més de seguir els passos i les
paraules del Senyor, busquem sentir
com ell, trobarem aquesta senzillesa
i felicitat que anhelava I’escriba.

La importancia del mon interior

El Catecisme de I’Església ens diu que
les passions, els sentiments, «son
components naturals del psiquisme
huma, formen el lloc de pas i



asseguren el lla¢ entre la vida
sensible ila vida de I’esperit»;[2]
estan presents en la vida de tots els
homes i, per tant, també ho van estar
en la vida de Crist. Sabem, en efecte,
que Jesus va plorar davant de la
tomba del seu amic Llatzer (cf. Jn 11,
35) 0 que va reaccionar amb fermesa
davant dels traficants que havien
convertit el Temple de Jerusalem en
un mercat (cf. Jn 2, 3-17). També el
veiem omplir-se d’alegria en veure
com els senzills acullen ’Evangeli
(Mt 11, 25).

Per comprendre bé aquest ambit de
la nostra afectivitat, primer hem de
distingir entre les nostres accions,
d’una banda, i els nostres sentiments
0 passions, d’una altra; o, dit d’'una
altra manera, entre el que fem i el
que ens passa. Diem que actuem
quan projectem i fem alguna cosa
per iniciativa propia: per exemple,
quan decidim posar-nos a estudiar o
anar a visitar un amic malalt. Altres



vegades, en canvi, ens podem veure
sorpresos per una reaccio imprevista
davant d’una situacio: ira davant
d’una paraula que considerem
ofensiva, tristesa davant de la mort
inesperada d’una persona estimada o
enveja davant d’'una cosa valuosa
que voldriem tenir. Aquests
fenomens animics que es produeixen
sense que ho decidim s’anomenen
sentiments o passions.

Precisament perqueé els sentiments
no els hem triat nosaltres, no
constitueixen ni un merit ni un
pecat. Aixo no vol dir, tanmateix, que
siguin sempre neutres, ja que «reben
la qualificacié moral en la mesura
que depenen efectivament de larad i
de la voluntat»;[3] és a dir, en la
mesura que se’ls busca activament o
es consenten, acollint-los.
L’espontaneitat amb queé es
produeixen en nosaltres tampoc
implica que no tinguin importancia
per a la vida cristiana, perque de fet



passa tot el contrari: els sentiments
suposen un judici preliminar de
I’esdeveniment davant del qual
sorgeixen i suggereixen una linia de
conducta posterior. I els podem
modelar gradualment perque
s’ajustin cada vegada més al que de
veritat volem.

Per exemple, davant d’'un
esdeveniment que se’ns presenta
com a bo, sorgeix una passié com
I’alegria o ’entusiasme que, al seu
torn, suggereix accions com aplaudir
la situaci6 o apropar-se a una
persona. D’altra banda, davant d’un
esdeveniment que se’ns presenta
com a dolent, sorgeix una passié com
la ira o la tristesa que, al seu torn,
suggereixen accions com el retret o el
distanciament. Logicament, hi ha
ocasions en que una situacio no s’ha
d’aplaudir, malgrat que el judici
preliminar dels nostres sentiments
sigui positiu; o també hi ha ocasions
en que veiem una ofensa on no n’hi



ha, 1 seria un error reaccionar amb
un comportament de censura. Per
aixo es pot dir que quan les passions
comporten un veritable judici, s6n
una ajuda per a la vida cristiana,
perque possibiliten fer el bé de
manera espontania; i, en canvi, quan
tenen com a arrel un judici fals,
I’obstaculitzen.

Evidentment, qui experimenta
passions basades en percepcions
equivocades de la realitat encara pot
actuar bé, resistint amb esforc a
aquest sentiment. Pero no es pot
anar tota la vida costa amunt,
lluitant continuament contra els
embats de les males passions, fent el
que no ve de gust fer o rebutjant
sempre allo cap al que s’inclina
I’afectivitat. Una lluita sostinguda
contra els sentiments d’un mateix pot
portar facilment al desanim o a
I’esgotament. Si no s’aconsegueix
educar aquest mon interior, al final
és dificil discernir el que és bo del



que és dolent, perqueé la ment
s’enfosqueix i sovint se cedeix
facilment davant dels sentiments tal
com venen, sense sospesar-los.

L’educacio de I’afectivitat

«Educar és introduir en la vida, i la
grandesa de la vida és iniciar
processos. Ensenyar els joves a
iniciar processos, i no a ocupar
espais!».[4] Aixi responia en una
ocasio el Papa a una professora, en
una trobada amb la comunitat
educativa d’una escola. Aquesta
recomanacio regeix també per a la
formacio de I’afectivitat, que no es
proposa simplement contenir les
males passions o bloquejar certs
comportaments, sind donar forma, a
poc a poc, al mon dels sentiments,
perque els moviments que sorgeixen
espontaniament en nosaltres ens
ajudin a fer el bé de manera rapida i
natural. Educar els sentiments és
iniciar un procés que ens portara a



acollir millor la gracia de Déu i, aixi,
a identificar-nos amb Jesus.
L’afectivitat ordenada permet que
ens agradi fer el que és bo; permet
que el que ens dona la gana fer
coincideixi, gairebé sempre, amb el
que agrada a Déu.

Per educar els sentiments els hem de
comprendre, saber per que
sorgeixen. Hem estat creats amb una
inclinacio natural envers el que és bo
per a nosaltres: 'instint de
supervivencia, la tendéncia sexual, el
desig de coneixement, la necessitat
de treballar i de tenir amics,
I’exigéncia raonable de
reconeixement i respecte per part
dels qui ens envolten, la recerca de
sentit i de la transcendeéncia, etc.
Totes aquestes inclinacions naturals
son com una forca que surt de
nosaltres a la cerca del que
necessitem. Quan la tendéncia troba
satisfaccid, es produeix una
ressonancia interior positiva, que és



un sentiment: alegria, gratitud,
serenitat... Perd quan la tendeéncia es
veu frustrada, sorgeix un sentiment
negatiu: enuig, confusio,
pessimisme...

Tanmateix, hi ha dos factors que
deformen el mon dels sentiments 1
que obstaculitzen el funcionament
harmonic de la nostra anima. El
primer és el desordre que el pecat ha
produit en el sistema de les
tendéncies: la gracia de la justificacio
en Crist elimina la culpa, pero no ens
torna immediatament la integritat
dels desitjos: es tracta d’un cami que
s’ha de fer progressivament. El segon
factor varia d’unes persones a unes
altres: en funcio de ’educacio
rebuda, de ’ambient social i dels
pecats personals, I’'organisme de les
nostres tendencies es pot deformar
ulteriorment. Per corregir aquest
desordre i evitar que sorgeixin
sentiments negatius, haurem de
baixar fins a I’estrat més profund de



la personalitat i ordenar-lo cap al bé.
I aix0 s’aconsegueix mitjancant les
virtuts.

Queé son les virtuts

A comencaments del segle XIV, Giotto
va omplir de frescos I'interior d’'una
capella de Padua que avui és
considerada una de les obres d’art
més importants del mon. Als laterals,
cada pintura presenta una escena de
la vida de Jesus i de Maria, des de
I’Anunciacio fins a ’Ascensio. Totes
convergeixen a la paret del fons, que
representa el final dels temps:
I’escena del Judici Final, amb els
benaventurats a la dreta de Crist i els
condemnats a ’esquerra. Pero
encara hi ha un altre detall: les
parets laterals, a la part inferior, la
zona més propera a ’espectador,
recullen dues séries de set imatges
que no pertanyen propiament a la
historia de la salvacio: es tracta de
personificacions de set virtuts i set



vicis. En aquesta successio d’imatges,
que també es dirigeixen cap a
cadascun dels costats del Senyor en
majestat, ’artista sembla que ha
volgut representar la col-laboracio
humana en aquesta historia divina:
la nostra possibilitat de facilitar o de
dificultar I’obra de la gracia.

En aquest sentit, sant Josepmaria
notava una vegada que hi ha moltes
persones que «potser no han tingut
ocasio d’escoltar la paraula divina o
que ’han oblidada. Pero llurs
disposicions s6n humanament
sinceres, lleials, compassives,
honrades. I jo m’atreveixo a afirmar
que qui reuneix aquestes condicions
esta a punt d’ésser generds amb Déu,
perque les virtuts humanes
componen el fonament de les
sobrenaturals».[5]

Pero, que son les virtuts? Se les pot
posseir, de la mateixa manera que
agafem una cosa amb la ma, vestim



un vestit o calcem unes sabates? En
certa manera si: la intel-ligéncia i la
voluntat, que son les nostres facultats
espirituals, i també les apeténcies
sensibles, tenen capacitat de posseir.
Tot 1 que no es tracta d’objectes
materials, si que son qualitats que,
quan s’estabilitzen, s’anomenen bons
habits o virtuts. Aquestes qualitats no
son visibles com les formes i els
colors, pero se n’adverteix facilment
la preséncia en una persona. Per
exemple, un matematic fa amb
facilitat operacions i calculs que no
aconsegueix ni tan sols entendre qui
no ha estudiat matematiques. E1
matematic posseeix una ciéncia, que
és una virtut intel-lectual. La persona
temperada, per posar-ne un altre
exemple, menja i beu el que és
raonable sense gran esforg, perqué
posseeix una virtut moral, que és la
tempranca. Qui no és amo d’aquest
habit, només amb dificultat i esfor¢
aconseguira limitar-se al que és
raonable; i, en canvi, qui té el vici



que s’oposa a la tempranca, la gola,
facilment menjara més del que
hauria de menjar.

Les virtuts morals tenen tres
dimensions fonamentals. La primera
és de caracter intel-lectual: com que
les virtuts han de regular una
reaccio, es pressuposa el
coneixement d’un estil de vida, el de
qui segueix Crist. La virtut de la
pobresa, per exemple, pressuposa el
coneixement del paper que els béns
economics tenen en la vida d’'un
cristia. La segona dimensio de les
virtuts és la seva naturalesa afectiva:
s’'introdueixen en les tendéencies que
es dirigeixen cap a cada bé concret,
les modifica a poc a pocifa que el
seu moviment espontani es conformi
a l’estil de vida cristia. Aixo
s’aconsegueix mitjancant la repeticio
d’actes que siguin alhora lliures,
conformes al que és virtuos, i
realitzats precisament perque son
bons. Actes que semblen bons, pero



que es fan per temor, conveniéncia o
per altres motius aliens al bé, no
aconseguiran fer virtuoses les
tendéncies humanes, perqué no
modelaran I’afectivitat. La tercera
dimensio de les virtuts, en fi, és que
generen una predisposicio per al bé:
el virtuos té una facilitat i una
agudesa especials per distingir el bé
del mal, fins i tot en situacions
complexes o imprevistes.

Les virtuts ens alliberen

En presentar-se com el bon pastor,
imatge que I’arribada del salvador
del poble evocava en els seus oients,
Jesus diu: «Jo he vingut perque les
ovelles tinguin vida, i en tinguin a
desdir» (Jn 10, 10). Aquesta vida
abundant i plena ens la dona la
gracia de Déu, basada en els nostres
anhels per descobrir i prendre el
millor del que ens envolta. Per aixo,
tenir aquests habits ens fa més
lliures; ens converteix a poc a poc en



persones més flexibles, que saben
descobrir la manera de fer el bé en
situacions molt diferents. Les virtuts
ens alliberen, perqué ens permeten
triar entre els diferents béns que
se’ns presenten. Els vicis, en canvi,
son rigids, perque generen
automatismes, unes reaccions que
son dificils d’abandonar.

La identificaci6 amb Crist, cap a la
qual ens mou I’Esperit Sant, passa
per adquirir i consolidar les virtuts
que Jesus va ensenyar: tant les
teologals com les morals. Ens hem
aturat en les segones, que reordenen
el mon interior dels sentiments, tan
importants per a la vida cristiana.
Tanmateix, el motor i ’arrel de totes
aquestes virtuts és la caritat. Sense
aquesta, tot la resta es veuria com un
pes que oprimeix la llibertat. Quan
un vol viure sincerament per a la
gloria del Pare, com va viure Crist,
aquest amor guia suaument les
eleccions, de manera que siguin cada



vegada més semblants a les de Jesus.
El manament amb que Jesus va
respondre a ’escriba —estimar Déu
amb tot el cor i amb totes les forces—
no entén d’obediéncies forcades:
necessita fills que emprenguin una
tasca gustosa, perque senten com
sent Jesus.

Angel Rodriguez Lufio

[1] Francesc, Angelus, 25.X.2020.

[2] Catecisme de Església Catolica,
num. 1764.

[3] Catecisme de Església Catolica,
num. 1767.

[4] Francesc, Discurs, 6.1V.2019.

[5] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
num. 74.



pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-
molt-divins-iii-buscar-els-sentiments-de-
crist/ (05/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-iii-buscar-els-sentiments-de-crist/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-iii-buscar-els-sentiments-de-crist/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-iii-buscar-els-sentiments-de-crist/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-iii-buscar-els-sentiments-de-crist/

	Molt humans, molt divins (III): buscar els sentiments de Crist

