
opusdei.org

Molt humans, molt
divins (II): el camí el
portem dins

La gràcia del Baptisme, les
virtuts teologals o la nostra
dignitat de fills són forces que
ens porten cap a Déu.

15/04/2021

Una cerca constant de Déu. Així va
ser la vida de sant Agustí: una cerca
apassionada que no sempre trobava
els senders que veritablement el
portaven cap a ell. En els seus anys
de joventut el movia fortament el seu



interès per les lletres i l’admiració
que les seves capacitats retòriques
suscitaven en els altres. De vegades
els seus impulsos més aviat
l’allunyaven i, fins i tot, va abraçar
maneres de pensar que l’allunyaven
de la fe. Tanmateix, la cerca de la
veritat i la lectura de la Sagrada
Escriptura a poc a poc el van apropar
al cristianisme. Potser tenint aquest
procés en ment, i coneixent moltes
persones sàvies amb qui va
compartir inquietuds, però que no
van arribar a Crist, sant Agustí va
escriure que per més raonaments
adequats que s’aconsegueixi assolir,
«no tots troben el camí. Els savis del
món comprenen que Déu és una
certa vida eterna, immutable, però el
veuen de lluny (...). El Fill de Déu,
que és sempre la Veritat i la Vida en
el Pare, en assumir l’home es va fer 
camí per nosaltres, que no teníem
per on arribar a la veritat. Camina
per l’home i arribes a Déu».[1]



Arribem a Déu a través de Crist

Potser no és difícil intuir que
busquem Déu, que és ell qui ens
espera al final del viatge. El mateix
passa amb l’origen: al nostre interior
identifiquem un impuls, i sospitem
que ve d’ell. Tanmateix, pot ser més
complicat experimentar que Déu
també és el camí: s’arriba a Déu a
través seu. I és precisament perquè
puguem recórrer aquest camí el
motiu pel qual va enviar al món el
seu Fill; a ell no només el podem
escoltar, mirar o tocar, sinó fins i tot 
participar de la seva vida. Jesús «no
s’ha limitat a mostrar-nos el camí per
trobar Déu, un camí que podríem
seguir pel nostre compte, obeint-ne
les paraules i imitant-ne l’exemple.
Crist, més aviat, per obrir-nos la
porta de l’alliberament, s’ha
convertit ell mateix en el camí: “Jo
soc el camí” (Jn 14, 6)».[2]



Ens ho confirma la litúrgia de la
santa Missa quan, en acabar la
pregària eucarística, el sacerdot
proclama, aixecant el Pa i el Vi: «Per
Crist, amb ell i en ell...». A Déu només
hi podem arribar per Crist, amb Crist
i en Crist. La seva persona és el camí
pel qual hem de transitar, la veritat
amb què podem arribar a la meta i la
vida en la qual podem viure la
nostra. Per això, des d’aquella
primera vegada al cenacle,
cadascuna de les celebracions de
l’Eucaristia culmina en la comunió
amb el cos de Jesús: Déu es fa
aliment per al camí; el camí que és
ell mateix.

Emprendre aquesta ruta fa possible
la plenitud de la vida. «La fe neix del
trobament amb el Déu viu, que ens
crida (...). Es presenta com a llum en
la sendera, que orienta el nostre
camí en el temps».[3] Sant
Josepmaria assaboria de manera
especial la certesa d’haver trobat el



mateix Crist dels evangelis: «Jesús és
el camí. Ell ha deixat en aquest món
les petjades clares dels seus passos
(...). Com m’agrada de recordar-ho!:
Jesucrist, el mateix que ahir era per
als Apòstols i la gent que el cercava,
viu avui per a nosaltres».[4]

Tres feixos de llum

De Joan Baptista ens diu el quart
evangeli que «vingué com a
testimoni a donar testimoni de la
llum, perquè per ell tothom cregués.
Ell no era la llum, venia solament a
donar-ne testimoni» (Jn 1, 6-8).
Aquesta llum de la qual Joan donava
testimoni també es vol manifestar en
cada batejat. En efecte, si Crist, com
proclamem en una de les versions
del credo, és «Llum de Llum», també
es pot dir que els cristians que el
reben i «creuen en el seu nom» (Jn 1,
12) són alhora llum d’aquesta Llum.
Per això, quan demanem a Déu llum
per veure-hi, estem demanant alhora



ser nosaltres mateixos, com el
Baptista, testimonis de la Llum al
món.

No en tenim prou amb el flaix que
ens va permetre posar-nos en marxa;
tampoc és suficient aquella brillantor
que, projectada al fons de la vida, ens
permet orientar-nos. Necessitem una
llum que ens acompanyi des de dins.
Necessitem una força que avivi la
nostra. I aquest és el paper que
exerceixen en la nostra ànima les
virtuts teologals: la fe, l’esperança i la
caritat, que són com tres feixos de
llum, com els tres colors primaris de
la vida de Déu en nosaltres. Aquestes
tres virtuts, en efecte, «adapten les
facultats de l’home a la participació
de la naturalesa divina»;[5] amb elles
«Nostre Senyor ens fa seus, ens
deïfica».[6]

Fe, esperança i caritat corresponen,
en cert sentit, a «les tres dimensions
del temps: l’obediència de la fe



accepta la Paraula que ve de
l’eternitat, i, promulgada en la
història, es transforma en amor, en
present, i obre així la porta de
l’esperança».[7] La fe ens precedeix:
ens diu d’on venim, però també on
anem; no és només memòria del
passat, sinó també llum que il·lumina
el futur: ens obre a l’esperança, ens
projecta cap a la vida. I, al centre del
fil estès entre aquests dos pols, es
desplega la caritat, que es conjuga
sempre en temps present. Amb la
força de la fe i la confiança de
l’esperança ens podem dir: aquí i ara,
en aquesta persona, en aquesta
situació, jo puc ser, amb totes les
meves limitacions, llum de Déu,
amor de Déu.

La novetat ve de viure amb ell

«El món pateix molta necessitat, fills
meus —deia en una ocasió sant
Josepmaria—, perquè milions i
milions d’ànimes no coneixen Déu,



encara no han vist la llum del
Redemptor. Cadascun de vosaltres ha
de ser —ho vol el Senyor— quasi
lucernæ lucenti in caliginoso loco,
com un fanal encès al mig de les
tenebres».[8]

La llum que encén aquest fanal té
dues fonts. La primera ens pertany
pel simple fet d’haver estat creats a
imatge i semblança de Déu. Aquesta
font no ens abandona mai i es
manifesta en la nostra capacitat per
comprendre el que és veritable, en la
nostra inclinació a estimar el que és
bo i, fins i tot més profundament, en
la nostra dignitat per haver sortit de
la mà d’un creador summament
intel·ligent, amorós, lliure, i no d’un
atzar cec. A aquesta font de llum s’hi
afegeix el torrent de la nostra
«regeneració obrada en el Baptisme,
que fa que tot cristià tingui,
ontològicament, una nova vida que
batega al seu interior».[9] Aquest
sagrament guareix la ferida del pecat



que heretem dels nostres pares i ens
fa més capaços d’il·luminar el nostre
entorn.

Aquestes dues grans fonts —ser
creats a imatge de Déu i el nostre
Baptisme— ens impulsen a reflectir
la llum de Déu. Quan un mestre de la
llei, amagant-se dels altres, es va
apropar fins a Jesús per preguntar-li
com podia viure realment a prop de
Déu, li va respondre: «Els qui viuen
d’acord amb la veritat s’acosten a la
llum» (Jn 3, 21). També les nostres
accions, portades per la misericòrdia
de Déu, generen llum si ens deixem
impulsar per la nostra bondat i per la
seva gràcia, si ens desposseïm del
que ens porta a moure’ns, de
vegades, en una direcció contrària.
Aquesta familiaritat amb la llum de
Déu, aquesta facilitat per optar pels
seus béns majors abans que per
altres d’aparents, es transforma a
poc a poc en una «connaturalitat
entre l’home i el bé veritable.



Aquesta connaturalitat es fonamenta
i es desenvolupa en les actituds
virtuoses de l’home: la prudència i
les altres virtuts cardinals, i en
primer lloc les virtuts teologals de la
fe, l’esperança i la caritat».[10]

La identificació amb Jesucrist
consisteix en el desenvolupament,
per la gràcia i per l’acollida que
donem a la nostra ànima, d’aquesta 
connaturalitat cada vegada més gran
amb ell, de manera que puguem
arribar a tenir els seus mateixos
sentiments (cf. Fl 2, 5), les seves
mateixes actituds. Com més s’avança
en la intimitat amb Jesús, més ens
adonem que buscar la santedat no
consisteix principalment en la lluita
per assolir l’altura d’un determinat
estàndard moral, sinó en un camí
confiat en Déu, pel qual sentim amb
ell, patim amb ell, vibrem amb ell.
Que bé ho il·lustrava sant
Josepmaria: «En moments
d’esgotament, de tedi, recorre



confiadament al Senyor, dient-li, com
aquell amic nostre: “Jesús: Tu veuràs
el que fas...: abans de començar la
lluita, ja estic cansat”».[11] En això
consisteix la responsabilitat del
cristià: en respondre amb ell. «Jesús,
soc aquí. Amb tu. Tu veuràs el que
fas...».

***

La vida cristiana, entesa així, no
consisteix a assentir un sistema
d’idees, sinó a confiar en una
persona: en Crist. Així ho han viscut
tants homes i dones al llarg de la
història. Avui no tenim cap altre
missatge ni altres mitjans. Com ells,
tenim la tasca d’il·luminar el món
des de dins, com gràficament ho
descrivien els escrits dels primers
segles: «El que l’ànima és per al cos,
això són els cristians en el món (...).
Déu els ha assenyalat un lloc altíssim
i no els és lícit desertar-ne».[12] Ser
ànima del món: aquest és el nostre



camí, i el camí el tenim dins. És
Jesucrist, que ens estima, com ell,
molt humans i molt divins.

Carles Ayxelà

[1] Sant Agustí, Sermó 141, núm. 1; 4.

[2] Congregació per a la Doctrina de
la Fe, carta Placuit Deo, núm. 11.

[3] Francesc, Lumen Fidei, núm. 4.

[4] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 127.

[5] Catecisme de l’Església catòlica,
núm. 1812.

[6] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 98.

[7] J. Ratzinger, Communio. Un
programa teológico y eclesial,
Encuentro, Barcelona 2013, p. 303.



[8] Sant Josepmaria, apunts d’una
reunió familiar, 2.VI.1974.

[9] Mons. Fernando Ocáriz, “La
vocación al Opus Dei como vocación
en la Iglesia”, a: El Opus Dei en la
Iglesia, Rialp, Madrid, 2001, p. 173.

[10] Sant Joan Pau II, encíclica 
Veritatis splendor, núm. 64.

[11] Sant Josepmaria, Forja, 244.

[12]Carta a Diognet, VI.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-
molt-divins-ii-el-cami-el-portem-dins/

(05/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-ii-el-cami-el-portem-dins/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-ii-el-cami-el-portem-dins/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-molt-divins-ii-el-cami-el-portem-dins/

	Molt humans, molt divins (II): el camí el portem dins

