
opusdei.org

Molt humans i molt
divins (I): Jesús, què
hem de fer?

En aquest primer article sobre
les virtuts humanes considerem
com tots els nostres desitjos
poden trobar la seva harmonia
en Déu. Descobrir-ho porta el
seu temps, però és alliberador.

17/03/2021

Pot semblar estrany que sant Agustí,
al llarg de les seves memòries, en un
moment comenci a descriure la
influència del «pes» en les coses



físiques que té al seu voltant. Amb
els coneixements propis del segle iv,
qui més tard seria bisbe d’Hipona
nota que hi ha alguna cosa que fa
que el foc sempre es dirigeixi cap
amunt, mentre que una pedra ho faci
cap avall. Després observa que l’oli
sempre tendeix a col·locar-se per
sobre de l’aigua quan es barregen o
que, d’alguna manera, tot el que està
desordenat busca l’ordre i allà
descansa. Sant Agustí intueix que, en
tots aquests moviments, a les coses
les guia el seu «pes». I és llavors
quan, amb llenguatge poètic,
confessa: «El meu pes és el meu
amor, on soc portat, és ell que m’hi
porta».[1] Es tracta d’una experiència
universal: allò que desitgem, que
busquem, que volem, és el que ens
mou. Busquem sempre la satisfacció
d’un desig que aspira a ser durador.
Aquest «pes» ens porta a la felicitat,
més o menys plena, així que no ens
volem deixar enganyar per un
simple i fugaç “passar-ho bé”. Com



podem descobrir aquest amor pel
qual sant Agustí se sentia portat?

El procés de tota història

«Què haig de fer per a posseir la vida
eterna?», va preguntar un jove a
Jesús (cf. Lc 18, 18). Es tracta d’un
passatge de l’Escriptura davant del
qual guardem un silenci expectant,
perquè planteja un interrogant que
ens involucra a tots. Què respondrà
aquell que és Déu i Home?
Tanmateix, just abans de la seva
intervenció, el jove havia fet servir
una frase en la qual el Senyor detecta
quelcom estrany: s’adreça a Jesús
anomenant-lo «mestre bo». La
resposta ens pot semblar una mica
taxativa: «De bo, només n’hi ha un,
que és Déu» (Lc 18, 19). El Senyor
havia percebut, no sabem com, que
certament el jove buscava quelcom
més a la seva vida, però que en
realitat pensava que això li ho
donaria un bé creat, una cosa que



podia controlar, una cosa a la qual es
podia aferrar aquí a la terra. Per
això, tot i que en la pregunta següent
Jesús s’assegura que el jove s’esforça
per complir la llei de Déu, vol anar
més enllà, vol que el jove trenqui
definitivament amb la complaença
secreta d’aquest compliment i amb
els ídols de la prosperitat humana:
«Encara et manca una cosa: ven tot el
que tens i reparteix-ho entre els
pobres, i tindràs un tresor al cel.
Després vine i segueix-me» (Lc 18,
22). En aquesta escena observem la
crida del Senyor, després intuïm la
batalla interior del jove, fins a acabar
amb el seu trist retir. Jesús potser
havia somiat amb un gran deixeble,
però el noi va tornar a la comoditat
de casa seva, a la seva riquesa i als
seus coneguts.

Aquella felicitat gran anhelada pel
jove no està immediatament al
nostre abast. No la podem gestionar
ni dominar. Només la podem rebre



mitjançant l’abandonament en Déu.
Diu sant Joan Pau II que «si Déu és el
Bé, cap esforç humà, ni tan sols
l’observança més rigorosa dels
manaments, aconsegueix complir la
Llei, és a dir, reconèixer el Senyor
com a Déu i tributar-li l’adoració que
només a Ell és deguda. El compliment
només es pot aconseguir com un do
de Déu».[2] Per això, potser, sobretot
es requereix paciència, saber esperar
activament. L’amor del cristià no és
un flaix momentani —tot i que
també pugui existir—, sinó una
història d’amor, i totes les històries
tenen el seu procés. «La gràcia,
normalment, segueix les seves hores,
i no vol violències».[3] El jove potser
busca la satisfacció immediata del
seu desig, s’impacienta, no s’adona
que l’amor de Déu, com el gra
sembrat, necessita temps per créixer
al costat de Crist. Tanmateix, en
l’Evangeli veiem com Jesús
preparava gradualment els seus,
sense pressa, però també sense



pausa. Des de la presó, sant Joan
Baptista, potser una mica impacient,
mana preguntar a Crist per mitjà dels
seus deixebles: «Ets tu el qui ha de
venir, o n’hem d’esperar un
altre?» (Lc 7, 20). A nosaltres ens pot
semblar, de vegades, que Jesús no té
prou pressa, i ens impacientem per
ser bons de la nit al dia.

Per formar un desig ferm

Sabem que els deixebles —com
tothom— necessitaven temps perquè,
com el jove ric, primer havien de
purificar les vanes imaginacions que
s’havien forjat: la temptació de l’èxit,
del prestigi, de la glòria humana, de
la vida còmoda. Necessitaven
comprendre coses importants com
l’afany per «pregar sempre sense
defallir» (Lc 18, 1) o per aprendre a
perdonar «setanta vegades set» (Mt
18, 22). Però tan bon punt el Senyor
va veure que els apòstols ja tenien
una mínima preparació, després



d’haver resat tota la nit, els va
enviar, un per un (cf. Mt 10, 1-5; Lc 6,
12). Això no vol dir que el camí
formatiu dels deixebles ja hagués
acabat, ni de bon tros. Sant
Josepmaria repetia moltes vegades
que la formació d’un apòstol no
s’acaba mai. Era evident que, en
molts, la crida de Déu no havia
penetrat amb profunditat: n’hi va
haver que van perdre l’interès en la
seva doctrina, «es van fer enrere i ja
no anaven més amb ell» (Jn 6, 66), o
bé van abandonar Jesús fins i tot
durant la seva prova final. En
definitiva, en els uns i en els altres
els seus desitjos encara no eren
ferms, estables, disciplinats.

A poc a poc, amb paciència divina,
Déu s’apropa al nostre cor, ens crida
i ens envia a comunicar l’Evangeli a
tots els homes i dones. Ho fa a través
dels moments de meditació personal,
de l’adoració eucarística, de les
oracions vocals en les quals prenem



les paraules que ens proposa
l’Església i també per mitjà de la
contemplació contínua al llarg del
dia. Descobrim la intimitat amb ell,
n’assaborim l’amistat, la mirada, la
fermesa, la comprensió... Déu ens
prepara també a través de les
contradiccions, un procés conscient i
gens automàtic amb el qual a poc a
poc anem trencant els nostres ídols,
petits i grans, interns i externs, per
fer més espai a Jesús en la nostra
ànima. S’apropa al nostre cor,
finalment, a través del treball
continu que omple el nostre dia: «El
meu Pare continua treballant, i jo
també treballo» (Jn 5, 17). El mateix
que ha posat el desig del bé al nostre
cor —el «pes» que guiava sant Agustí
— serà qui donarà compliment a
aquest anhel.

L’harmonia dels béns

Al llarg de la nostra vida moltes
vegades ens equivoquem buscant



béns efímers que no omplen el cor,
béns aparents que no ens porten
Déu, font de tot bé. En recordar la
inquietud del jove ric sobre què s’ha 
de fer per assolir el cel, sant Joan Pau
II assenyala que «només Déu pot
respondre la pregunta sobre el bé,
perquè ell és el Bé. En efecte,
interrogar-se sobre el bé significa, en
darrer terme, adreçar-se a Déu, que
és plenitud de la bondat. Jesús
mostra que la pregunta del jove és,
en realitat, una pregunta religiosa i
que la bondat, que atreu i alhora
vincula l’home, té la seva font en
Déu, més encara, és Déu mateix».[4]

Jesús, quan no pocs el van
abandonar, pregunta als dotze si ells
també se n’anirien. Pere respon:
«Senyor, a qui aniríem? (...). Tu ets el
Sant de Déu» (Jn 6, 68-69). En aquella
crida d’amor, ells han descobert el
sentit últim de la seva vida: el Regne
de Déu, la vida eterna, el cel. Pere ha
descobert el que després diria santa



Teresa d’Àvila: «Solo Dios basta».[5]
Ha trobat el tresor amagat. És llavors
quan la resta de desitjos troben un
lloc harmònic, mesurat, raonable, al
seu cor; és llavors quan els béns als
quals miren aquests desitjos formen
un conjunt ordenat. No n’ha de fugir,
però no el dominen. Qui troba Déu
per sobre dels altres béns se sent àgil,
desprès, alliberat per portar la força
de l’Evangeli a totes les criatures.
Justament, la possibilitat de no fer-ho
«compon el clarobscur de la llibertat
humana. El Senyor ens invita, ens
impulsa —perquè ens estima
entranyablement!– a escollir el bé».
[6]

Sant Josepmaria ens animava a 
estimar el món apassionadament,
però no perquè el món creat sigui un
absolut, sinó perquè és el primer do
de Déu, la primera font dels desitjos
que sorgeixen al cor humà.
Tanmateix, aquests desitjos demanen
de ser eixamplats per l’amor que ens

https://opusdei.org/ca-es/article/estimar-el-mon-apassionadament/


porta a donar un sentit a totes les
nostres tasques. Aquest gran desig
diví dona unitat a tota la nostra
existència, no elimina els desitjos
humans —de companyia, de futur, de
projectes—, sinó que els purifica i els
congrega en una crida a la intimitat
amb Déu. Sant Agustí notava que les
virtuts morals, en conduir-nos a la
felicitat, en realitat s’identifiquen
amb l’amor a Déu. Tots els nostres
esforços per adquirir la facilitat i el
gust per fer el bé són sempre
esforços per estimar. Per això, el
bisbe d’Hipona definia cadascuna de
les virtuts en servei d’aquest amor: la
temprança és l’amor que es conserva
incorruptible, la fortalesa és l’amor
que tot ho suporta, la justícia és
l’amor que no es desvia i la
prudència és l’amor que discerneix
com estimar més.[7]

***



Aquest camí per trobar l’harmonia
dels nostres desitjos es consolida al
llarg de la vida, ja que sempre es
tracta d’una història. Moltes vegades
tenim massa pressa, prenem
decisions precipitades, busquem
gratificacions immediates... Però
aquesta no és una bona lògica per
emprendre aquesta ruta. En anglès
de vegades es diu que algú «cau en
l’amor», falls in love, com una cosa
que passa de sobte. Fins i tot encara
que de vegades aquest flaix existeixi,
no tot el camí serà així. Pot
sorprendre que Maria respongués
tan ràpidament l’àngel quan aquest li
va anunciar que seria la mare del
Messies; com si hagués descobert de
manera fulgurant i sobtada tot
l’amor diví. Però, en realitat, Déu
obrava en l’ànima de la nostra Mare
des de la seva concepció immaculada
i al llarg de tota la seva vida, que va
ser, des de l’inici, una història
d’amor.



Paul O’Callaghan

[1] Sant Agustí, Confessions, Llibre 13,
cap. 9.

[2] Sant Joan Pau II, encíclica 
Veritatis splendor, núm. 11.

[3] Sant Josepmaria, Solc, núm. 668.

[4] Sant Joan Pau II, encíclica 
Veritatis splendor, núm. 9.

[5] Santa Teresa de Jesús, fragment
d’un autògraf trobat al seu llibre
d’oracions.

[6] Sant Josepmaria, Amics de Déu,
núm. 24.

[7] Cf. Sant Agustí, De las costumbres
de la Iglesia Católica y de los
maniqueos, I, 15, 25.



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-
i-molt-divins-virtuts-cristianes-1/

(11/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-i-molt-divins-virtuts-cristianes-1/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-i-molt-divins-virtuts-cristianes-1/
https://opusdei.org/ca-es/article/molt-humans-i-molt-divins-virtuts-cristianes-1/

	Molt humans i molt divins (I): ​Jesús, què hem de fer?

