
opusdei.org

Missatge. El desig de
Pau de Benet XVI

Us oferim el Missatge de Sa
Santedat Benet XVI per a la
Jornada Mundial de la Pau.

17/12/2007

LA FAMÍLIA HUMANA,
COMUNITAT DE PAU

1. En començar l’any nou vull fer
arribar als homes i dones d’arreu del
món els meus fervents desitjos de
pau, junt amb un càlid missatge
d’esperança. Ho faig proposant per a
la reflexió comuna el tema que he



enunciat al principi d’aquest
missatge, i que considero molt
important: La família humana,
comunitat de pau. De fet, la primera
forma de comunió entre les persones
és la suscitada per l’amor entre un
home i una dona decidits a unir-se
establement per construir plegats
una família nova. Nogensmenys,
també els pobles de la terra són
cridats a establir entre ells relacions
de solidaritat i col·laboració, com
correspon als membres de l'única
família humana: «Tots els pobles —
diu el Concili Vaticà II— formen una
única comunitat i tenen un mateix
origen, ja que Déu va fer habitar tot
el gènere humà sobre la sencera faç
de la Terra (cf. Ac 17,26); també
tenen un únic fi últim, Déu»[1].

Família, societat i pau

2. La família natural, en tant que
comunió íntima de vida i amor,
fundada en el matrimoni entre un



home i una dona[2], és el «lloc
primari d’‘‘humanització'' de la
persona i de la societat»[3], el
«bressol de la vida i de l’amor»[4].
Amb raó, per tant, hom ha qualificat
la família com la primera societat
natural, «una institució divina,
fonament de la vida de les persones i
prototip de tota organització
social»[5].

3. En efecte, en una vida familiar
«sana» s’experimenten alguns
elements essencials de la pau: la
justícia i l’amor entre germans i
germanes, la funció de l’autoritat
manifestada pels pares, el servei
afectuós als membres més febles,
perquè són petits, ancians o estan
malalts, l’ajuda mútua en les
necessitats de la vida, la
disponibilitat per acollir l’altre i, si
fos necessari, per perdonar-lo. Per
això, la família és la primera i
insubstituïble educadora de la pau.
No ha de sorprendre, per tant, que



hom consideri particularment
intolerable la violència comesa dins
la família. Per tant, quan s’afirma
que la família és «la cèl·lula primera
i vital de la societat»[6], es diu
quelcom essencial. La família és
també fonament de la societat
perquè permet tenir experiències
determinants de pau. Per
consegüent, la comunitat humana no
pot prescindir del servei que la
família presta. L’ésser humà en
formació, on podria aprendre a
delectar millor el «sabor» genuí de la
pau, sinó en el «niu» que li prepara la
natura? El llenguatge familiar és un
llenguatge de pau; a ell és necessari
recórrer sempre per no perdre l’ús
del vocabulari de la pau. En l'inflació
de llenguatges, la societat no pot
perdre la referència a aquesta
«gramàtica» que tot nen aprèn dels
gestos i mirades de la mare i el pare,
abans fins i tot que de les seves
paraules.



4. La família, en tenir el deure
d’educar-ne els membres, és titular
d’uns drets específics. La Declaració
universal dels drets humans, que
constitueix una conquesta de
civilització jurídica de valor
realment universal, afirma que «la
família és el nucli natural i
fonamental de la societat i té dret a
ser protegida per la societat i
l’estat»[7]. Per la seva banda, la Santa
Seu ha volgut reconèixer una
dignitat jurídica especial a la família
publicant la Carta dels drets de la
família. Al preàmbul es diu: «Els drets
de la persona, tot i que expressats
com a drets de l'individu, tenen una
dimensió fonamentalment social que
troba la seva expressió innata i vital
en la família»[8]. Els drets enunciats
en la Carta palesen i expliciten la llei
natural, inscrita en el cor de l’ésser
humà i que la raó li descobreix. La
negació o restricció dels drets de la
família, en enfosquir la veritat sobre



l’home, amenaça els fonaments
mateixos de la pau.

5. En conseqüència, qui obstaculitza
la institució familiar, encara que
sigui inconscientment, fa que la pau
de tota la comunitat, nacional i
internacional, esdevingui fràgil,
perquè debilita allò que, de fet, és la
principal «agència» de pau. Aquest és
un punt que mereix una reflexió
especial: tot el qui contribueix a
debilitar la família fundada en el
matrimoni d’un home i una dona, el
qui directament o indirecta dificulta
la seva disponibilitat per a l'acollida
responsable d’una vida nova, el qui
s’oposa al seu dret de ser la
responsable primera de l’educació
dels fills, posa un impediment
objectiu en el camí de la pau. La
família té necessitat d’una casa,
d’una feina i del reconeixement
degut de l’activitat domèstica dels
pares; d’escola per als fills,
d’assistència sanitària bàsica per a



tots. Quan la societat i la política no
malden per ajudar la família en
aquests camps, es priven d’un recurs
essencial per al servei de la pau.
Concretament, els mitjans de
comunicació social, per les
potencialitats educatives de què
disposen, tenen una responsabilitat
especial en la promoció del respecte
a la família, per il·lustrar-ne les
esperances i drets, per ressaltar-ne la
bellesa. 

La humanitat és una gran família

6. La comunitat social, per viure en
pau, és cridada a inspirar-se també
en els valors sobre els quals la
comunitat familiar es regeix. Això és
vàlid tant per a les comunitats locals
com nacionals; més encara, és vàlid
per a la comunitat dels pobles, per a
la família humana, que viu en
aquesta casa comuna que és la Terra.
No obstant això, en aquesta
perspectiva cal no oblidar que la



família neix del «sí» responsable i
definitiu d’un home i d’una dona, i
viu del «sí» conscient dels fills que a
poc a poc van formant part d'ella.
Per prosperar, la comunitat familiar
necessita el consens generós de tots
els seus membres. És precís que
aquesta presa de consciència arribi a
ser també una convicció compartida
per quants són cridats a formar la
comuna família humana. Cal saber
dir el propi «sí» a aquesta vocació
que Déu ha inscrit en la nostra
natura. No vivim uns al costat
d’altres per casualitat; tots estem
recorrent un mateix camí com a
homes i, per tant, com germans i
germanes. Per això és essencial que
cadascú s’esforci a viure la pròpia
vida amb una actitud responsable
davant Déu, reconeixent en Ell la
font de la pròpia existència i de la
dels altres. Sobre la base d’aquest
principi suprem hom pot percebre el
valor incondicionat de tot ésser
humà i, així, posar les premisses per



a la construcció d’una humanitat
pacificada. Sense aquest fonament
transcendent, la societat és només
una agrupació de ciutadans, i no una
comunitat de germans i germanes
cridats a formar una gran família.

Família, comunitat humana i medi
ambient

7. La família necessita una casa a la
seva mesura, un medi ambient on
viure les seves pròpies relacions. Per
a la família humana, aquesta casa és
la Terra, el medi ambient que Déu
Creador ens ha donat perquè
l’habitem amb creativitat i
responsabilitat. Hem de tenir cura
del medi ambient: aquest ha estat
confiat a l’home perquè en tingui
cura i el conreï amb llibertat
responsable, tenint sempre com a
criteri orientador el bé de tots.
Òbviament, el valor de l’ésser humà
està per sobre de tota la Creació.
Respectar el medi ambient no vol dir



que la Natura, material o animal,
sigui més important que l’home. Vol
dir més aviat que no se la considera
de manera egoista, a disposició plena
dels propis interessos, perquè les
generacions futures tenen també
dret a obtenir beneficis de la Creació,
exercint en ella la mateixa llibertat
responsable que reivindiquem per a
nosaltres. I tampoc no s’ha d’oblidar
els pobres, exclosos en molts casos
del destí universal dels béns de la
Creació. Avui la humanitat tem pel
futur equilibri ecològic. Fóra bo que
les valoracions respecte d’això es
fessin amb prudència, en diàleg
entre experts i entesos, sense
constrenyiments ideològics cap a
conclusions precipitades i, sobretot,
concordant junts un model de
desenvolupament sostenible, que
asseguri el benestar de tots
respectant l’equilibri ecològic. Si la
tutela del medi ambient té els seus
costos, aquests han de ser distribuïts
amb justícia, incloent-hi el



desenvolupament dels diversos
països i la solidaritat amb les futures
generacions. Prudència no significa
eximir-se de les responsabilitats
pròpies i posposar les decisions;
significa més aviat assumir el
compromís de decidir plegats
després d’haver ponderat
responsablement la via que cal
seguir, amb l’objectiu d’enfortir
aquesta aliança entre ésser humà i
medi ambient que ha de ser reflex de
l’amor creador de Déu, del qual
procedim i cap al qual caminem.

8. Amb referència a això, és
fonamental «sentir» la Terra com «la
nostra casa comuna» i, per posar-la
al servei de tots, adoptar la via del
diàleg per comptes de prendre
decisions unilaterals. Si fos necessari,
es poden augmentar els àmbits
institucionals en el pla internacional
per afrontar plegats el govern
d’aquesta «casa», la nostra;
tanmateix, la cosa més difícil és



aconseguir que maduri en les
consciències la convicció que és
necessari col·laborar
responsablement. Els problemes que
apareixen a l’horitzó són complexos i
el temps constreny. Per fer front a la
situació de manera eficaç és
necessari actuar de comú acord. Un
àmbit on seria particularment
necessari intensificar el diàleg entre
les nacions és el de la gestió dels
recursos energètics del planeta. Aquí
es planteja una urgència doble per
als països tecnològicament avançats:
d’una banda, cal revisar els elevats
nivells de consum deguts al model
actual de desenvolupament i, d’altra,
predisposar inversions adequades
per diversificar les fonts d’energia i
millorar l’eficiència energètica. Els
països emergents tenen fam
d’energia, però de vegades aquest
fam se sacia a costa dels països
pobres que, per la insuficiència de
les seves infraestructures i
tecnologia, es veuen obligats a



malvendre els recursos energètics
que tenen. De vegades, àdhuc la seva
llibertat política queda en dubte amb
formes de protectorat o, en tot cas, de
condicionament que es mostren
clarament humiliants.

Família, comunitat humana i
economia

9. Una condició essencial per a la pau
en cada família és que es recolzi
sobre el sòlid fonament de valors
espirituals i ètics compartits. Però cal
afegir que es té una autèntica
experiència de pau en la família
quan a ningú li manca allò que és
necessari, i el patrimoni familiar —
fruit del treball d’uns, de l’estalvi
d’altres i de la col·laboració activa de
tots— s’administra correctament
amb solidaritat, sense excessos ni
balafiament. Per tant, per a la pau
familiar cal, d’una banda, l’obertura
a un patrimoni transcendent de
valors, però al mateix temps no deixa



de tenir la seva importància una
administració sàvia tant dels béns
materials com de les relacions
personals. Quan falta aquest element
es deteriora la confiança mútua per
les perspectives incertes que
amenacen el futur del nucli familiar.

10. Una consideració semblant pot
fer-se respecte d’aquesta altra gran
família que és la humanitat en
conjunt. També la família humana,
avui més unida pel fenomen de la
globalització, necessita un fonament
de valors compartits, una economia
que respongui realment a les
exigències d’un bé comú de
dimensions planetàries. Des d’aquest
punt de vista, la referència a la
família natural es revela també
singularment suggeridora. Cal
fomentar relacions correctes i
sinceres entre els individus i entre
els pobles, que permetin a tots
col·laborar en pla d’igualtat i justícia.
Al mateix temps, és necessari



comprometre’s a emprar
encertadament els recursos i a
distribuir la riquesa amb equitat. En
particular, les ajudes que es donen
als països pobres han de respondre a
criteris d’una lògica econòmica sana,
evitant malbarataments que, en
definitiva, serveixen sobretot per al
manteniment d’un costós aparell
burocràtic. Cal tenir també
degudament en compte l’exigència
moral de procurar que l’organització
econòmica no respongui només a les
lleis implacables dels beneficis
immediats, que poden resultar
inhumanes.

Família, comunitat humana i llei
moral

11. Una família viu en pau quan tots
els membres s’ajusten a una norma
comuna: això és el que impedeix
l'individualisme egoista i el que
manté units tots, afavorint la seva
coexistència harmoniosa i la



laboriositat orgànica. Aquest criteri,
de per si obvi, val també per a les
comunitats més àmplies: des de les
locals a la nacionals, i fins i tot la
comunitat internacional. Per
aconseguir la pau es necessita una
llei comuna, que ajudi la llibertat a
ser realment ella mateixa, en
comptes de cega arbitrarietat, i que
protegeixi el feble de l’abús del més
fort. En la família dels pobles es
donen molts comportaments
arbitraris, tant dins cada estat com
en les relacions dels estats entre si.
Tampoc no falten tantes situacions
en què el feble ha de doblegar-se, no
a les exigències de la justícia, sinó a
la força bruta de qui té més recursos
que ell. Cal reiterar-ho: la força ha
d’estar moderada per la llei, i això ha
d’ocórrer també en les relacions
entre estats sobirans.

12. L'Església s’ha pronunciat moltes
vegades sobre la natura i la funció de
la llei: la norma jurídica que regula



les relacions de les persones entre si,
canalitzant els comportaments
externs i preveient també sancions
per als transgressors, té com a criteri
la norma moral basada en la natura
de les coses. D’altra banda, la raó
humana és capaç de discernir-la
almenys en les seves exigències
fonamentals, arribant així fins a la
Raó creadora de Déu, que és l’origen
de totes les coses. Aquesta norma
moral ha de regular les opcions de la
consciència i guiar tot el
comportament del ésser humà. Hi ha
normes jurídiques per a les relacions
entre les nacions que componen la
família humana? I si existeixen, són
eficaces? La resposta és sí; les
normes existeixen, però per
aconseguir que siguin veritablement
eficaces cal remuntar-se a la norma
moral natural com a base de la
norma jurídica; en cas contrari,
aquesta resta a mercè de consensos
fràgils i provisionals.



13. El coneixement de la norma
moral natural no és impossible per a
l’home que entra en si mateix i,
situant-se davant del propi destí,
s’interroga sobre la lògica interna de
les inclinacions més profundes que
hi ha en el seu ésser. Encara que
sigui amb perplexitats i incerteses,
pot arribar a descobrir, almenys en
les seves línies essencials, aquesta
llei moral comuna que, per sobre de
les diferències culturals, permet que
els éssers humans s’entenguin entre
ells sobre els aspectes més
importants del bé i del mal, d’allò
que és just o injust. És indispensable
remuntar-se fins a aquesta llei
fonamental, emprant en aquesta
recerca les nostres millors energies
intel·lectuals, sense deixar-nos
desanimar pels equívocs o les
tergiversacions. De fet, els valors
continguts en la llei natural són
presents, encara que de manera
fragmentada i no sempre coherent,
en els acords internacionals, en les



formes d’autoritat reconegudes
universalment, en els principis del
dret humanitari recollits en les
legislacions de cada estat o en els
estatuts dels organismes
internacionals. La humanitat no està
«sense llei». Tanmateix, és urgent
continuar el diàleg sobre aquests
temes, afavorint també la
convergència de les legislacions de
cada estat cap al reconeixement dels
drets humans fonamentals. El
creixement de la cultura jurídica al
món depèn a més de l’esforç per
donar sempre consistència a les
normes internacionals amb un
contingut profundament humà,
evitant rebaixar-les a mers
procediments que es poden eludir
fàcilment per motius egoistes o
ideològics.

Superació dels conflictes i
desarmament



14. La humanitat pateix avui,
lamentablement, grans divisions i
forts conflictes que llancen densos
núvols sobre el seu futur. Regions
vastes del planeta estan embolicades
en tensions creixents, mentre que el
perill que augmentin els països amb
armes nuclears suscita en tota
persona responsable una fundada
preocupació. Al continent africà,
malgrat que nombrosos països han
progressat en el camí de la llibertat i
de la democràcia, queden encara
moltes guerres civils. L’Orient Mitjà
continua sent encara escenari de
conflictes i atemptats, que influeixen
també en nacions i regions
limítrofes, amb el risc de restar
atrapades en l’espiral de la violència.
En un pla més general, cal fer notar,
amb pesar, un augment del nombre
d’estats implicats en la carrera
d’armaments: fins i tot nacions en
vies de desenvolupament destinen
una part important del seu escàs
producte interior a comprar armes.



Les responsabilitats en aquest
comerç funest són moltes: hi són,
d’una banda, els països del món
industrialment desenvolupat que
obtenen beneficis importants per la
venda d’armes i, d’una altra, hi són
també les oligarquies dominants en
tants països pobres que volen
reforçar la seva situació mitjançant
la compra d’armes cada vegada més
sofisticades. En temps tan difícils, és
veritablement necessària una
mobilització de totes les persones de
bona voluntat per arribar a acords
concrets amb vista a una
desmilitarització eficaç, sobretot en
el camp de les armes nuclears. En
aquesta fase en què el procés de no
proliferació nuclear està estroncat,
sento el deure d’exhortar les
autoritats perquè reprenguin les
negociacions amb una determinació
més ferma de cara al
desmantellament progressiu i
concordat de les armes nuclears
existents. Sóc conscient que en



renovar aquesta crida em faig
intèrpret del desig de quants
comparteixen la preocupació pel
futur de la humanitat.

15. Fa ara seixanta anys,
l'Organització de les Nacions Unides
feia pública de manera solemne la
Declaració universal dels drets
humans (1948-2008). Amb aquell
document la família humana
reaccionava davant els horrors de la
Segona Guerra Mundial, reconeixent
la pròpia unitat basada en la mateixa
dignitat de tots els homes i posant al
centre de la convivència humana el
respecte dels drets fonamentals dels
individus i dels pobles: va ser un pas
decisiu en el camí difícil i laboriós
cap a la concòrdia i la pau. Hi mereix
una menció especial també la
celebració del 25 aniversari de
l’adopció per part de la Santa Seu de
la Carta dels drets de la família
(1983-2008), així com el 40 aniversari
de la celebració de la primera



Jornada Mundial de la Pau
(1968-2008). La celebració d’aquesta
Jornada, fruit d’una intuïció
providencial del papa Pau VI, i
represa amb gran convicció pel meu
estimat i venerat predecessor, el
papa Joan Pau II, ha ofert a l'Església
al llarg dels anys l’oportunitat de
desenvolupar, a través dels Missatges
publicats amb aquest motiu, una
doctrina orientadora en favor
d’aquest bé humà fonamental.
Precisament a la llum d’aquestes
significatives efemèrides, invito tots
els homes i dones a què prenguin
una consciència més clara sobre la
comuna pertinença a l'única família
humana i a comprometre’s perquè la
convivència a la Terra reflecteixi
cada vegada més aquesta convicció,
de la qual depèn la instauració d’una
pau vertadera i duradora. Invito
també els creients a implorar Déu
sense parar el gran do de la pau. Els
cristians, per la seva banda, saben
que poden confiar en la intercessió



d’aquella que, sent la Mare del Fill de
Déu que es va fer carn per a la
salvació de tota la humanitat, és
Mare de tots.

Desitjo a tots un feliç any nou. 

Vaticà, 8 de desembre de 2007

.....................................................................................

Notes

[1] Decl. Nostra aetate, sobre les
relacions de l'Església amb les
religions no cristianes, 1.

[2] Cf. Conc. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, sobre l'Església en
el món actual, 48.

[3] Joan Pau II, Exhort. ap.
Christifideles laici, 40: AAS 81 (1989)
469.

[4] Ibíd.



[5] Cons. Pont. Justícia i Pau,
Compendi de la doctrina social de
l'Església, 211.

[6] Conc. Vat. II, Decr. Apostolicam
actuositatem, sobre l'apostolat dels
laics, 11.

[7] Art. 16/ 3.

[8] Cons. Pont. per a la Família, Carta
dels drets de la família, 24 novembre
1983, Preàmbul, A.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/missatge-el-
desig-de-pau-de-benet-xvi/ (19/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-el-desig-de-pau-de-benet-xvi/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-el-desig-de-pau-de-benet-xvi/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-el-desig-de-pau-de-benet-xvi/

	Missatge. El desig de Pau de Benet XVI

