
opusdei.org

Missatge del Papa
per a la 57a Jornada
Mundial de la Pau

«Quines seran les
conseqüències, a mig i a llarg
termini, de les noves
tecnologies digitals? I quin
impacte tindran sobre la vida
dels individus i de la societat,
sobre l’estabilitat internacional
i sobre la pau?». Amb aquestes
preguntes el Papa Francesc
introdueix el missatge per a la
57a Jornada Mundial de la Pau,
que se celebra l'1 de gener de
2024.



29/12/2023

Missatge del Sant Pare Francesc

per a la 57a Jornada Mundial de la
Pau

1 de gener de 2024

INTEL·LIGÈNCIA ARTIFICIAL I PAU

Al començament del nou any, temps
de gràcia que el Senyor ens dona a
cadascú de nosaltres, voldria
adreçar-me al Poble de Déu, a les
nacions, als caps d’estat i de govern,
als representants de les diverses
religions i de la societat civil, i a tots
els homes i dones del nostre temps
per expressar-los els meus desitjos de
pau.

1. El progrés de la ciència i de la
tecnologia com a camí vers la pau



La Sagrada Escriptura atesta que Déu
ha donat als homes el seu Esperit
perquè tinguin «talent, intel·ligència
i coneixements, i sigui un expert en
tota mena de treballs» (Ex 35,31). La
intel·ligència és expressió de la
dignitat que ens ha donat el Creador
en fer-nos a imatge i semblança seva
(cf. Gn 1,26) i ens ha fet capaços de
respondre al seu amor a través de la
llibertat i del coneixement. La
ciència i la tecnologia manifesten de
manera particular aquesta qualitat
fonamentalment relacional de la
intel·ligència humana: ambdues són
producte extraordinari del seu
potencial creatiu.

A la Constitució pastoral Gaudium et
spes, el Concili Vaticà II ha insistit en
aquesta veritat, declarant que
«l’home s’ha esforçat sempre amb el
treball i l’enginy a desenvolupar més
i més la seva vida»[1]. Quan els éssers
humans, «amb l’ajut de la tècnica»,
s’esforcen perquè la terra

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


«esdevingui un estatge digne de tota
la família humana»[2], actuen segons
el designi de Déu i cooperen amb la
seva voluntat de dur a terme la
creació i de difondre la pau entre els
pobles. També el progrés de la
ciència i de la tècnica, en la mesura
que contribueix a un millor ordre de
la societat humana i a augmentar la
llibertat i la comunió fraterna, porta
al perfeccionament de l’home i a la
transformació del món.

Ens n’alegrem justament i estem
agraïts per les extraordinàries
conquestes de la ciència i de la
tecnologia, gràcies a les quals s’ha
pogut posar remei a innombrables
mals que afligien la vida humana i
causaven grans patiments. Al mateix
temps, els progressos tecnocientífics,
fent

possible l’exercici d’un control sobre
la realitat, mai vist fins ara, estan
posant en mans de l’home una



àmplia gamma de possibilitats,
algunes de les quals poden
representar un risc per a la
supervivència humana i un perill per
a la casa comuna[3].

Els notables progressos de les noves
tecnologies de la informació,
especialment a l’esfera digital,
presenten, per tant, apassionants
oportunitats i riscos greus, amb
serioses implicacions per a la

recerca de la justícia i de l’harmonia
entre els pobles. Per tant, cal
plantejar-se algunes preguntes
urgents. Quines seran les
conseqüències, a mig i a llarg
termini, de les noves tecnologies
digitals? I quin impacte tindran
sobre la vida dels individus i de la
societat, sobre l’estabilitat
internacional i sobre la pau?

2. El futur de la intel·ligència
artificial entre promeses i riscos



Els progressos de la informàtica i el
desenvolupament de les tecnologies
digitals els últims decennis ja han
començat a produir transformacions
profundes en la societat global i en
les seves dinàmiques. Els nous
instruments digitals estan canviant el
rostre de les comunicacions, de

l’administració pública, de la
instrucció, del consum, de les
interaccions personals i d’altres
innombrables aspectes de la vida
quotidiana.

A més, les tecnologies que utilitzen
un gran nombre d’algoritmes poden
extreure, dels rastres digitals deixats
a Internet, dades que permeten
controlar els hàbits mentals i
relacionals de les persones amb
finalitats comercials o polítiques,
sovint sense que ho sàpiguen,
limitant-los l’exercici conscient de la
llibertat d’elecció. De fet, en un espai
com el web, caracteritzat per una



sobrecàrrega d’informacions, es pot
estructurar el flux de dades segons
criteris de selecció no sempre
percebuts per l’usuari.

Hem de recordar que la recerca
científica i les innovacions
tecnològiques no estan
desencarnades de la realitat ni són
«neutrals»[4], sinó que estan subjectes
a les influències culturals. En tant
que activitats plenament humanes,
les direccions que prenen
reflecteixen decisions condicionades
pels valors personals, socials i
culturals de cada època. El mateix
s’ha de dir dels resultats que
aconsegueixen. Aquests, precisament
en tant que fruit d’acostaments
específicament humans al món
circumstant, tenen sempre una
dimensió ètica, estretament lligada a
les decisions de qui projecta
l’experimentació i enfoca la
producció vers objectius particulars.



Això val també per a les formes
d’intel·ligència artificial, per a la
qual, fins avui, no hi ha una definició
unívoca en el món de la ciència i de
la tecnologia. El mateix terme, que ja
ha entrat en el llenguatge comú,
abraça una varietat de ciències,
teories i tècniques dirigides a fer que
les màquines reprodueixin o imitin,
en el seu funcionament, les
capacitats cognitives dels éssers
humans. Parlar en plural de “formes
d’intel·ligència” pot ajudar a
subratllar sobretot la diferència que
no es pot omplir que existeix entre
aquests sistemes, per més
sorprenents i potents que siguin, i la
persona humana. Aquests són, al cap
i a la fi, “fragmentaris”, en el sentit
que només poden imitar o reproduir
algunes funcions de la intel·ligència
humana. L’ús del plural posa en
evidència a més que aquests
dispositius, molt diferents entre ells,
s’han de considerar sempre com a
“sistemes socio-tècnics”. En efecte, el



seu impacte, independentment de la
tecnologia de base, no només depèn
del projecte, sinó també dels
objectius i dels interessos de qui els
posseeix i de qui els desenvolupa,
així com de les situacions en les
quals s’usen.

La intel·ligència artificial, per tant,
ha de ser entesa com una galàxia de
realitats diferents i no podem
presumir a priori que el seu
desenvolupament aporti una
contribució benèfica al futur de la
humanitat i a la pau entre els pobles.
Aquest resultat positiu només serà
possible si som capaços d’actuar de
forma responsable i de respectar els
valors humans fonamentals com «la
inclusió, la transparència, la
seguretat, l’equitat, la privacitat i la
confiança»[5].

No n’hi ha prou ni tan sols amb
pressuposar, de part de qui projecta
algoritmes i tecnologies digitals, un



compromís d’actuar de forma ètica i
responsable. És necessari reforçar o,
si cal, instituir organismes
encarregats d’examinar les qüestions
ètiques emergents i de tutelar els
drets dels quals utilitzen formes
d’intel·ligència artificial o en reben la
influència[6].

La immensa expansió de la
tecnologia, per tant, ha de ser
acompanyada, per al seu
desenvolupament, per una adequada
formació en la responsabilitat. La
llibertat i la convivència pacífica
estan amenaçades quan els éssers
humans cedeixen a la temptació de
l’egoisme, de l’interès personal, de
l’afany de lucre i de la set de poder.
Tenim per això el deure d’ampliar la
mirada i d’orientar la recerca
tècnico-científica cap a la consecució
de la pau i del bé comú, al servei del
desenvolupament integral de l’home
i de la comunitat[7].



La dignitat intrínseca de cada
persona i la fraternitat que ens
vincula com a membres d’una única
família humana, han d’estar a la base
del desenvolupament de les noves
tecnologies i servir com a criteris
indiscutibles per a valorar-les abans
del seu ús, de manera que el progrés
digital pugui realitzar-se en el
respecte de la justícia i contribuir a
la causa de la pau. Els
desenvolupaments tecnològics que
no porten a una millora de la qualitat
de vida de tota la humanitat, sinó
que, al contrari, agreugen les
desigualtats i els conflictes, no
podran ser considerats un veritable
progrés[8].

La intel·ligència artificial serà cada
vegada més important. Els reptes que
planteja no són només tècnics, sinó
també antropològics, educatius,
socials i polítics. Promet, per
exemple, un estalvi d’esforços, una
producció més eficient, transports



més àgils i mercats més dinàmics, a
més d’una revolució en els processos
de recopilació, organització i
verificació de les dades. És necessari
ser conscients de les ràpides
transformacions que estan passant i
gestionar-les de manera que es
puguin salvaguardar els drets
humans fonamentals, respectant les
institucions i les lleis que promouen
el desenvolupament humà integral.
La intel·ligència artificial hauria
d’estar al servei del millor potencial
humà i de les nostres aspiracions
més altes, no en competència amb
ells.

3. La tecnologia del futur:
màquines que aprenen soles

En les seves múltiples formes la
intel·ligència artificial, basada en
tècniques d’aprenentatge automàtic
(machine learning), encara que es
trobi en una fase pionera, ja està
introduint canvis notables en el teixit



de les societats, exercitant una
profunda influència en les cultures,
en els comportaments socials i en la
construcció de la pau.

Desenvolupaments com el machine
learning o com l’aprenentatge
profund (deep learning) plantegen
qüestions que transcendeixen els
àmbits de la tecnologia i de
l’enginyeria i tenen a veure amb una
comprensió estretament connectada
amb el significat de la vida humana,
els processos bàsics del coneixement
i la capacitat de la ment d’assolir la
veritat.

L’habilitat d’alguns dispositius per a
produir textos sintàcticament i
semàntica coherents, per exemple,
no és garantia de fiabilitat. Es diu
que poden “al·lucinar”, és a dir,
generar afirmacions que a primera
vista semblen plausibles, però que en
realitat són infundades o delaten
prejudicis. Això planteja un seriós



problema quan la intel·ligència
artificial s’utilitza en campanyes de
desinformació que difonen notícies
falses i porten a una creixent
desconfiança vers els mitjans de
comunicació. La confidencialitat, la
possessió de les dades i la propietat
intel·lectual són altres àmbits en els
que les tecnologies en qüestió
plantegen greus riscos, als que
s’afegeixen ulteriors conseqüències
negatives unides al seu ús impropi,
com la discriminació, la interferència
en els processos electorals, la
implantació d’una societat que vigila
i controla les persones, l’exclusió
digital i la intensificació d’un
individualisme cada vegada més
desvinculat de la col·lectivitat. Tots
aquests factors corren el risc
d’alimentar els conflictes i
d’obstaculitzar la pau.

4. El sentit del límit en el
paradigma tecnocràtic



El nostre món és massa ampli, variat
i complex per a poder ser
completament conegut i classificat.
La ment humana mai no podrà
esgotar-ne la riquesa, ni tan sols amb
l’ajuda dels algoritmes més

avançats. Aquests, de fet, no
ofereixen previsions garantides del
futur, sinó només aproximacions
estadístiques. No tot pot ser
pronosticat, no tot pot ser calculat; al
final «la realitat és superior a la
idea»[9] i, per més prodigiosa que
pugui ser la nostra capacitat de
càlcul, hi haurà sempre un residu
inaccessible que escapa a qualsevol
intent de quantificació.

A més, la gran quantitat de dades
analitzades per les intel·ligències
artificials no és de per si garantia
d’imparcialitat. Quan els algoritmes
extrapolen informacions, sempre
corren el risc de distorsionar-les,
reproduint les injustícies i els



prejudicis dels ambients en els que
s’originen. Com més veloços i
complexos es tornen, més difícil és
comprendre per què han generat un
determinat resultat.

Les màquines “intel·ligents” poden
efectuar les tasques que se’ls
assignen cada vegada amb una
eficiència més gran, però l’objectiu i
el significat de les seves operacions
continuaran essent determinades o
habilitades per éssers humans que
tenen un propi univers de valors. El
risc és que

els criteris que estan a la base de
certes decisions es tornin menys
transparents, que la responsabilitat
decisional s’oculti i que els
productors puguin eludir l’obligació
d’actuar per al bé

de la comunitat. En cert sentit, això
és afavorit pel sistema tecnocràtic,
que alia l’economia amb la
tecnologia i privilegia el criteri de



l’eficiència, tendint a ignorar tot allò
que no està vinculat als seus
interessos immediats[10].

Això ha de fer-nos reflexionar sobre
el “sentit del límit”, un aspecte sovint
descuidat en la mentalitat actual,
tecnocràtica i eficientista, i no
obstant decisiu per al
desenvolupament personal i social.
L’ésser humà, en efecte, mortal per
definició, pensant en sobrepassar tot
límit gràcies a

la tècnica, corre el risc, en l’obsessió
de voler controlar-ho tot, de perdre
el control de si mateix, i en la recerca
d’una llibertat absoluta, de caure en
l’espiral d’una dictadura tecnològica.
Reconèixer i acceptar el propi límit
de criatura és per a l’home condició
indispensable per aconseguir o,
millor, per acollir la plenitud com un
do. En canvi, en el context ideològic
d’un paradigma tecnocràtic, animat
per una prometeica presumpció



d’autosuficiència, les desigualtats
podrien créixer de manera
desmesurada, i el coneixement i la
riquesa acumular-se en mans d’uns

pocs, amb greus riscos per a les
societats democràtiques i la
coexistència pacífica[11].

5. Temes candents per a l’ètica

En el futur, la fiabilitat de qui
demana un préstec, la idoneïtat d’un
individu per a una feina, la
possibilitat de reincidència d’un
condemnat o el dret a rebre asil
polític o assistència social podrien
ser determinats per sistemes
d’intel·ligència artificial. La manca
de nivells diversificats de

mediació que aquests sistemes
introdueixen està particularment
exposada a formes de prejudici i
discriminació. Els errors sistèmics
poden multiplicar-se fàcilment,
produint no només injustícies en



casos concrets sinó també, per efecte
dominó, autèntiques formes de
desigualtat social.

A més, amb freqüència les formes
d’intel·ligència artificial semblen
capaces d’influir en les decisions dels
individus per mitjà d’opcions
predeterminades associades a
estímuls i persuasions, o bé
mitjançant sistemes de regulació de
les opcions personals basades en
l’organització de les informacions.
Aquestes formes de manipulació o de
control social requereixen una
atenció i una supervisió acurades, i
impliquen una clara responsabilitat
legal per part dels productors, dels
qui les usen i de les autoritats
governamentals.

La dependència de processos
automàtics que classifiquen els
individus, per exemple, per mitjà de
l’ús generalitzat de la vigilància o
l’adopció de sistemes de crèdit social,



també podria tenir repercussions
profundes en el teixit social, establint
categoritzacions impròpies entre els
ciutadans. I aquests processos
artificials de classificació podrien
dur fins i tot a conflictes de poder, no
només pel que fa a destinataris
virtuals, sinó a persones de carn i
ossos. El respecte fonamental per la
dignitat humana postula rebutjar
que la singularitat de la persona sigui
identificada amb un conjunt de
dades. No hem de permetre que els
algoritmes determinin la manera en
la que entenem els drets humans,
que deixin de banda els valors
essencials de la compassió, la
misericòrdia i el perdó o que
eliminin la possibilitat que un
individu canviï i deixi enrere el
passat.

En aquest context, no podem deixar
de considerar l’impacte de les noves
tecnologies en l’àmbit laboral. Feines
que en un temps eren competència



exclusiva de la mà d’obra humana
són ràpidament absorbides per les
aplicacions industrials de la
intel·ligència artificial. També en
aquest cas es corre el risc substancial
d’un benefici desproporcionat per a
uns pocs a costa de l’empobriment de
molts. El respecte de la dignitat dels
treballadors i la importància de
l’ocupació per al benestar econòmic
de les persones, les famílies i les
societats, la seguretat de les feines i
l’equitat dels salaris haurien de
constituir una gran prioritat per a la
comunitat internacional, a mesura
que aquestes formes de tecnologia es
van introduint cada vegada més en
els llocs de treball.

6. Transformarem les espases en
arades?

Aquests dies, mirant el món que ens
envolta, no podem eludir les greus
qüestions ètiques vinculades al
sector dels armaments. La



possibilitat de conduir operacions
militars per mitjà de sistemes de
control remot ha dut a una percepció
menor de la devastació que aquests
han causat i de la responsabilitat en
el seu ús, contribuint a un
apropament encara més fred i
distant a la immensa tragèdia de la
guerra. La recerca sobre les
tecnologies emergents en el sector
dels anomenats “sistemes d’armes
autònoms letals”, inclòs l’ús bèl·lic de
la intel·ligència artificial, és un gran
motiu de preocupació ètica. Els
sistemes d’armes autònoms no
podran ser mai subjectes moralment
responsables. L’exclusiva capacitat
humana de judici moral i de decisió
ètica és més que un complex conjunt
d’algoritmes, i aquesta capacitat no
pot reduir-se a la programació d’una
màquina que, tot i ser “intel·ligent”,
no deixa de ser sempre una
màquina. Per aquest motiu, és
imperiós garantir una supervisió
humana adequada, significativa i



coherent dels sistemes d’armes.
Tampoc no podem ignorar la
possibilitat que armes sofisticades
acabin en mans equivocades,
facilitant, per exemple, atacs
terroristes o accions dirigides a
desestabilitzar institucions de govern
legítimes. En resum, realment l’últim
que el món necessita és que les noves
tecnologies contribueixin a l’injust
desenvolupament del mercat i del
comerç de les armes, promovent la
bogeria de la guerra. Si ho fa així, no
només la intel·ligència, sinó el mateix
cor de l’home correrà el risc de
tornar-se cada vegada més
“artificial”. Les aplicacions tècniques
més avançades no han d’usar-se per
a facilitar la resolució violenta dels
conflictes, sinó per a pavimentar els
camins de la pau.

En una òptica més positiva, si la
intel·ligència artificial fos utilitzada
per a promoure el desenvolupament
humà integral, podria introduir



importants innovacions en
l’agricultura, l’educació i la cultura,
una millora del nivell de vida de
nacions i pobles sencers, el
creixement de la fraternitat humana
i de l’amistat social. En definitiva, la
manera en que la usem per a
incloure els últims, és a dir, els
germans i les germanes més febles i
necessitats, és la mesura que revela
la nostra humanitat. 

Una mirada humana i el desig d’un
futur millor per al nostre món porten
a la necessitat d’un diàleg
interdisciplinar destinat a un
desenvolupament ètic dels
algoritmes — l’algor-ètica—, en el
que els valors orienten els itineraris
de les noves tecnologies[12]. Les
qüestions ètiques haurien de ser
tingudes en compte des de l’inici de
la recerca, així com en les fases
d’experimentació, planificació,
distribució i comercialització. Aquest
és l’enfocament de l’ètica de la



planificació, en el que les institucions
educatives i els responsables del
procés decisional tenen un rol
essencial per exercir.

7. Reptes per a l’educació

El desenvolupament d’una tecnologia
que respecti i estigui al servei de la
dignitat humana té clares
implicacions per a les institucions
educatives i per al món de la cultura.
Multiplicant les possibilitats de
comunicació, les tecnologies digitals
han permès noves formes de trobar-
nos. No obstant això, continua essent
necessària una reflexió permanent
sobre el tipus de relacions al qual ens
està portant. Els joves estan creixent
en ambients culturals impregnats de
la tecnologia i això no pot deixar de
qüestionar els mètodes
d’ensenyament i formació. 

L’educació en l’ús de formes
d’intel·ligència artificial hauria de
centrar-se sobretot en promoure el



pensament crític. És necessari que
els usuaris de totes les edats, però
sobretot els joves, desenvolupin una
capacitat de discerniment en l’ús de
dades i de continguts obtinguts al
web o produïts per sistemes
d’intel·ligència artificial. Les escoles,
les universitats i les societats
científiques estan cridades a ajudar
els estudiants i els professionals a fer
propis els aspectes socials i ètics del
desenvolupament i l’ús de la
tecnologia.

La formació en l’ús dels nous
instruments de comunicació hauria
de tenir en compte no només la
desinformació, les falses notícies
(fake news), sinó també l’inquietant
augment de «pors ancestrals [...] que
han sabut amagar-se i potenciar-se
rere noves tecnologies»[13].
Lamentablement, una vegada més
ens trobem havent de combatre «la
temptació de fer una cultura de
murs, d'aixecar murs, murs en el cor,



murs a la terra per evitar aquest
trobament amb altres cultures, amb
altres persones»[14] i el
desenvolupament d’una coexistència
pacífica i fraterna.

8. Reptes per al desenvolupament
del dret internacional

L’abast global de la intel·ligència
artificial fa evident que, juntament a
la responsabilitat dels estats sobirans
de disciplinar internament el seu ús,
les organitzacions internacionals
poden exercir un rol decisiu en la
consecució d’acords multilaterals i en
la coordinació de la seva aplicació i
actuació[15]. A aquest propòsit,
exhorto la comunitat de les nacions a
treballar unida per a adoptar un
tractat internacional vinculant, que
reguli el desenvolupament i l’ús de la
intel·ligència artificial en les seves
múltiples formes. Naturalment,
l’objectiu de la reglamentació no
hauria de ser només la prevenció de



les males pràctiques, sinó també
encoratjar les millors pràctiques,
estimulant plantejaments nous i
creatius i facilitant iniciatives
personals i col·lectives[16]

En definitiva, en la recerca de models
normatius que puguin proporcionar
una guia ètica a qui desenvolupa
tecnologies digitals, és indispensable
identificar els valors humans que
haurien d’estar a la base del
compromís de les societats per a
formular, adoptar i aplicar els marcs
legislatius necessaris. El treball de
redacció de les orientacions ètiques
per a la producció de formes
d’intel·ligència artificial no pot
prescindir de la consideració de
qüestions més profundes,
relacionades amb el significat de
l’existència humana, la tutela dels
drets humans fonamentals, la
recerca de la justícia i de la pau.
Aquest procés de discerniment ètic i
jurídic pot revelar-se com una



valuosa ocasió per a una reflexió
compartida sobre el rol que la
tecnologia hauria de tenir en la
nostra vida personal i comunitària i
sobre com el seu ús pot contribuir a
la creació d’un món més just i humà.
Per aquest motiu, en els debats sobre
la reglamentació de la intel·ligència
artificial, s’hauria de tenir en compte
la veu de totes les parts interessades,
inclosos els pobres, els marginats i
altres que sovint queden sense ser
escoltats en els processos decisionals
globals. 

* * *

Espero que aquesta reflexió
encoratgi a fer que els progressos en
el desenvolupament de formes
d’intel·ligència artificial
contribueixin, en última instància, a
la causa de la fraternitat humana i de
la pau. No és responsabilitat d’uns
pocs, sinó de tota la família humana.
La pau, en efecte, és el fruit de



relacions que reconeixen i acullen
l’altre en la seva dignitat inalienable,
i de cooperació i esforç en la recerca
del desenvolupament integral de
totes les persones i de tots els pobles. 

La meva pregària al començament
del nou any és que el ràpid
desenvolupament de formes
d’intel·ligència artificial no augmenti
les ja nombroses desigualtats i
injustícies presents al món, sinó que
contribueixi a posar fi a les guerres i
els conflictes, i a alleujar tantes
formes de patiment que afligeixen la
família humana. Que els fidels
cristians, els creients de diferents
religions i els homes i dones de bona
voluntat puguin col·laborar en
harmonia per aprofitar les
oportunitats i afrontar els reptes que
planteja la revolució digital, i deixar
a les generacions futures un món
més solidari, just i pacífic. 



Francesc Vaticà, 8 de desembre de
2023

[1] N. 33. 

[2] Ibíd., n. 57. 

[3] Cf. Carta enc. Laudato si’ (24 de
maig de 2015), 104.

[4] Cf. ibíd., 114. 

[5] Discurs als participants a la
trobada “Minerva Dialogues” (27 de
març de 2023).

[6] Cf. ibíd. 

[7] Cf. Missatge al President Executiu
del “World Economic Forum” a
Davos-Klosters (12 de gener de 2018).

[8] Cf. Carta enc. Laudato si’, 194;
Discurs als participants al Seminari



sobre “El bé comú a l’era digital” (27
de setembre de 2019).

[9] Exhort. ap. Evangelii gaudium (24
de novembre de 2013), 233. 

[10] Cf. Carta. enc. Laudato si’, 54.

[11] Cf. Discurs als participants en la
Plenària de la Pontifícia Acadèmia
per a la Vida (28 de febrer de 2020).

[12] Cf. ibíd. 

[13] Carta enc. Fratelli tutti (3
d’octubre de 2020), 27. 

[14] Cf. ibíd.

[15] Cf. ibíd., 170-175. 

[16] Cf. Carta enc. Laudato si’, 177.

Traducció al català: Conferència
Episcopal Tarraconense

Foto de NASA a Unsplash



pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-
papa-per-a-la-57a-jornada-mundial-de-

la-pau/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-per-a-la-57a-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-per-a-la-57a-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-per-a-la-57a-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-per-a-la-57a-jornada-mundial-de-la-pau/

	Missatge del Papa per a la 57a Jornada Mundial de la Pau

