opusdei.org

Missatge del Papa
Francesc per a la 52
Jornada Mundial de
la Pau

El desig del Papa Francesc per
al 2019: “Pau en aquesta casa”.
Amb motiu de la 52 Jornada
Mundial de la Pau que se
celebra1'l de gener de 2019, el
Sant Pare envia un missatge en
que reflexiona sobre "la bona
politica" i diu que aquesta ha
d'estar "al servei de la pau".

31/12/2018



MISSATGE DEL SANT PARE
FRANCESC

PER A LA CELEBRACIO DE LA

52 JORNADA MUNDIAL DE LA PAU
1 DE GENER DEL 2019

La bona politica esta al servei de
la pau

1. “Pau en aquesta casa”

Jesus, quan va enviar els seus
deixebles en missio, els va dir: «Quan
entreu en una casa, digueu primer:
“Pau en aquesta casa”. Si alli hi ha
algu que n’és digne, la pau que li
desitgeu reposara damunt d’ell; si no,
tornara a vosaltres» (Lc 10, 5-6).

Donar la pau és al centre de la missio
dels deixebles de Crist. I aquest
oferiment esta dirigit a tots els homes
i dones que esperen la pau al mig de
les tragedies i la violencia de la



historia humana.[1] La “casa”
esmentada per Jesus és cada familia,
cada comunitat, cada pais, cada
continent, amb les seves
caracteristiques propies i la seva
historia; és sobretot cada persona,
sense distincio ni discriminacio.
També és la nostra “casa comuna”: el
planeta en el qual Déu ens ha
col-locat per viure i al qual estem
cridats a cuidar amb interes.

Per tant, aquest també és el meu
desig a I’inici del nou any: “Pau en
aquesta casa”.

2. El desafiament d’una bona
politica

La pau és com I’esperanca de la qual
parla el poeta Charles Péguy;[2] és
com una flor fragil que intenta florir
entre les pedres de la violencia.
Sabem bé que la cerca de poder a
qualsevol preu porta a I’abus i a la
injusticia. La politica és un vehicle
fonamental per edificar la ciutadania



il’activitat de ’home, pero quan
aquells que s’hi dediquen no la viuen
com un servei a la comunitat
humana, es pot convertir en un
instrument d’opressio, de marginacio
i, fins i tot, de destruccio.

Jesus diu: «Si algu vol ser el primer,
que es faci el darrer de totsiel
servidor de tots» (Mc 9, 35). Com
subratllava el Papa sant Pau VI:
«Prendre’s seriosament la politica en
els seus diversos ambits —local,
regional, nacional i mundial— és
afirmar el deure de cada persona, de
tota persona, de coneixer quins son
el contingut i el valor de 'opci6é que
se li presenta i segons la qual es
busca fer col-lectivament el bé de la
ciutat, de la nacio, de la
humanitat.»[3]

En efecte, la funciéila
responsabilitat politica constitueixen
un desafiament permanent per a
tothom qui rep el mandat de servir el


https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es.html

seu pais, de protegir els que hi viuen
i de treballar a fi de crear les
condicions per a un futur digne i just.
La politica, si es duu a terme en el
respecte fonamental de la vida, la
llibertat i la dignitat de les persones,
es pot convertir veritablement en
una manera eminent de la caritat.

3. Caritat i virtuts humanes per a
una politica al servei dels drets
humans i de la pau

El Papa Benet XVI recordava que «tot
cristia esta cridat a aquesta caritat,
segons la seva vocacio i les seves
possibilitats d’incidir en la polis. [...]
El compromis pel bé comu, quan esta
inspirat per la caritat, té un valor
superior al compromis merament
secular i politic. [...] L’accié de I'home
sobre la terra, quan esta inspirada i
sostinguda per la caritat, contribueix
a ’edificacio d’aquesta ciutat de Déu
universal envers la qual avanca la
historia de la familia humana.»[4] Es


https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es.html

un programa amb el qual poden
estar d’acord tots els politics, de
qualsevol procedéncia cultural o
religiosa que vulguin treballar junts
pel bé de la familia humana,
practicant les virtuts humanes que
son la base d’una bona accio politica:
la justicia, ’equitat, el respecte mutu,
la sinceritat, ’honestedat, la fidelitat.

Referent a aix0, val la pena recordar
les “benaventurances del politic”,
proposades pel cardenal vietnamita
Francois-Xavier Nguyén Van Thuén,
mort I’any 2002, que va ser un
testimoni fidel de ’Evangeli:

Benaventurat el politic que té una
alta consideracio i una profunda
consciéencia del seu paper.

Benaventurat el politic la persona del
qual reflecteix credibilitat.

Benaventurat el politic que treballa
pel bé comu i no pel seu interes

propi.



Benaventurat el politic que es manté
fidelment coherent.

Benaventurat el politic que fa la
unitat.

Benaventurat el politic que s’ha
compromes a dur a terme un canvi
radical.

Benaventurat el politic que sap
escoltar.

Benaventurat el politic que no té por.

[5]

Cada renovacio de les funcions
electives, cada cita electoral, cada
etapa de la vida publica és una
oportunitat per tornar a la font i als
punts de referéncia que inspiren la
justicia i el dret. Estem convencuts
que la bona politica esta al servei de
la pau; respecta i promou els drets
humans fonamentals, que s6n
igualment deures reciprocs, de
manera que es crel entre les



generacions presents i futures un
vincle de confianca i gratitud.

4. Els vicis de la politica

En la politica, desgraciadament,
juntament amb les virtuts no hi
falten els vicis, a causa tant de la
ineptitud personal com de
distorsions en ’'ambient i en les
institucions. Es evident per a tothom
que els vicis de la vida politica resten
credibilitat als sistemes en qué
aquesta s’exerceix, aixi com a
I’autoritat, les decisions i les accions
de les persones que s’hi dediquen.
Aquests vicis, que soscaven I’ideal
d’una democracia auténtica, son la
vergonya de la vida publica i posen
en perill la pau social: 1a corrupcio —
en les seves multiples formes
d’apropiacio indeguda de béns
publics o d’aprofitament de les
persones—, la negacio del dret,
I'incompliment de les normes
comunitaries, ’enriquiment il-legal,



la justificacio del poder mitjangant la
forca o amb el pretext arbitrari de la
“ra¢ d’Estat”, la tendéncia a
perpetuar-se en el poder, la
xenofobia i el racisme, el rebuig a la
cura de la Terra, ’explotacio
il-limitada dels recursos naturals per
un benefici immediat, el menyspreu
dels qui s’han vist obligats a anar a
Pexili.

5. La bona politica promou la
participacio dels jovesila
confianca en I’altre

Quan I’exercici del poder politic
apunta unicament a protegir els
interessos de certs individus
privilegiats, el futur esta en perill i
els joves es poden sentir temptats per
la desconfianca, perque es veuen
condemnats a quedar-se al marge de
la societat, sense la possibilitat de
participar en un projecte per al
futur. En canvi, quan la politica es
tradueix, concretament, en un



estimul dels joves talents i de les
vocacions que es volen dur a terme,
la pau es propaga en les consciéncies
1 sobre els rostres. S’arriba a una
confianc¢a dinamica, que significa “jo
confio en tu i crec amb tu”, en la
possibilitat de treballar junts pel bé
comu. La politica afavoreix la pau si
es duu a terme, per tant, reconeixent
els carismes i les capacitats de cada
persona. «;Es que potser hi ha res
més bonic que una ma estesa?
Aquesta ha estat volguda per Déu per
donar i rebre. Déu no I’ha volguda
perqué mati (cf. Gn 4, 1 s.) o faci
patir, sind perqueé cuidii ajudi a
viure. Juntament amb el corila
ment, també la ma pot ser un
instrument de dialeg.»[6]

Tothom pot aportar la seva pedra per
a la construccio de la casa comuna.
L’auténtica vida politica, fundada en
el dretien un dialeg lleial entre els
protagonistes, es renova amb la
conviccid que cada dona, cada home



i cada generacio tenen en si mateixos
una promesa que pot alliberar noves
energies relacionals, intel-lectuals,
culturals i espirituals. Una confianca
d’aquest tipus no és mai facil de
tenir, perque les relacions humanes
son complexes. En particular, vivim
actualment en un clima de
desconfianca que arrela en la por de
I’altre o de I’estrany, en I’ansietat de
perdre beneficis personals i que,
lamentablement, es manifesta també
en ’ambit politic, a través d’actituds
de clausura o nacionalismes que
posen en questio la fraternitat que
tant necessita el nostre mon
globalitzat. Avui més que mai, les
nostres societats necessiten “artesans
de la pau” que puguin ser auténtics
missatgers i testimonis de Déu Pare
que vol el bé ila felicitat de la familia
humana.

6. No a la guerra ni a ’estrategia de
la por



Cent anys després del final de la
Primera Guerra Mundial, i amb el
record dels joves caiguts durant
aquells combats i les poblacions
civils devastades, coneixem més bé
que mai el terrible ensenyament de
les guerres fratricides, és a dir, que la
pau no es pot reduir mai al simple
equilibri de la forca i la por.
Mantenir I’altre sota amenaca vol dir
reduir-lo a ’estat d’objecte i negar-li
la dignitat. Es la rad per la qual
reafirmem que I'increment de la
intimidacio, aixi com la proliferacid
incontrolada de les armes son
contraris a la moral i a la cerca d’una
veritable concordia. El terror exercit
sobre les persones més vulnerables
contribueix a I’exili de poblacions
senceres a la cerca d’'una terra de
pau. No s’accepten els discursos
politics que tendeixen a culpabilitzar
els migrants de tots els malsia
privar els pobres de I’esperanca. En
canvi, es pot subratllar que la pau es
basa en el respecte de cada persona,



independentment de la seva historia,
en el respecte del dret i del bé comu,
de la creacio que ens ha estat
confiada i de la riquesa moral
transmesa per les generacions
passades.

Aixi mateix, el nostre pensament es
dirigeix de manera particular als
nens que viuen en les zones de
conflicte, i a tots els que s’esforcen
perqueé se’n protegeixin les vides i els
drets. Al mén, un de cada sis nens
pateix a causa de la violencia de la
guerra i les seves consequeéncies, i
fins i tot és reclutat per convertir-se
en soldat o ostatge de grups armats.
El testimoni dels que es
comprometen amb la defensa de la
dignitat i el respecte dels nens és
summament precids per al futur de
la humanitat.

7. Un gran projecte de pau

Aquests dies celebrem els setanta
anys de la Declaracio Universal dels



Drets Humans, que es va adoptar
després del segon conflicte mundial.
Respecte a aixo, recordem
I’observacio del Papa sant Joan XXIII:
«Quan en un home sorgeix la
consciencia dels drets, cal que aflori
també la de les obligacions; de
manera que qui té determinats drets
també té, com a expressio de la seva
dignitat, ’'obligaci6 d’exigir-los,
mentre els altres tenen el deure de
reconeixer-los i respectar-los.»[7]

La pau, en efecte, és fruit d’'un gran
projecte politic que es funda en la
responsabilitat reciproca ila
interdependéncia dels éssers
humans, pero és també un
desafiament que exigeix ser acollit
dia rere dia. La pau és una conversio
del coridel’anima, i és facil
reconeixer tres dimensions
inseparables d’aquesta pau interior i
comunitaria:


https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es.html

— la pau amb nosaltres mateixos,
rebutjant la intransigencia, la ira, la
impaciencia i —com aconsellava sant
Francesc de Sales— tenint “una mica
de dol¢or amb un mateix”, per oferir
“una mica de dolgor als altres”;

— la pau amb l’altre: el familiar,
I’amic, I’estranger, el pobre, el que
pateix...; atrevint-se a la trobada i
escoltant el missatge que porta amb
si mateix;

— la pau amb la creacio,
redescobrint la grandesa del do de
Déu ila part de responsabilitat que
correspon a cadascun de nosaltres,
com a habitants del mon, ciutadans i
artifexs del futur.

La politica de la pau —que coneix bé
les fragilitats humanes i se’n fa
carrec— pot recorrer sempre a
I’esperit del Magnificat que Maria,
Mare de Crist salvador i Reina de la
pau, canta en nom de tots els homes:
«[’amor que té als qui creuen en ell



s’estén de generacio en generacio.
Les obres del seu brag son potents:
dispersa els homes de cor altiu,
derroca els poderosos del soli i exalta
els humils; [...] com havia promes als
nostres pares; s’ha recordat del seu
amor a Abraham i a la seva
descendeéncia per sempre» (Lc 1,
50-55).

Vatica, 8 de desembre de 2018

Francesc

[1] Cf. Lc 2, 14. «Gloria a Déu a dalt
del cel, i a la terra pau als homes que
ell estima.»

[2] Cf. Le Porche du mystere de la
deuxieme vertu, Paris, 1986.

[3] Carta ap. Octogesima adveniens
(14 de maig del 1971), 46.


https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_letters/documents/hf_p-vi_apl_19710514_octogesima-adveniens.html

[4] Carta enc. Caritas in veritate (29
de juny del 2009), 7.

[5] Cf. Discurs a I’exposicio congrés
“Civitas” de Padua: “30giorni” (2002),
5.

[6] Benet XVI, Discurso a las
Autoridades de Benin (Cotonou, 19 de
novembre de 2011).

[7] Carta enc. Pacem in terris (11
d’abril del 1963), 44.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-
papa-francesc-per-la-52-jornada-
mundial-de-la-pau/ (18/02/2026)


https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20111119_corpo-diplom.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2011/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20111119_corpo-diplom.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/es/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-la-52-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-la-52-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-la-52-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-la-52-jornada-mundial-de-la-pau/

	Missatge del Papa Francesc per a la 52 Jornada Mundial de la Pau

