opusdei.org

Missatge del papa
Francesc per a la
XLVII Jornada
Mundial de 1a Pau
2014

El Sant Pare parla de la familia
com “la font de tota fraternitat,
1 per aixo és també el fonament
i el cami primordial per a la
pau, doncs, per vocacio, hauria
contagiar al mon amb el seu
amor”, en el seu primer
missatge per la Jornada
Mundial de la Pau.



02/01/2014

LA FRATERNITAT, FONAMENT I
CAMI PER A LA PAU

1. En aquest meu primer missatge
per a la Jornada Mundial de la Pau,
voldria desitjar a tothom, a les
persones i als pobles, una vida plena
d'alegria i d'esperanca. El cor de tot
home i de tota dona alberga a
I'interior el desig d'una vida plena,
de la qual en forma part un anhel
indeleble de fraternitat, que ens
convida a la comunio amb els altres,
en els qui trobem, no enemics o
contrincants, siné germans a qui
acollir i estimar.

De fet, la fraternitat és una dimensié
essencial de 'home, que és un ésser
relacional. La consciencia viva
d'aquest caracter relacional ens
porta a veure i tractar cada persona



com una veritable germana i un
veritable germa; sense ella, és
impossible la construccié d'una
societat justa, d'una pau estable i
duradora. I cal recordar que
normalment la fraternitat es
comenca a aprendre en el si de la
familia, sobretot gracies a les
responsabilitats complementaries de
cadascun dels membres, en
particular del pare i de la mare. La
familia és la font de tota fraternitat, i
per aixo és també el fonament i el
cami primordial per a la pau, doncs,
per vocacio, contagia el seu amor al
mon.

El nombre creixent
d'interdependéncies i de
comunicacions que s'entrecreuen al
nostre planeta fa més palpable la
consciéncia que totes les nacions de
la terra formen una unitat i
comparteixen un desti comu. En els
dinamismes de la historia, tot i la
diversitat d'etnies, societats i



cultures, veiem sembrada la vocacio
de formar una comunitat composta
de germans que s'acullen
reciprocament i miren els uns pels
altres. No obstant aixo, en un mon
caracteritzat per la "globalitzacio de
la indiferéncia" que a poc a poc ens
avesa al sofriment de l'altre tancant-
nos en nosaltres mateixos, sovint els
fets contradiuen i desmenteixen
aquesta vocacio.

En moltes parts del mon,
continuament es lesionen greument
els drets humans fonamentals,
sobretot el dretalavidaiala
llibertat religiosa. El tragic fenomen
del trafic d'éssers humans, amb la
vida i desesperacio dels quals
persones sense escrupols especulen,
n’és un exemple inquietant. A les
guerres fetes d'enfrontaments
armats se sumen altres guerres
menys visibles, perd no menys
cruels, que es combaten en el camp
economic i financer amb mitjans



igualment destructius de vides, de
families, d'empreses.

La globalitzacio, com ha afirmat
Benet XVI, ens apropa als altres, pero
no ens fa germans [1]. A més, les
nombroses situacions de desigualtat,
de pobresa i d'injusticia palesen no
nomeés una manca profunda de
fraternitat, sino també I'abséncia
d'una cultura de la solidaritat. Les
noves ideologies, caracteritzades per
un difus individualisme,
egocentrisme i consumisme
materialista, debiliten els llacos
socials, fomentant aquesta mentalitat
del "rebuig", que porta al menyspreu
i al'abandonament dels més febles,
dels qui son considerats "inutils".
Aixi que la societat humana es fa
cada vegada més com un mer do ut
des pragmatic i egoista.

Alhora, és clar que tampoc les
etiques contemporanies son capacos
de generar vincles autentics de



fraternitat, ja que una fraternitat
privada de la referéncia a un Pare
comu, com a fonament ultim, no
assoleix subsistir[2]. Una fraternitat
veritable entre els homes suposa i
requereix una paternitat
transcendent. Des del reconeixement
d'aquesta paternitat, es consolida la
fraternitat entre els homes, és a dir,
aquest fer-se «proisme» que mira per
l'altre.

«On és el teu germa?» (Gn 4, 9)

2 . Per comprendre millor aquesta
vocacio de I'home a la fraternitat, per
coneixer més adequadament els
obstacles que s'interposen en la seva
realitzacio i descobrir els camins per
superar-los, és fonamental deixar-se
guiar pel coneixement del designi de
Déu, el qual ens presenta
lluminosament la Sagrada
Escriptura.

Segons el relat dels origens, tots els
homes procedeixen d'uns pares



comuns, d'’Adam i Eva, parella creada
per Déu a imatge i semblanca (cf. Gn
1,26), dels quals neixen Cain i Abel.
En la historia de la primera familia
llegim la génesi de la societat,
I'evoluci6 de les relacions entre les
persones i els pobles.

Abel és pastor, Cain és pages. La
identitat profunda i, alhora, la
vocacio, és ésser germans, en la
diversitat de l’activitat i la cultura, de
la manera de relacionar-se amb Déu i
amb la creacio. Pero l'assassinat
d'Abel per Cain deixa constancia
tragicament del rebuig radical de la
vocacio a ésser germans. La historia
(cf. Gn 4,1-16) palesa la dificultat de
la tasca a la qual son cridats tots els
homes: viure units, mirant els uns
pels altres. Cain, en no acceptar la
predileccio de Déu per Abel, que 1i
oferia el millor del seu ramat -« El
Senyor va acollir favorablement Abel i
la seva ofrena, pero no acolli Caini la
seva » (Gn 4,4 - 5)-, mata Abel per



enveja. D'aquesta manera, es nega a
reconeixer-lo com a germa, a
relacionar-se positivament amb ell, a
viure davant Déu assumint les
responsabilitats de tenir cura i
protegir l'altre. A la pregunta «On és
el teu germa?», amb que Déu
interpel-la Cain demanant-li comptes
pel que ha fet, ell respon: « No ho sé.
Que potser soc el guardia del meu
germa?» (Gn 4, 9). Despreés -ens diu el
Geénesi- « Cain es retira de la
presencia del Senyor » (4,16).

Hem de preguntar-nos pels motius
profunds que han portat Cain a
deixar de banda el vincle de
fraternitat i, juntament amb ell, el
vincle de reciprocitat i de comunio
que l'unia al seu germa Abel. Déu
mateix denuncia i recrimina a Cain
la seva connivencia amb el mal: « el
pecat aguaita a la porta » (Gn 4,7).
Tanmateix, Cain no lluita contra el
mal i decideix igualment al¢ar la ma
« sobre el seu germa Abel » (Gn 4,8),



rebutjant el projecte de Déu. Frustra
aixi la vocacio originaria d’ésser fill
de Déu i a viure la fraternitat.

El relat de Cain i Abel ens ensenya
que la humanitat porta inscrita en si
una vocacio a la fraternitat, pero
també la dramatica possibilitat de la
seva traicio. En dona testimoniatge
I'egoisme quotidia, que és en el fons
de tantes guerres i injusticies : molts
homes i dones moren a mans de
germans i germanes que no saben
reconeixer-se com a tals, és a dir,
com a éssers fets per a la reciprocitat,
per a la comunio i per al do.

« I tots vosaltres sou germans» (Mt
23,8)

3. Sorgeix la pregunta espontania: els
homes i les dones d'aquest mon,
podran correspondre alguna vegada
plenament l'anhel de fraternitat, que
Déu Pare va imprimir en ells?
Assoliran, amb les seves forces,
vencer la indiferéncia, I'egoisme i



'odi, i acceptar les diferencies
legitimes que caracteritzen els
germans i germanes?

Parafrasejant les seves paraules,
podriem sintetitzar aixi la resposta
que ens dona Jesus: Ja que hi ha un
sol Pare, que és Déu, tots vosaltres
sou germans (cf. Mt 23,8-9). La
fraternitat esta arrelada en la
paternitat de Déu. No es tracta d'una
paternitat genérica, indiferenciada i
historicament ineficac, sin6 d'un
amor personal, puntual i
extraordinariament concret de Déu
per cada ésser huma ( cf. Mt

6,25-30 ). Una paternitat, per tant,
que genera eficagment fraternitat,
perque I'amor de Déu, quan és
acollit, esdevé l'agent més sorprenent
de transformaci6 de l'existencia i de
les relacions amb els altres, obrint els
homes a la solidaritatia la
reciprocitat.



Sobretot, la fraternitat humana ha
estat regenerada en i per Jesucrist
amb la seva mort i resurreccio. La
creu és el " lloc" definitiu on es funda
la fraternitat, que els homes no son
capacos de generar per ells mateixos.
Jesucrist, que ha assumit la
naturalesa humana per redimir-la,
estimant el Pare fins a la mort, i una
mort de creu (cf. F1 2,8), mitjancant la
resurreccio ens converteix en
humanitat nova, en total comunio
amb la voluntat de Déu, amb el seu
projecte, el qual inclou la plena
realitzacio de la vocacié ala
fraternitat.

Jesus assumeix des del principi el
projecte de Déu, concedint-1i
primacia sobre totes les coses. Pero el
Crist, amb el seu lliurament a la mort
per amor al Pare, esdevé principi
nou i definitiu per a tots nosaltres,
cridats a reconeixer-nos germans en
Ell, fills del mateix Pare. Ell és la
mateixa Alianca, el lloc personal de



la reconciliacio de 'home amb Déu i
dels germans entre ells. En la mort
en creu de Jesus, també és superada
la separacio entre pobles, entre el
poble de I'Alianca i el poble dels
gentils, privat d'esperanca perque
fins aquell moment era alie als
pactes de la promesa. Com llegim a la
Carta als Efesis, Jesucrist reconcilia
en si tots els homes. Ell és la pau,
perque dels dos pobles n'ha fet un de
sol, destruint el mur de separacid
que els dividia, 1'enemistat. Ell ha
creat en si mateix un sol poble, un sol
home nou, una sola humanitat (cf.
2,14-16).

Qui accepta la vida de Crist i viu en
ell reconeix Déu com a Pare i s’hi
lliura totalment, estimant-lo sobre
totes les coses. L'home reconciliat
veu en Déu el Pare de tots i, en
consequencia, sent la crida a viure
una fraternitat oberta a tothom. En
Crist, I'altre és acceptat i estimat com
a fill o filla de Déu, com a germa o



germana, no com un estrany, i menys
encara com un contrincant o un
enemic. En la familia de Déu, on tots
son fills d'un mateix Pare, i tots sén
empeltats en el Crist, fills en el Fill,
no hi ha " vides a descartar". Tots
gaudeixen d'igual i intangible
dignitat. Tots sOn estimats per Déu,
tots han estat rescatats per la sang de
Crist, mort en creu i ressuscitat per
cada un. Aquesta és la rao per la qual
no podem restar indiferents davant
la sort dels germans.

La fraternitat , fonament i cami
per a la pau 4. Comptant aixo, és
facil comprendre que la fraternitat és
fonament i cami per a la pau. Les
encicliques socials dels meus
predecessors aporten una ajuda
valuosa en aquest sentit. N'hi hauria
prou en recuperar les definicions de
pau de la Populorum Progressio de
Pau VI o de la Sollicitudo Rei Socialis
de Joan Pau II. A la primera, trobem
que el desenvolupament integral dels



pobles és el nou nom de la pau [3]. A
la segona, que la pau és opus
solidaritatis [4].

Pau VI afirma que no només entre les
persones, sino també entre les
nacions, ha de regnar un esperit de
fraternitat. I explica: «En aquesta
comprensio i amistat reciproques, en
comunio sagrada, hem [...] de
treballar junts per edificar el futur
comu de la humanitat» [5]. Aquest
deure concerneix en primer lloc als
més afavorits. Les obligacions
enfonsen les arrels en la fraternitat
humana i sobrenatural i es presenten
sota un triple aspecte: el deure de
solidaritat, que exigeix que les
nacions riques ajudin els paisos
menys desenvolupats; el deure de
justicia social, que requereix el
compliment en termes més correctes
de les relacions defectuoses entre
pobles forts i pobles febles; el deure
de caritat universal, que implica la
promocio d'un mon més huma per a



tothom, on tots tinguin quelcom de
donar i rebre, sense que el progrés
d'uns sigui un obstacle per al
desenvolupament dels altres [6].

Aixi mateix, si hom considera la pau
com opus solidaritatis , hom no pot
defugir que la fraternitat n’és el
fonament principal. La pau -afirma
Joan Pau II - és un bé indivisible. O és
de tots 0 no és de ningu. Només és
possible aconseguir-la i gaudir-ne
realment, com a millor qualitat de
vida i com a desenvolupament més
huma i sostenible, si s'assumeix en la
practica, per part de tots, una
«determinacio ferma i perseverant
d’esmercar-se pel bé comu»[7]. La
qual cosa implica no deixar-se portar
per «l’afany de guany» o per la «set
de poder». Cal estar disposats a
«perdre per l'altre en lloc d'explotar,
a ' servir-lo en lloc d'oprimir-lo per al
propi profit. [ ... ] L"altre' - persona,
poble o nacio- no [pot ser considerat]
com un instrument qualsevol per



explotar a baix cost la seva capacitat
de treball i resisténcia fisica,
abandonant-lo quan ja no serveix,
sind com un 'semblant' nostre , una
‘ajuda’» [8].

La solidaritat cristiana comporta que
el proisme sigui estimat no només
com «un ésser huma amb els seus
drets i la seva igualtat fonamental
amb tots», sind com «la imatge viva
de Déu Pare, rescatada per la sang de
Jesucrist i posada sota l'accio
permanent de ’Esperit Sant» [9], com
un germa. «Llavors la consciencia de
la paternitat comuna de Déu, de la
germanor de tots els homes en Crist,
'fills en el Fill", de la presencia i accio
vivificadora de 1'Esperit Sant,
conferira - recorda Joan Pau Il - a la
nostra mirada envers el mon un nou
criteri per interpretar-lo» [10], per
transformar-lo.

La fraternitat , premissa per
veéncer la pobresa 5 . A Caritas in



veritate , el meu predecessor recorda
al mon sencer que la manca de
fraternitat entre els pobles i entre els
homes és una causa important de la
pobresa [11]. En moltes societats
experimentem una pobresa
relacional profunda deguda a la
manca de relacions familiars i
comunitaries solides. Assistim amb
preocupacio al creixement de
diferents tipus de descontentament,
de marginacio, de solitud i formes
variades de dependéncia patologica.
Una pobresa com aquesta només pot
ser superada redescobrint i valorant
les relacions fraternes en el si de les
families i de les comunitats,
compartint les alegries i els
patiments, les dificultats i els exits
que formen part de la vida de les
persones.

A més, si d'una banda es déna una
reduccio de la pobresa absoluta,

d'altra banda no podem deixar de
reconeixer un augment greu de la



pobresa relativa, és a dir, de les
desigualtats entre persones i grups
que conviuen en una determinada
regio o en un determinat context
historicocultural. En aquest sentit,
calen també politiques eficaces que
promoguin el principi de la
fraternitat, assegurant a les persones
-iguals en la dignitat i en els drets
fonamentals- I'accés als «capitals»,
als serveis, als recursos educatius,
sanitaris, tecnologics, de manera que
tots tinguin l'oportunitat d'expressar
irealitzar el projecte de vida, 1
puguin desenvolupar-se plenament
com a persones.

També calen politiques adrecades a
atenuar una desigualtat excessiva de
les rendes. No podem oblidar
I'ensenyament de 1'Església sobre
I'anomenada hipoteca social, segons
la qual, tot i que és licit, com diu sant
Tomas d'Aquino, i fins i tot necessari,
«que I'home tingui coses

propies» [12], quant a 1'ts, no les té



«com exclusivament seves, sino
també com a comunes, en el sentit
que no li aprofitin a ell solament,
sin6 també als altres» [13].

Finalment , hi ha una forma més de
promoure la fraternitat -1 aixi vencer
la pobresa - que cal que sigui al fons
de totes les altres. Es el despreniment
de qui tria viure estils de vida sobris i
essencials, de qui, compartint les
mateixes riqueses, aconsegueix aixi
experimentar la comunio fraterna
amb els altres. Aixo és fonamental
per seguir Jesucrist i ser
autenticament cristians. No es tracta
només de persones consagrades que
fan professid del vot de pobresa, sino
també de moltes families i ciutadans
responsables, que creuen fermament
que la relacid fraterna amb el
proisme constitueix el bé més preuat.

El redescobriment de la fraternitat
en l'economia 6. Les greus crisis
financeres i economiques -que tenen



l’origen en I’'allunyament progressiu
de I'home de Déu i del proisme, en la
cerca insaciable de béns materials,
d'una banda, i en I'empobriment de
les relacions interpersonals i
comunitaries, de I'altra- han conduit
molts a cercar el benestar, la felicitat
1la seguretat en el consum i el guany
més enlla de la logica d'una
economia sana. Ja en el 1979, Joan
Pau II advertia del «risc real i
perceptible que, mentre avanca
enormement el domini per part de
I'home sobre el moén de les coses,
perdi fils essencials d'aquest domini
seu, 1 la seva humanitat quedi
sotmesa a aquest mon de diverses
maneres, i ell mateix es faci objecte
de multiple manipulacio, encara que
de vegades no directament
perceptible, mitjancant tota
I'organitzacio de la vida comunitaria,
a través del sistema de produccio, a
través de la pressid dels mitjans de
comunicacio social» [14].



El fet que les crisis economiques se
succeeixin una darrere l'altra hauria
de portar a les revisions oportunes
dels models de desenvolupament
economic i a un canvi en els estils de
vida. La crisi actual, amb
consequencies greus per a la vida de
les persones, pot ser, pero, una
ocasio propicia per recuperar les
virtuts de la prudéncia, de la
tempranca, de la justicia i de la
fortalesa. Aquestes virtuts ens poden
ajudar a superar els moments dificils
i redescobrir els vincles fraterns que
ens uneixen els uns als altres, amb la
confianca profunda que 1'home té
necessitat i és capac d'alguna cosa
més que desenvolupar al maxim el
seu interés individual. Sobretot,
aquestes virtuts son necessaries per
construir i mantenir una societat a
mida de la dignitat humana.

La fraternitat extingeix la guerra
7. Durant aquest darrer any, molts
dels nostres germans i germanes han



patit 'experiéncia denigrant de la
guerra, que constitueix una ferida
greu i profunda infligida a la
fraternitat.

Els conflictes armats que es
produeixen enmig de la indiferéencia
general son molts. A tots els que
viuen en terres on les armes imposen
terror i destruccio, els asseguro la
meva proximitat personal i la de tota
I'Església. Aquesta té la missio de
portar la caritat de Crist també a les
victimes inermes de les guerres
oblidades, mitjancant la pregaria per
la pau, el servei als ferits, als qui
passen fam, als desplacats, als
refugiats i a quants viuen amb por. A
més, I'Església alca la veu per fer
arribar als responsables el crit de
dolor d'aquesta humanitat sofrent i
per fer cessar, al costat de les
hostilitats, qualsevol atropellament o
violaci6 dels drets fonamentals de
I'home [15].



Per aquest motiu, desitjo adrecar una
exhortacio encarida a quants
sembren violencia i mort amb les
armes: que redescobreixin, en qui
avui consideren nomeés un enemic a
qui exterminar, el seu germa i no
alcin la ma contra ell. Que renunciin
a la via de les armes i vagin a la
trobada de l'altre amb el dialeg, el
perdo i la reconciliacio per
reconstruir al voltant la justicia, la
confianca i l'esperanca. «<En aquesta
perspectiva, sembla clar que en la
vida dels pobles els conflictes armats
constitueixen sempre la deliberada
negacio de tota possible concordia
internacional, creant divisions
profundes i ferides punyents que
requereixen molts anys per
cicatritzar. Les guerres constitueixen
el rebuig practic al compromis per
aconseguir aquestes grans fites
economiques i socials que la
comunitat internacional s'ha

fixat» [16].



No obstant aix0, mentre hi hagi una
quantitat tan gran d'armaments en
circulacio com avui en dia, sempre es
podran trobar nous pretextos per
iniciar les hostilitats. Per aixo, faig
meva la crida dels meus
predecessors a la no proliferacio de
les armes i al desarmament de part
de tots, comencant pel desarmament
nuclear i quimic.

No podem deixar de constatar que
els acords internacionals i les lleis
nacionals, encara que son
necessaries i altament desitjables, no
son suficients per si soles per
protegir la humanitat del risc dels
conflictes armats. Cal una conversio
dels cors que permeti a cadascu
reconeixer en l'altre un germa del
qui preocupar-se, amb el qual
col-laborar per construir una vida
plena per a tots. Aquest és l'esperit
que anima moltes iniciatives de la
societat civil a favor de la pau, entre
les quals es troben les de les



organitzacions religioses. Espero que
la tenacitat quotidiana de tots
segueixi donant fruit i que es pugui
aconseguir també 1'efectiva aplicacio
en el dret internacional del dret a la
pau, com un dret huma fonamental,
pre-condicio necessaria per a
I'exercici de tots els altres drets.

La corrupcid i el crim organitzat
s'oposen a la fraternitat 8. L'horitzd
de la fraternitat preveu el
desenvolupament integral de tot
home i dona. Les justes ambicions
d'una persona, sobretot si és jove, no
es poden frustrar i ultratjar; no es pot
defraudar I'esperanca de poder
realitzar-les. Tanmateix, no podem
confondre I'ambicié amb la
prevaricacio. Al contrari, hem de
competir en l'estima mutua (cf. Rm
12,10). També en les disputes, que
constitueixen un aspecte ineludible
de la vida, cal recordar que som
germans i, per aixo mateix, educar i
educar-se en no considerar el



proisme un enemic o un adversari al
qual eliminar.

La fraternitat genera pau social,
perque crea un equilibri entre
llibertat i justicia, entre
responsabilitat personal i solidaritat,
entre el bé dels individus i el bé
comu. I una comunitat politica ha
d'afavorir tot aix0 amb transparéncia
1 responsabilitat. Els ciutadans han
de sentir-se representats pels poders
publics sense detriment de la
llibertat. En canvi, sovint, entre
ciutada i institucions, s'infiltren
interessos de part que en deformen
la relacio, propiciant la creacio d'un
clima perenne de conflicte.

Un esperit autentic de fraternitat
veng l'egoisme individual que
impedeix que les persones puguin
viure en llibertat i harmonia entre si.
Aquest egoisme es desenvolupa
socialment tant en les multiples
formes de corrupcio, avui tan



capil-larment difoses, com en la
formacio de les organitzacions
criminals, des dels grups petits a
aquells que operen a escala global,
els quals, minant profundament la
legalitat i la justicia, fereixen el cor
de la dignitat de la persona. Aquestes
organitzacions ofenen greument
Déu, perjudiquen els germans i
fereixen la creacio, més encara quan
tenen connotacions religioses.

Penso en el drama punyent de la
droga, amb la qual alguns es lucren
menyspreant les lleis morals i civils,
en la devastacio dels recursos
naturals i en la contaminacid, en la
tragedia de l'explotacio laboral;
penso en el blanqueig il-licit de
diners aixi com en l'especulacio
financera, que sovint assumeix trets
perjudicials i demolidors per a
sistemes economics sencers i socials,
exposant a la pobresa milions
d'homes i dones; penso en la
prostitucio que cada dia recull



victimes innocents, sobretot entre els
més joves, robant-los el futur; penso
en I'abominable trafic d'éssers
humans, en els delictes i abusos
contra els menors, en l'esclavitud que
encara difon ’horror en moltes parts
del mon, en la tragedia freqiientment
desatesa dels emigrants amb que
s'especula indignament en la
il-legalitat. Joan XXIII va escriure
sobre aquest tema: «Una societat que
es recolzi només en la rao de la forca
ha de qualificar-se d' inhumana. En
ella, efectivament, els homes es
veuen privats de la llibertat, en
comptes de sentir-se estimulats, per
contra, al progrés de la vida i al propi
perfeccionament» [17]. Tanmateix,
I'home es pot convertir i mai no es
pot excloure la possibilitat que canvil
de vida. M'agradaria que aixo fos un
missatge de confianca per a tots,
també per a aquells que han comeés
crims atrocos, perque Déu no vol la
mort del pecador, sino que es
converteixi i visqui (cf. Ez 18,23) .



En el context ampli del caracter
social de 'home, pel que fa al delicte
iala pena, també hem de pensar en
les condicions inhumanes de moltes
presons, on el reclus sovint queda
reduit a un estat infrahuma i
humiliat en la dignitat humana,
impedit també de qualsevol voluntat
1 expressio de redempcio. L'Església
fa molt en tots aquests ambits, la
major part de les vegades en silenci.
Exhorto i animo a fer cada vegada
més, amb l'esperanca que aquestes
iniciatives, dutes a terme per molts
homes i dones audacos, siguin cada
vegada més recolzades lleial i
honestament també pels poders
civils.

La fraternitat ajuda a protegiria
conrear la natura 9. La familia
humana ha rebut del Creador un do
en comu: la natura. La visio cristiana
de la creacio comporta un judici
positiu sobre la licitud de les
intervencions a la natura per



treure’n profit, a condicié d'obrar
responsablement, és a dir, acatant
aquella "gramatica" inscrita en ella i
usant saviament els recursos en
benefici de tots, respectant la bellesa,
la finalitat i la utilitat de tots els
éssers vius i la seva funcio dins
I'ecosistema. En definitiva, la natura
és a la nostra disposicio, i nosaltres
som cridats a administrar-la
responsablement. En canvi, sovint
ens deixem portar per la cobdicia,
per la supérbia del dominar, del
tenir, del manipular, de ’explotar; no
custodiem la natura, no la respectem,
no la considerem un do gratuit del
qual hem de tenir cura i posar-lo al
servei dels germans, també de les
generacions futures.

En particular, el sector agricola és el
sector primari de produccié amb la
vocacio vital de conrear i protegir els
recursos naturals per alimentar la
humanitat. Referent a aixo, la
persistent vergonya de la fam al mon



em porta a compartir amb vosaltres
la pregunta: com fem servir els
recursos de la terra? Les societats
actuals haurien de reflexionar sobre
la jerarquia en les prioritats a que es
destina la produccié. De fet, és un
deure d'obligat compliment que
s'utilitzin els recursos de la terra de
manera que ningu passi gana. Les
iniciatives i les solucions possibles
son moltes i no es limiten a
l'augment de la produccio. Es de
sobres sabut que la produccio actual
és suficient i, no obstant aix0, milions
de persones pateixen i moren de
fam. Aix0 constitueix un veritable
escandol. Cal trobar les maneres
perque tots es puguin beneficiar dels
fruits de la terra, no només per evitar
que s'amplii la bretxa entre qui més
té 1 qui s'ha de conformar amb les
engrunes, sind també , i sobretot, per
una exigencia de justicia, d'equitat i
de respecte cap a l'ésser huma. En
aquest sentit, voldria recordar a tots
el necessari desti universal dels béns,



que és un dels principis clau de la
doctrina social de 1'Església.
Respectar aquest principi és la
condicio essencial per a possibilitar
un accés efectiu i just als béns basics
1 primaris que tot home necessita 1
als quals té dret.

Conclusio 10. La fraternitat té
necessitat d’ésser descoberta,
estimada, experimentada, anunciada
i testimoniada. Només I'amor donat
per Déu, pero, ens permet acollir i
viure plenament la fraternitat.

El realisme necessari de la politica i
de I'economia no pot reduir-se a un
tecnicisme privat d'ideals, ignorant la
dimensio transcendent de 1' home.
Quan manca aquesta obertura a Déu,
tota activitat humana s’empobreix i
les persones queden reduides a
objectes d'explotacio. Només si
accepten moure’ns dins I'ampli espai
assegurat per aquesta obertura a
Aquell que estima cada home i cada



dona, la politica i I'economia
aconseguiran estructurar-se sobre la
base d'un esperit autentic de caritat
fraterna i podran ser instruments
eficacos de desenvolupament huma
integral i de pau.

Els cristians creiem que a I'Església
som membres els uns dels altres, que
tots ens necessitem els uns als altres,
perque a cada un de nosaltres se'ns
ha donat una gracia segons la
mesura del do de Crist, per a la
utilitat comuna (cf. Ef4,7.25; 1Co
12,7). Crist ha vingut al mén per
portar-nos la gracia divina, és a dir,
la possibilitat de participar en la seva
vida. Aix0 comporta teixir un
entramat de relacions fraternes,
basades en la reciprocitat, en el
perdo, en el do total de si, segons
I'amplitud i la profunditat de I'amor
de Déu, ofert a la humanitat per
aquell que, crucificat i ressuscitat,
atreu tots a si: « Us dono un
manament nou: que us estimeu els uns



als altres tal com jo us he estimat.
Aixi, doncs, estimeu-vos els uns als
altres. Tothom coneixera que sou
deixebles meus per l'amor que us
tindreu entre vosaltres .» (Jn
13,34-35). Aquesta és la bona noticia
que reclama de cada un de nosaltres
un pas endavant, un exercici
perenne d'empatia, d'escolta del
sofriment i de I'esperanca de l'altre,
també del més allunyat de mi,
posant-nos en marxa pel cami
exigent d’'un amor que es lliura i
s’esmerca gratuitament pel bé de
cada germa i germana.

Crist es dirigeix a 1' home en la seva
integritat 1 no desitja que ningu es
perdi. « Déu no ha enviat el seu Fill al
mon perque el mon fos condemnat,
sino per salvar-lo per mitja d'ell .» (Jn
3,17) . Ho fa sense forgar, sense
obligar ningu a obrir-li les portes del
seu cor i de la seva ment. « El més
important entre vosaltres ha d'ocupar
el lloc del més jove, i el qui mana, el



lloc del qui serveix, -diu Jesucrist-;
doncs jo, enmig de vosaltres, soc com
el qui serveix. » (Lc 22,26-27). Aixi
doncs, tota activitat ha de distingir-se
per una actitud de servei a les
persones, especialment a les més
llunyanes i desconegudes. El servei
és I'anima d'aquesta fraternitat que
edifica la pau.

Que Maria, la mare de Jesus, ens
ajudi a comprendre i a viure cada dia
la fraternitat que brolla del cor del
seu fill, per portar pau a tots els
homes en aquesta estimada terra
nostra.

FRANCESC
Vatica, 8 de desembre de 2013.

[1] Cf. Carta enc . Caritas in veritate
(29 juny 2009), 19: AAS 101 (2009),
654-655.



[2] Cf. Francesc, Carta enc. Lumen
fidei (29 juny 2013) , 54: AAS 105
(2013), 591-592 .

[3] Cf. Pau VI, Carta enc. Populorum
progressio ( 26 mar¢ 1967), 87: AAS
59 (1967), 299.

[4] Cf. Joan Pau II, Carta enc.
Sollicitudo Rei Socialis (30 desembre
1987), 39: AAS 80 (1988), 566-568.

[5] Carta enc. Populorum progressio
(26 marc 1967), 43: AAS 59 (1967),
278-279.

[6] Cf. ibid., 44: AAS 59 (1967), 279.

[7] Carta enc. Sollicitudo Rei Socialis
(30 desembre 1987), 38: AAS 80
(1988), 566.

[8] Ibid., 38-39: AAS 80 (1988),
566-567.

[9] Ibid., 40: AAS 80 (1988), 569.

[10] ibid.



[11] Cf. Carta enc. Caritas in veritate
(29 juny 2009), 19: AAS 101 (2009),
654-655.

[12] Summa Theologiae 11 - 11, q.66 ,
art. 2.

[13] Conc Ecum Vat II, Const. past.
Gaudium et spes , sobre 1'Església al
mon actual, 69. Cf. Lle6 XIII, Carta
enc. Rerum novarum ( 15 maig 1891),
19: ASS 23 (1890-1891), 651; Joan Pau
II, Carta enc. Sollicitudo Rei Socialis
(30 desembre 1987), 42: AAS 80
(1988), 573-574; Pontifici Consell
«Justicia i Pau», Compendi de la
Doctrina social de I'Església , num.
178.

[14] Carta enc. Redemptor hominis (4
marc¢ 1979), 16: AAS 61 (1979), 290.

[15] Cf. Pontifici Consell «Justicia i
Pau», Compendi de la Doctrina social
de l'Església , num. 159.



[16] Francisco, Carta al President de
la Federacio Russa, Vladimir Putin (4
setembre 2013): L'Osservatore
Romano, ed . setmanal en llengua
espanyola (6 setembre 2013), 1.

[17] Carta enc. Pacem in terris (11
abril 1963), 34: AAS 55 (1963), 256.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-
papa-francesc-per-a-la-xlvii-jornada-
mundial-de-la-pau-2014/ (14/12/2025)


https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-xlvii-jornada-mundial-de-la-pau-2014/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-xlvii-jornada-mundial-de-la-pau-2014/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-xlvii-jornada-mundial-de-la-pau-2014/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-xlvii-jornada-mundial-de-la-pau-2014/

	Missatge del papa Francesc per a la XLVII Jornada Mundial de la Pau 2014

