
opusdei.org

Missatge del papa
Francesc per a la
XLVII Jornada
Mundial de la Pau
2014

El Sant Pare parla de la família
com “la font de tota fraternitat,
i per això és també el fonament
i el camí primordial per a la
pau, doncs, per vocació, hauria
contagiar al món amb el seu
amor”, en el seu primer
missatge per la Jornada
Mundial de la Pau.



02/01/2014

LA FRATERNITAT, FONAMENT I
CAMÍ PER A LA PAU

1. En aquest meu primer missatge
per a la Jornada Mundial de la Pau,
voldria desitjar a tothom, a les
persones i als pobles, una vida plena
d'alegria i d'esperança. El cor de tot
home i de tota dona alberga a
l’interior el desig d'una vida plena,
de la qual en forma part un anhel
indeleble de fraternitat, que ens
convida a la comunió amb els altres,
en els qui trobem, no enemics o
contrincants, sinó germans a qui
acollir i estimar.

De fet, la fraternitat és una dimensió
essencial de l'home, que és un ésser
relacional. La consciència viva
d'aquest caràcter relacional ens
porta a veure i tractar cada persona



com una veritable germana i un
veritable germà; sense ella, és
impossible la construcció d'una
societat justa, d'una pau estable i
duradora. I cal recordar que
normalment la fraternitat es
comença a aprendre en el si de la
família, sobretot gràcies a les
responsabilitats complementàries de
cadascun dels membres, en
particular del pare i de la mare. La
família és la font de tota fraternitat, i
per això és també el fonament i el
camí primordial per a la pau, doncs,
per vocació, contagia el seu amor al
món.

El nombre creixent
d'interdependències i de
comunicacions que s'entrecreuen al
nostre planeta fa més palpable la
consciència que totes les nacions de
la terra formen una unitat i
comparteixen un destí comú. En els
dinamismes de la història, tot i la
diversitat d'ètnies, societats i



cultures, veiem sembrada la vocació
de formar una comunitat composta
de germans que s'acullen
recíprocament i miren els uns pels
altres. No obstant això, en un món
caracteritzat per la "globalització de
la indiferència" que a poc a poc ens
avesa al sofriment de l'altre tancant-
nos en nosaltres mateixos, sovint els
fets contradiuen i desmenteixen
aquesta vocació.

En moltes parts del món,
contínuament es lesionen greument
els drets humans fonamentals,
sobretot el dret a la vida i a la
llibertat religiosa. El tràgic fenomen
del tràfic d'éssers humans, amb la
vida i desesperació dels quals
persones sense escrúpols especulen,
n’és un exemple inquietant. A les
guerres fetes d'enfrontaments
armats se sumen altres guerres
menys visibles, però no menys
cruels, que es combaten en el camp
econòmic i financer amb mitjans



igualment destructius de vides, de
famílies, d'empreses.

La globalització, com ha afirmat
Benet XVI, ens apropa als altres, però
no ens fa germans [1]. A més, les
nombroses situacions de desigualtat,
de pobresa i d'injustícia palesen no
només una manca profunda de
fraternitat, sinó també l'absència
d'una cultura de la solidaritat. Les
noves ideologies, caracteritzades per
un difús individualisme,
egocentrisme i consumisme
materialista, debiliten els llaços
socials, fomentant aquesta mentalitat
del "rebuig", que porta al menyspreu
i a l'abandonament dels més febles,
dels qui són considerats "inútils".
Així que la societat humana es fa
cada vegada més com un mer do ut
des pragmàtic i egoista.

Alhora, és clar que tampoc les
ètiques contemporànies són capaços
de generar vincles autèntics de



fraternitat, ja que una fraternitat
privada de la referència a un Pare
comú, com a fonament últim, no
assoleix subsistir[2]. Una fraternitat
veritable entre els homes suposa i
requereix una paternitat
transcendent. Des del reconeixement
d'aquesta paternitat, es consolida la
fraternitat entre els homes, és a dir,
aquest fer-se «proïsme» que mira per
l'altre.

«On és el teu germà?» ( Gn 4, 9)

2 . Per comprendre millor aquesta
vocació de l'home a la fraternitat, per
conèixer més adequadament els
obstacles que s'interposen en la seva
realització i descobrir els camins per
superar-los, és fonamental deixar-se
guiar pel coneixement del designi de
Déu, el qual ens presenta
lluminosament la Sagrada
Escriptura.

Segons el relat dels orígens, tots els
homes procedeixen d'uns pares



comuns, d'Adam i Eva, parella creada
per Déu a imatge i semblança (cf. Gn
1,26), dels quals neixen Caín i Abel.
En la història de la primera família
llegim la gènesi de la societat,
l'evolució de les relacions entre les
persones i els pobles.

Abel és pastor, Caín és pagès. La
identitat profunda i, alhora, la
vocació, és ésser germans, en la
diversitat de l’activitat i la cultura, de
la manera de relacionar-se amb Déu i
amb la creació. Però l'assassinat
d'Abel per Caín deixa constància
tràgicament del rebuig radical de la
vocació a ésser germans. La història
(cf. Gn 4,1-16) palesa la dificultat de
la tasca a la qual són cridats tots els
homes: viure units, mirant els uns
pels altres. Caín, en no acceptar la
predilecció de Déu per Abel, que li
oferia el millor del seu ramat -« El
Senyor va acollir favorablement Abel i
la seva ofrena, però no acollí Caín i la
seva » (Gn 4,4 - 5)-, mata Abel per



enveja. D'aquesta manera, es nega a
reconèixer-lo com a germà, a
relacionar-se positivament amb ell, a
viure davant Déu assumint les
responsabilitats de tenir cura i
protegir l'altre. A la pregunta «On és
el teu germà?», amb què Déu
interpel·la Caín demanant-li comptes
pel que ha fet, ell respon: « No ho sé.
Que potser sóc el guardià del meu
germà?» (Gn 4, 9). Després -ens diu el
Gènesi- « Caín es retirà de la
presència del Senyor » (4,16).

Hem de preguntar-nos pels motius
profunds que han portat Caín a
deixar de banda el vincle de
fraternitat i, juntament amb ell, el
vincle de reciprocitat i de comunió
que l'unia al seu germà Abel. Déu
mateix denuncia i recrimina a Caín
la seva connivència amb el mal: « el
pecat aguaita a la porta » (Gn 4,7).
Tanmateix, Caín no lluita contra el
mal i decideix igualment alçar la mà
« sobre el seu germà Abel » (Gn 4,8),



rebutjant el projecte de Déu. Frustra
així la vocació originària d’ésser fill
de Déu i a viure la fraternitat.

El relat de Caín i Abel ens ensenya
que la humanitat porta inscrita en si
una vocació a la fraternitat, però
també la dramàtica possibilitat de la
seva traïció. En dóna testimoniatge
l'egoisme quotidià , que és en el fons
de tantes guerres i injustícies : molts
homes i dones moren a mans de
germans i germanes que no saben
reconèixer-se com a tals, és a dir,
com a éssers fets per a la reciprocitat,
per a la comunió i per al do.

« I tots vosaltres sou germans» (Mt
23,8)

3. Sorgeix la pregunta espontània: els
homes i les dones d'aquest món,
podran correspondre alguna vegada
plenament l'anhel de fraternitat, que
Déu Pare va imprimir en ells?
Assoliran, amb les seves forces,
vèncer la indiferència, l'egoisme i



l'odi, i acceptar les diferències
legítimes que caracteritzen els
germans i germanes?

Parafrasejant les seves paraules,
podríem sintetitzar així la resposta
que ens dóna Jesús: Ja que hi ha un
sol Pare, que és Déu, tots vosaltres
sou germans (cf. Mt 23,8-9). La
fraternitat està arrelada en la
paternitat de Déu. No es tracta d'una
paternitat genèrica, indiferenciada i
històricament ineficaç, sinó d'un
amor personal, puntual i
extraordinàriament concret de Déu
per cada ésser humà ( cf. Mt
6,25-30 ). Una paternitat, per tant,
que genera eficaçment fraternitat,
perquè l'amor de Déu, quan és
acollit, esdevé l'agent més sorprenent
de transformació de l'existència i de
les relacions amb els altres, obrint els
homes a la solidaritat i a la
reciprocitat.



Sobretot, la fraternitat humana ha
estat regenerada en i per Jesucrist
amb la seva mort i resurrecció. La
creu és el " lloc" definitiu on es funda
la fraternitat, que els homes no són
capaços de generar per ells mateixos.
Jesucrist, que ha assumit la
naturalesa humana per redimir-la,
estimant el Pare fins a la mort, i una
mort de creu (cf. Fl 2,8), mitjançant la
resurrecció ens converteix en
humanitat nova, en total comunió
amb la voluntat de Déu, amb el seu
projecte, el qual inclou la plena
realització de la vocació a la
fraternitat.

Jesús assumeix des del principi el
projecte de Déu, concedint-li
primacia sobre totes les coses. Però el
Crist, amb el seu lliurament a la mort
per amor al Pare, esdevé principi
nou i definitiu per a tots nosaltres,
cridats a reconèixer-nos germans en
Ell, fills del mateix Pare. Ell és la
mateixa Aliança, el lloc personal de



la reconciliació de l'home amb Déu i
dels germans entre ells. En la mort
en creu de Jesús, també és superada
la separació entre pobles, entre el
poble de l'Aliança i el poble dels
gentils, privat d'esperança perquè
fins aquell moment era aliè als
pactes de la promesa. Com llegim a la
Carta als Efesis, Jesucrist reconcilia
en si tots els homes. Ell és la pau,
perquè dels dos pobles n'ha fet un de
sol, destruint el mur de separació
que els dividia, l'enemistat. Ell ha
creat en si mateix un sol poble, un sol
home nou, una sola humanitat (cf.
2,14-16).

Qui accepta la vida de Crist i viu en
ell reconeix Déu com a Pare i s’hi
lliura totalment, estimant-lo sobre
totes les coses. L'home reconciliat
veu en Déu el Pare de tots i, en
conseqüència, sent la crida a viure
una fraternitat oberta a tothom. En
Crist, l'altre és acceptat i estimat com
a fill o filla de Déu, com a germà o



germana, no com un estrany, i menys
encara com un contrincant o un
enemic. En la família de Déu, on tots
són fills d'un mateix Pare, i tots són
empeltats en el Crist, fills en el Fill,
no hi ha " vides a descartar". Tots
gaudeixen d'igual i intangible
dignitat. Tots són estimats per Déu,
tots han estat rescatats per la sang de
Crist, mort en creu i ressuscitat per
cada un. Aquesta és la raó per la qual
no podem restar indiferents davant
la sort dels germans.

La fraternitat , fonament i camí
per a la pau 4. Comptant això, és
fàcil comprendre que la fraternitat és
fonament i camí per a la pau. Les
encícliques socials dels meus
predecessors aporten una ajuda
valuosa en aquest sentit. N'hi hauria
prou en recuperar les definicions de
pau de la Populorum Progressio de
Pau VI o de la Sollicitudo Rei Socialis
de Joan Pau II. A la primera, trobem
que el desenvolupament integral dels



pobles és el nou nom de la pau [3]. A
la segona, que la pau és opus
solidaritatis [4].

Pau VI afirma que no només entre les
persones, sinó també entre les
nacions, ha de regnar un esperit de
fraternitat. I explica: «En aquesta
comprensió i amistat recíproques, en
comunió sagrada, hem [...] de
treballar junts per edificar el futur
comú de la humanitat» [5]. Aquest
deure concerneix en primer lloc als
més afavorits. Les obligacions
enfonsen les arrels en la fraternitat
humana i sobrenatural i es presenten
sota un triple aspecte: el deure de
solidaritat, que exigeix que les
nacions riques ajudin els països
menys desenvolupats; el deure de
justícia social, que requereix el
compliment en termes més correctes
de les relacions defectuoses entre
pobles forts i pobles febles; el deure
de caritat universal, que implica la
promoció d'un món més humà per a



tothom, on tots tinguin quelcom de
donar i rebre, sense que el progrés
d'uns sigui un obstacle per al
desenvolupament dels altres [6].

Així mateix, si hom considera la pau
com opus solidaritatis , hom no pot
defugir que la fraternitat n’és el
fonament principal. La pau -afirma
Joan Pau II - és un bé indivisible. O és
de tots o no és de ningú. Només és
possible aconseguir-la i gaudir-ne
realment, com a millor qualitat de
vida i com a desenvolupament més
humà i sostenible, si s'assumeix en la
pràctica, per part de tots, una
«determinació ferma i perseverant
d’esmerçar-se pel bé comú»[7]. La
qual cosa implica no deixar-se portar
per «l’afany de guany» o per la «set
de poder». Cal estar disposats a
«perdre per l'altre en lloc d'explotar,
a ' servir-lo en lloc d'oprimir-lo per al
propi profit. [ ... ] L’'altre' - persona ,
poble o nació- no [pot ser considerat]
com un instrument qualsevol per



explotar a baix cost la seva capacitat
de treball i resistència física,
abandonant-lo quan ja no serveix,
sinó com un 'semblant' nostre , una
'ajuda'» [8].

La solidaritat cristiana comporta que
el proïsme sigui estimat no només
com «un ésser humà amb els seus
drets i la seva igualtat fonamental
amb tots», sinó com «la imatge viva
de Déu Pare, rescatada per la sang de
Jesucrist i posada sota l'acció
permanent de l’Esperit Sant» [9], com
un germà. «Llavors la consciència de
la paternitat comuna de Déu, de la
germanor de tots els homes en Crist,
'fills en el Fill", de la presència i acció
vivificadora de l'Esperit Sant,
conferirà - recorda Joan Pau II - a la
nostra mirada envers el món un nou
criteri per interpretar-lo» [10], per
transformar-lo.

La fraternitat , premissa per
vèncer la pobresa 5 . A Caritas in



veritate , el meu predecessor recorda
al món sencer que la manca de
fraternitat entre els pobles i entre els
homes és una causa important de la
pobresa [11]. En moltes societats
experimentem una pobresa
relacional profunda deguda a la
manca de relacions familiars i
comunitàries sòlides. Assistim amb
preocupació al creixement de
diferents tipus de descontentament,
de marginació, de solitud i formes
variades de dependència patològica.
Una pobresa com aquesta només pot
ser superada redescobrint i valorant
les relacions fraternes en el si de les
famílies i de les comunitats,
compartint les alegries i els
patiments, les dificultats i els èxits
que formen part de la vida de les
persones.

A més, si d'una banda es dóna una
reducció de la pobresa absoluta,
d'altra banda no podem deixar de
reconèixer un augment greu de la



pobresa relativa, és a dir, de les
desigualtats entre persones i grups
que conviuen en una determinada
regió o en un determinat context
historicocultural. En aquest sentit,
calen també polítiques eficaces que
promoguin el principi de la
fraternitat, assegurant a les persones
-iguals en la dignitat i en els drets
fonamentals- l'accés als «capitals»,
als serveis, als recursos educatius,
sanitaris, tecnològics, de manera que
tots tinguin l'oportunitat d'expressar
i realitzar el projecte de vida, i
puguin desenvolupar-se plenament
com a persones.

També calen polítiques adreçades a
atenuar una desigualtat excessiva de
les rendes. No podem oblidar
l'ensenyament de l'Església sobre
l'anomenada hipoteca social, segons
la qual, tot i que és lícit, com diu sant
Tomàs d'Aquino, i fins i tot necessari,
«que l'home tingui coses
pròpies» [12], quant a l'ús, no les té



«com exclusivament seves, sinó
també com a comunes, en el sentit
que no li aprofitin a ell solament,
sinó també als altres» [13].

Finalment , hi ha una forma més de
promoure la fraternitat -i així vèncer
la pobresa - que cal que sigui al fons
de totes les altres. És el despreniment
de qui tria viure estils de vida sobris i
essencials, de qui, compartint les
mateixes riqueses, aconsegueix així
experimentar la comunió fraterna
amb els altres. Això és fonamental
per seguir Jesucrist i ser
autènticament cristians. No es tracta
només de persones consagrades que
fan professió del vot de pobresa, sinó
també de moltes famílies i ciutadans
responsables, que creuen fermament
que la relació fraterna amb el
proïsme constitueix el bé més preuat.

El redescobriment de la fraternitat
en l'economia 6. Les greus crisis
financeres i econòmiques -que tenen



l’origen en l’allunyament progressiu
de l'home de Déu i del proïsme, en la
cerca insaciable de béns materials,
d'una banda, i en l'empobriment de
les relacions interpersonals i
comunitàries, de l'altra- han conduit
molts a cercar el benestar, la felicitat
i la seguretat en el consum i el guany
més enllà de la lògica d'una
economia sana. Ja en el 1979, Joan
Pau II advertia del «risc real i
perceptible que, mentre avança
enormement el domini per part de
l'home sobre el món de les coses,
perdi fils essencials d'aquest domini
seu, i la seva humanitat quedi
sotmesa a aquest món de diverses
maneres, i ell mateix es faci objecte
de múltiple manipulació, encara que
de vegades no directament
perceptible, mitjançant tota
l'organització de la vida comunitària,
a través del sistema de producció, a
través de la pressió dels mitjans de
comunicació social» [14].



El fet que les crisis econòmiques se
succeeixin una darrere l'altra hauria
de portar a les revisions oportunes
dels models de desenvolupament
econòmic i a un canvi en els estils de
vida. La crisi actual, amb
conseqüències greus per a la vida de
les persones, pot ser, però, una
ocasió propícia per recuperar les
virtuts de la prudència, de la
temprança, de la justícia i de la
fortalesa. Aquestes virtuts ens poden
ajudar a superar els moments difícils
i redescobrir els vincles fraterns que
ens uneixen els uns als altres, amb la
confiança profunda que l'home té
necessitat i és capaç d'alguna cosa
més que desenvolupar al màxim el
seu interès individual. Sobretot,
aquestes virtuts són necessàries per
construir i mantenir una societat a
mida de la dignitat humana.

La fraternitat extingeix la guerra
7. Durant aquest darrer any, molts
dels nostres germans i germanes han



patit l'experiència denigrant de la
guerra, que constitueix una ferida
greu i profunda infligida a la
fraternitat.

Els conflictes armats que es
produeixen enmig de la indiferència
general són molts. A tots els que
viuen en terres on les armes imposen
terror i destrucció, els asseguro la
meva proximitat personal i la de tota
l'Església. Aquesta té la missió de
portar la caritat de Crist també a les
víctimes inermes de les guerres
oblidades, mitjançant la pregària per
la pau, el servei als ferits, als qui
passen fam, als desplaçats, als
refugiats i a quants viuen amb por. A
més, l'Església alça la veu per fer
arribar als responsables el crit de
dolor d'aquesta humanitat sofrent i
per fer cessar, al costat de les
hostilitats, qualsevol atropellament o
violació dels drets fonamentals de
l'home [15].



Per aquest motiu, desitjo adreçar una
exhortació encarida a quants
sembren violència i mort amb les
armes: que redescobreixin, en qui
avui consideren només un enemic a
qui exterminar, el seu germà i no
alcin la mà contra ell. Que renunciïn
a la via de les armes i vagin a la
trobada de l'altre amb el diàleg, el
perdó i la reconciliació per
reconstruir al voltant la justícia, la
confiança i l'esperança. «En aquesta
perspectiva, sembla clar que en la
vida dels pobles els conflictes armats
constitueixen sempre la deliberada
negació de tota possible concòrdia
internacional, creant divisions
profundes i ferides punyents que
requereixen molts anys per
cicatritzar. Les guerres constitueixen
el rebuig pràctic al compromís per
aconseguir aquestes grans fites
econòmiques i socials que la
comunitat internacional s'ha
fixat» [16].



No obstant això, mentre hi hagi una
quantitat tan gran d'armaments en
circulació com avui en dia, sempre es
podran trobar nous pretextos per
iniciar les hostilitats. Per això, faig
meva la crida dels meus
predecessors a la no proliferació de
les armes i al desarmament de part
de tots, començant pel desarmament
nuclear i químic.

No podem deixar de constatar que
els acords internacionals i les lleis
nacionals, encara que són
necessàries i altament desitjables, no
són suficients per si soles per
protegir la humanitat del risc dels
conflictes armats. Cal una conversió
dels cors que permeti a cadascú
reconèixer en l'altre un germà del
qui preocupar-se, amb el qual
col·laborar per construir una vida
plena per a tots. Aquest és l'esperit
que anima moltes iniciatives de la
societat civil a favor de la pau, entre
les quals es troben les de les



organitzacions religioses. Espero que
la tenacitat quotidiana de tots
segueixi donant fruit i que es pugui
aconseguir també l'efectiva aplicació
en el dret internacional del dret a la
pau, com un dret humà fonamental,
pre-condició necessària per a
l'exercici de tots els altres drets.

La corrupció i el crim organitzat
s'oposen a la fraternitat 8. L'horitzó
de la fraternitat preveu el
desenvolupament integral de tot
home i dona. Les justes ambicions
d'una persona, sobretot si és jove, no
es poden frustrar i ultratjar; no es pot
defraudar l'esperança de poder
realitzar-les. Tanmateix, no podem
confondre l'ambició amb la
prevaricació. Al contrari, hem de
competir en l'estima mútua (cf. Rm
12,10). També en les disputes, que
constitueixen un aspecte ineludible
de la vida, cal recordar que som
germans i, per això mateix, educar i
educar-se en no considerar el



proïsme un enemic o un adversari al
qual eliminar.

La fraternitat genera pau social,
perquè crea un equilibri entre
llibertat i justícia, entre
responsabilitat personal i solidaritat,
entre el bé dels individus i el bé
comú. I una comunitat política ha
d'afavorir tot això amb transparència
i responsabilitat. Els ciutadans han
de sentir-se representats pels poders
públics sense detriment de la
llibertat. En canvi, sovint, entre
ciutadà i institucions, s'infiltren
interessos de part que en deformen
la relació, propiciant la creació d'un
clima perenne de conflicte.

Un esperit autèntic de fraternitat
venç l'egoisme individual que
impedeix que les persones puguin
viure en llibertat i harmonia entre si.
Aquest egoisme es desenvolupa
socialment tant en les múltiples
formes de corrupció, avui tan



capil·larment difoses, com en la
formació de les organitzacions
criminals, des dels grups petits a
aquells que operen a escala global,
els quals, minant profundament la
legalitat i la justícia, fereixen el cor
de la dignitat de la persona. Aquestes
organitzacions ofenen greument
Déu, perjudiquen els germans i
fereixen la creació, més encara quan
tenen connotacions religioses.

Penso en el drama punyent de la
droga, amb la qual alguns es lucren
menyspreant les lleis morals i civils,
en la devastació dels recursos
naturals i en la contaminació, en la
tragèdia de l'explotació laboral;
penso en el blanqueig il·lícit de
diners així com en l'especulació
financera, que sovint assumeix trets
perjudicials i demolidors per a
sistemes econòmics sencers i socials,
exposant a la pobresa milions
d'homes i dones; penso en la
prostitució que cada dia recull



víctimes innocents, sobretot entre els
més joves, robant-los el futur; penso
en l'abominable tràfic d'éssers
humans, en els delictes i abusos
contra els menors, en l'esclavitud que
encara difon l’horror en moltes parts
del món, en la tragèdia freqüentment
desatesa dels emigrants amb què
s'especula indignament en la
il·legalitat. Joan XXIII va escriure
sobre aquest tema: «Una societat que
es recolzi només en la raó de la força
ha de qualificar-se d' inhumana. En
ella, efectivament, els homes es
veuen privats de la llibertat, en
comptes de sentir-se estimulats, per
contra, al progrés de la vida i al propi
perfeccionament» [17]. Tanmateix,
l'home es pot convertir i mai no es
pot excloure la possibilitat que canviï
de vida. M'agradaria que això fos un
missatge de confiança per a tots,
també per a aquells que han comès
crims atroços, perquè Déu no vol la
mort del pecador, sinó que es
converteixi i visqui (cf. Ez 18,23) .



En el context ampli del caràcter
social de l'home, pel que fa al delicte
i a la pena, també hem de pensar en
les condicions inhumanes de moltes
presons, on el reclús sovint queda
reduït a un estat infrahumà i
humiliat en la dignitat humana,
impedit també de qualsevol voluntat
i expressió de redempció. L'Església
fa molt en tots aquests àmbits, la
major part de les vegades en silenci.
Exhorto i animo a fer cada vegada
més, amb l'esperança que aquestes
iniciatives, dutes a terme per molts
homes i dones audaços, siguin cada
vegada més recolzades lleial i
honestament també pels poders
civils.

La fraternitat ajuda a protegir i a
conrear la natura 9. La família
humana ha rebut del Creador un do
en comú: la natura. La visió cristiana
de la creació comporta un judici
positiu sobre la licitud de les
intervencions a la natura per



treure’n profit, a condició d'obrar
responsablement, és a dir, acatant
aquella "gramàtica" inscrita en ella i
usant sàviament els recursos en
benefici de tots, respectant la bellesa,
la finalitat i la utilitat de tots els
éssers vius i la seva funció dins
l'ecosistema. En definitiva, la natura
és a la nostra disposició, i nosaltres
som cridats a administrar-la
responsablement. En canvi, sovint
ens deixem portar per la cobdícia,
per la supèrbia del dominar, del
tenir, del manipular, de l’explotar; no
custodiem la natura, no la respectem,
no la considerem un do gratuït del
qual hem de tenir cura i posar-lo al
servei dels germans, també de les
generacions futures.

En particular, el sector agrícola és el
sector primari de producció amb la
vocació vital de conrear i protegir els
recursos naturals per alimentar la
humanitat. Referent a això , la
persistent vergonya de la fam al món



em porta a compartir amb vosaltres
la pregunta: com fem servir els
recursos de la terra? Les societats
actuals haurien de reflexionar sobre
la jerarquia en les prioritats a què es
destina la producció. De fet, és un
deure d'obligat compliment que
s'utilitzin els recursos de la terra de
manera que ningú passi gana. Les
iniciatives i les solucions possibles
són moltes i no es limiten a
l'augment de la producció. És de
sobres sabut que la producció actual
és suficient i, no obstant això, milions
de persones pateixen i moren de
fam. Això constitueix un veritable
escàndol. Cal trobar les maneres
perquè tots es puguin beneficiar dels
fruits de la terra, no només per evitar
que s'ampliï la bretxa entre qui més
té i qui s'ha de conformar amb les
engrunes, sinó també , i sobretot, per
una exigència de justícia, d'equitat i
de respecte cap a l'ésser humà. En
aquest sentit, voldria recordar a tots
el necessari destí universal dels béns,



que és un dels principis clau de la
doctrina social de l'Església.
Respectar aquest principi és la
condició essencial per a possibilitar
un accés efectiu i just als béns bàsics
i primaris que tot home necessita i
als quals té dret.

Conclusió 10. La fraternitat té
necessitat d’ésser descoberta,
estimada, experimentada, anunciada
i testimoniada. Només l'amor donat
per Déu, però, ens permet acollir i
viure plenament la fraternitat.

El realisme necessari de la política i
de l'economia no pot reduir-se a un
tecnicisme privat d'ideals, ignorant la
dimensió transcendent de l' home.
Quan manca aquesta obertura a Déu,
tota activitat humana s’empobreix i
les persones queden reduïdes a
objectes d'explotació. Només si
accepten moure’ns dins l'ampli espai
assegurat per aquesta obertura a
Aquell que estima cada home i cada



dona, la política i l'economia
aconseguiran estructurar-se sobre la
base d'un esperit autèntic de caritat
fraterna i podran ser instruments
eficaços de desenvolupament humà
integral i de pau.

Els cristians creiem que a l'Església
som membres els uns dels altres, que
tots ens necessitem els uns als altres,
perquè a cada un de nosaltres se'ns
ha donat una gràcia segons la
mesura del do de Crist, per a la
utilitat comuna (cf. Ef 4,7.25 ; 1Co
12,7). Crist ha vingut al món per
portar-nos la gràcia divina, és a dir,
la possibilitat de participar en la seva
vida. Això comporta teixir un
entramat de relacions fraternes,
basades en la reciprocitat, en el
perdó, en el do total de si, segons
l'amplitud i la profunditat de l'amor
de Déu, ofert a la humanitat per
aquell que, crucificat i ressuscitat,
atreu tots a si: « Us dono un
manament nou: que us estimeu els uns



als altres tal com jo us he estimat.
Així, doncs, estimeu-vos els uns als
altres. Tothom coneixerà que sou
deixebles meus per l'amor que us
tindreu entre vosaltres .» ( Jn
13,34-35). Aquesta és la bona notícia
que reclama de cada un de nosaltres
un pas endavant, un exercici
perenne d'empatia, d'escolta del
sofriment i de l'esperança de l'altre,
també del més allunyat de mi,
posant-nos en marxa pel camí
exigent d’un amor que es lliura i
s’esmerça gratuïtament pel bé de
cada germà i germana.

Crist es dirigeix a l' home en la seva
integritat i no desitja que ningú es
perdi. « Déu no ha enviat el seu Fill al
món perquè el món fos condemnat,
sinó per salvar-lo per mitjà d'ell .» (Jn
3,17) . Ho fa sense forçar, sense
obligar ningú a obrir-li les portes del
seu cor i de la seva ment. « El més
important entre vosaltres ha d'ocupar
el lloc del més jove, i el qui mana, el



lloc del qui serveix, -diu Jesucrist-;
doncs jo, enmig de vosaltres, sóc com
el qui serveix. » ( Lc 22,26-27). Així
doncs, tota activitat ha de distingir-se
per una actitud de servei a les
persones, especialment a les més
llunyanes i desconegudes. El servei
és l'ànima d'aquesta fraternitat que
edifica la pau.

Que Maria, la mare de Jesús, ens
ajudi a comprendre i a viure cada dia
la fraternitat que brolla del cor del
seu fill, per portar pau a tots els
homes en aquesta estimada terra
nostra.

FRANCESC

Vaticà, 8 de desembre de 2013.

.........................................

[1] Cf. Carta enc . Caritas in veritate
(29 juny 2009), 19: AAS 101 (2009),
654-655.



[2] Cf. Francesc, Carta enc. Lumen
fidei (29 juny 2013) , 54: AAS 105
(2013), 591-592 .

[3] Cf. Pau VI, Carta enc. Populorum
progressio ( 26 març 1967), 87: AAS
59 ( 1967), 299.

[4] Cf. Joan Pau II, Carta enc. 
Sollicitudo Rei Socialis (30 desembre
1987), 39: AAS 80 (1988), 566-568.

[5] Carta enc. Populorum progressio
(26 març 1967), 43: AAS 59 (1967),
278-279.

[6] Cf. íbid., 44: AAS 59 (1967), 279.

[7] Carta enc. Sollicitudo Rei Socialis
(30 desembre 1987), 38: AAS 80
(1988), 566.

[8] Ibid., 38-39: AAS 80 (1988),
566-567.

[9] Ibid., 40: AAS 80 (1988), 569.

[10] ibid.



[11] Cf. Carta enc. Caritas in veritate
(29 juny 2009), 19: AAS 101 ( 2009),
654-655.

[12] Summa Theologiae II - II , q.66 ,
art. 2.

[13] Conc Ecum Vat II, Const. past. 
Gaudium et spes , sobre l'Església al
món actual, 69. Cf. Lleó XIII, Carta
enc. Rerum novarum ( 15 maig 1891),
19: ASS 23 (1890-1891), 651; Joan Pau
II, Carta enc. Sollicitudo Rei Socialis
(30 desembre 1987), 42: AAS 80
(1988), 573-574; Pontifici Consell
«Justícia i Pau», Compendi de la
Doctrina social de l'Església , núm.
178.

[14] Carta enc. Redemptor hominis (4
març 1979), 16: AAS 61 ( 1979), 290.

[15] Cf. Pontifici Consell «Justícia i
Pau», Compendi de la Doctrina social
de l'Església , núm. 159.



[16] Francisco, Carta al President de
la Federació Russa, Vladímir Putin (4
setembre 2013): L'Osservatore
Romano , ed . setmanal en llengua
espanyola (6 setembre 2013), 1.

[17] Carta enc. Pacem in terris (11
abril 1963), 34: AAS 55 (1963), 256.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-
papa-francesc-per-a-la-xlvii-jornada-
mundial-de-la-pau-2014/ (14/12/2025)

https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-xlvii-jornada-mundial-de-la-pau-2014/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-xlvii-jornada-mundial-de-la-pau-2014/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-xlvii-jornada-mundial-de-la-pau-2014/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-xlvii-jornada-mundial-de-la-pau-2014/

	Missatge del papa Francesc per a la XLVII Jornada Mundial de la Pau 2014

