
opusdei.org

Missatge del Papa
per a la 55 Jornada
Mundial de la Pau

El dia 1 de gener se celebra la
Jornada Mundial de la Pau.
Amb aquest motiu el Sant Pare
va enviar un missatge. El tema
del missatge d’aquest any:
Diàleg entre generacions,
educació i treball: instruments
per construir una pau
duradora.

30/12/2021



MISSATGE DEL SANT PARE
FRANCESC

PER A LA CELEBRACIÓ DE LA

55 JORNADA MUNDIAL DE LA PAU

1 de gener de 2022

Diàleg entre generacions, educació
i treball: instruments per construir
una pau duradora

1. «Que en són, de bonics, per les
muntanyes els peus del missatger de
bones noves que anuncia la pau!» (Is
52, 7).

Les paraules del profeta Isaïes
expressen el consol, el sospir
d’alleujament d’un poble exiliat,
esgotat per la violència i els abusos,
exposat a la indignitat i la mort. El
profeta Baruc es preguntava sobre
això: «Com és, Israel, que vius en un
país enemic, que et fas vell en una
terra estrangera? Per què et tenen



per impur com si fossis un cadàver?
Per què et posen entre els qui baixen
al país dels morts?» (Ba 3, 10-11). Per
a aquest poble, l’arribada del 
missatger de la pau significava
l’esperança d’un renaixement de la
runa de la història, el començament
d’un futur prometedor.

Encara avui, el camí de la pau, que 
sant Pau VI va denominar amb el
nou nom de desenvolupament
integral,[1]es manté
desafortunadament allunyat de la
vida real de molts homes i dones i,
per tant, de la família humana, que
està totalment interconnectada.
Malgrat els nombrosos esforços
encaminats a un diàleg constructiu
entre les nacions, el soroll
eixordador de les guerres i els
conflictes s’amplifica; mentre es
propaguen malalties de proporcions
pandèmiques, s’agreugen els efectes
del canvi climàtic i de la degradació
del medi ambient, empitjora la

https://www.vatican.va/content/paul-vi/es.html


tragèdia de la gana i la set, i continua
dominant un model econòmic que es
basa més en l’individualisme que en
la solidaritat. Com en el temps dels
antics profetes, tant el clamor de la
terra com el clamor dels pobres,[2] es
continua elevant avui, implorant
justícia i pau.

En cada època, la pau és tant un do
de dalt com el fruit d’un compromís
compartit. Hi ha, en efecte, una
“arquitectura” de la pau, en la qual
intervenen les diferents institucions
de la societat, i també hi ha una
“artesania” de la pau que ens
involucra personalment a cadascun
de nosaltres.[3] Tothom pot
col·laborar en la construcció d’un
món més pacífic: partint del mateix
cor i de les relacions en la família, en
la societat i amb el medi ambient,
fins a les relacions entre els pobles i
entre els estats.



Aquí m’agradaria proposar tres
camins per construir una pau
duradora. En primer lloc, el diàleg
entre les generacions, com a base per
a la realització de projectes
compartits. En segon lloc, l’educació,
com a factor de llibertat,
responsabilitat i desenvolupament. I,
finalment, el treball per a una plena
realització de la dignitat humana.
Aquests tres elements són essencials
per a «la gestació d’un pacte social»,
[4] sense el qual tot projecte de pau
és insubstancial.

2. Diàleg entre generacions per
construir la pau

En un món encara tenallat per les
grapes de la pandèmia, que ha causat
massa problemes, «alguns tracten de
fugir de la realitat refugiant-se en
mons privats, i altres l’enfronten
amb violència destructiva, però
“entre la indiferència egoista i la
protesta violenta, sempre hi ha una



opció possible: el diàleg. El diàleg
entre les generacions».[5]

Tot diàleg sincer, encara que no
estigui exempt d’una dialèctica justa i
positiva, requereix sempre una
confiança bàsica entre els
interlocutors. Hem de recuperar
aquesta confiança mútua. La crisi
sanitària actual ha augmentat en
tothom la sensació de solitud i el
replegament en un mateix. La solitud
de la gent gran va acompanyada en
els joves d’un sentiment
d’impotència i de la falta d’una idea
comuna de futur. Aquesta crisi és
certament dolorosa. Però també pot
fer emergir la millor de les persones.
De fet, durant la pandèmia hem vist
generosos exemples de compassió,
col·laboració i solidaritat a tot el
món.

Dialogar significa escoltar-se,
confrontar-se, posar-se d’acord i
caminar junts. Fomentar tot això



entre les generacions significa
llaurar la terra dura i estèril del
conflicte i l’exclusió per conrear-hi
les llavors d’una pau duradora i
compartida.

Tot i que el desenvolupament
tecnològic i econòmic sovint ha
dividit les generacions, les crisis
contemporànies revelen la urgència
perquè s’aliïn. D’una banda, els joves
necessiten l’experiència existencial,
sapiencial i espiritual de la gent gran;
de l’altra, la gent gran necessita el
suport, l’afecte, la creativitat i el
dinamisme dels joves.

Els grans reptes socials i els
processos de construcció de la pau no
poden prescindir del diàleg entre els
dipositaris de la memòria ―la gent
gran― i els continuadors de la
història ―els joves―; tampoc no
poden prescindir de la voluntat de
cadascun de nosaltres de donar
cabuda a l’altre, de no pretendre



ocupar tot l’escenari perseguint els
mateixos interessos immediats com
si no hi hagués passat ni futur. La
crisi global que vivim ens mostra que
la trobada i el diàleg entre
generacions és la força propulsora
d’una política sana, que no
s’acontenta d’administrar la situació
existent «amb pegats o solucions
ràpides»,[6] sinó que s’ofereix com a
forma eminent d’amor a l’altre,[7] en
la cerca de projectes compartits i
sostenibles.

Si sabem practicar aquest diàleg
intergeneracional enmig de les
dificultats, «podrem estar ben
arrelats en el present, i des d’aquí
freqüentar el passat i el futur:
freqüentar el passat, per tal
d’aprendre de la història i per tal de
guarir les ferides que a vegades ens
condicionen; freqüentar el futur, per
tal d’alimentar l’entusiasme, fer
germinar somnis, suscitar profecies,
fer florir esperances. D’aquesta



manera, units, podrem aprendre els
uns dels altres».[8] Sense arrels, com
podrien els arbres créixer i donar
fruit?

Només cal pensar en la qüestió de la
cura de la nostra casa comuna. De
fet, el mateix medi ambient «és un
préstec que cada generació rep i ha
de transmetre a la generació
següent».[9] Per això, hem d’apreciar
i encoratjar els nombrosos joves que
s’esforcen per un món més just i
atent a la salvaguarda de la creació,
confiada a la nostra cura. Ho fan
amb preocupació i entusiasme i,
sobretot, amb sentit de
responsabilitat davant del canvi de
rumb urgent [10] que ens imposen
les dificultats derivades de la crisi
ètica i socioambiental actual.[11]

D’altra banda, l’oportunitat de
construir junts camins cap a la pau
no pot prescindir de l’educació i el
treball, llocs i contextos privilegiats



per al diàleg intergeneracional. És
l’educació la que proporciona la
gramàtica per al diàleg entre les
generacions, i és en l’experiència del
treball on homes i dones de diferents
generacions es troben ajudant-se
mútuament, intercanviant
coneixements, experiències i
habilitats per al bé comú.

3. La instrucció i l’educació com a
motors de la pau

El pressupost per a la instrucció i
l’educació, considerades com una
despesa més que com una inversió,
ha disminuït significativament a
escala mundial en els últims anys.
Tanmateix, aquests són els vectors
principals d’un desenvolupament
humà integral: fan la persona més
lliure i responsable i són
indispensables per a la defensa i la
promoció de la pau. En altres
paraules, la instrucció i l’educació
són les bases d’una societat



cohesionada, civil, capaç de generar
esperança, riquesa i progrés.

Les despeses militars, en canvi, han
augmentat i han superat el nivell
registrat al final de la “guerra freda”,
i sembla que estan destinades a
créixer de manera exorbitant.[12].

Per tant, és oportú i urgent que els
que tenen responsabilitats de govern
elaborin polítiques econòmiques que
prevegin un canvi en la relació entre
les inversions públiques destinades a
l’educació i els fons reservats als
armaments. D’altra banda, la cerca
d’un procés real de desarmament
internacional no pot sinó causar
grans beneficis al desenvolupament
de pobles i nacions, ja que alliberaria
recursos financers que es podrien fer
servir de manera més apropiada per
a la salut, l’escola, les
infraestructures i la cura del
territori, entre d’altres.



M’agradaria que la inversió en
educació estigués acompanyada d’un
compromís més consistent orientat a
promoure la cultura de la cura.[13]
Aquesta cultura, davant les fractures
de la societat i a la inèrcia de les
institucions, es pot convertir en el
llenguatge comú que trenqui les
barreres i construeixi ponts. «Un país
creix quan les seves diverses
riqueses culturals dialoguen de
manera constructiva: la cultura
popular, la universitària, la juvenil,
l’artística, la tecnològica, la cultura
econòmica, la cultura de la família i
dels mitjans de comunicació».[14]
Per tant, cal forjar un nou paradigma
cultural a través d’«un pacte
educatiu global per a les generacions
més joves i amb aquestes, que
involucri en la formació de persones
madures les famílies, les comunitats,
les escoles i les universitats, les
institucions, les religions i els
governants, tota la humanitat».[15]
Un pacte que promogui l’educació en



l’ecologia integral segons un model
cultural de pau, de desenvolupament
i de sostenibilitat, centrat en la
fraternitat i en l’aliança entre l’ésser
humà i el seu entorn.[16]

Invertir en la instrucció i en
l’educació de les generacions joves és
el camí principal que les condueix,
per mitjà d’una preparació
específica, a ocupar de manera
profitosa un lloc adequat en el món
del treball.[17]

4. Promoure i assegurar el treball
construeix la pau

El treball és un factor indispensable
per construir i mantenir la pau; és
expressió d’un mateix i dels dons
d’un mateix, però també és
compromís, esforç, col·laboració amb
els altres, perquè es treballa sempre
amb algú o per algú. En aquesta
perspectiva marcadament social, la
feina és el lloc on aprenem a oferir la



nostra contribució per un món més
habitable i bonic.

La situació del món del treball, que ja
estava afrontant molts reptes, s’ha
vist agreujada per la pandèmia de la
covid-19. Milions d’activitats
econòmiques i productives han fet
fallida; els treballadors precaris són
cada vegada més vulnerables; moltes
de les persones que desenvolupen
serveis essencials queden encara més
ocultes a la consciència pública i
política; la instrucció a distància ha
provocat en molts casos una
regressió en l’aprenentatge i en els
programes educatius. Així mateix, els
joves que surten al mercat
professional i els adults que han
caigut en la desocupació actualment
afronten perspectives dramàtiques.

L’impacte de la crisi sobre l’economia
informal, que sovint afecta els
treballadors migrants, ha estat
particularment devastador. A molts



d’aquests les lleis estatals no els
reconeixen, és com si no existissin.
Tant ells com les seves famílies viuen
en condicions molt precàries,
exposats a diverses formes
d’esclavitud i privats d’un sistema
d’assistència social que els
protegeixi. A això s’hi suma que
actualment només un terç de la
població mundial en edat laboral té
un sistema de seguretat social, o se’n
pot beneficiar només de manera
restringida. La violència i la
criminalitat organitzada augmenten
a molts països, sufocant la llibertat i
la dignitat de les persones,
enverinant l’economia i impedint
que es fomenti el bé comú. La
resposta a aquesta situació només
pot venir a través d’un augment de
l’oferta d’oportunitats de treball
digne.

El treball, en efecte, és la base sobre
la qual es construeixen, en tota
comunitat, la justícia i la solidaritat.



Per això, «no ha de buscar-se que el
progrés tecnològic reemplaci cada
vegada més el treball humà, amb la
qual cosa la humanitat es faria mal a
ella mateixa. El treball és una
necessitat, part del sentit de la vida
en aquesta terra, camí de maduració,
de desenvolupament humà i de
realització personal».[18] Hem d’unir
les idees i els esforços per crear les
condicions i inventar solucions,
perquè tot ésser humà en edat de
treballar tingui l’oportunitat de
contribuir, amb el seu propi treball, a
la vida de la família i de la societat.

És més urgent que mai que a tot el
món es promoguin condicions
laborals decents i dignes, orientades
al bé comú i a la cura de la creació.
Cal assegurar i sostenir la llibertat de
les iniciatives empresarials i, alhora,
impulsar una responsabilitat social
renovada, perquè el benefici no sigui
l’únic principi rector.



En aquesta perspectiva, cal
estimular, acollir i afirmar les
iniciatives que insten les empreses a
respectar els drets humans
fonamentals de les treballadores i els
treballadors, sensibilitzant en aquest
sentit no només les institucions, sinó
també els consumidors, la societat
civil i les realitats empresarials.
Aquestes últimes, com més
conscients són de la seva funció
social, més es converteixen en llocs
en els quals s’exerceix la dignitat
humana, i que al seu torn participen
en la construcció de la pau. En
aquest aspecte, la política està
cridada a exercir un rol actiu, a
promoure un equilibri just entre la
llibertat econòmica i la justícia social.
I totes les persones que actuen en
aquest camp, començant pels
treballadors i els empresaris catòlics,
poden trobar orientacions segures en
la doctrina social de l’Església.



Benvolguts germans i benvolgudes
germanes, Mentre intentem unir els
esforços per sortir de la pandèmia,
voldria renovar el meu agraïment a
totes les persones que s’han
compromès i que es continuen
dedicant amb generositat i
responsabilitat a garantir la
instrucció, la seguretat i la tutela dels
drets, per oferir l’atenció mèdica, per
facilitar la trobada entre familiars i
malalts, per proporcionar ajut
econòmic a les persones indigents o
que han perdut la feina. Asseguro el
meu record en l’oració a totes les
víctimes i les seves famílies.

Als governants i als que tenen
responsabilitats polítiques i socials,
als pastors i als animadors de les
comunitats eclesials, com també a
tots els homes i dones de bona
voluntat, faig una crida perquè
continuem avançant junts amb
valentia i creativitat per aquests tres
camins: el diàleg entre les



generacions, l’educació i el treball.
Que siguin cada vegada més
nombrosos els qui, sense fer soroll,
amb humilitat i perseverança, es
converteixin cada dia en artesans de
pau. I que sempre els precedeixi i
acompanyi la benedicció del Déu de
la pau.

Vaticà, 8 de desembre de 2021

Francesc

[1] Cf. Carta enc. Populorum
progressio (26 de març del 1967),
núm. 76 s.

[2] Cf. Carta enc. Laudato si’ (24 de
maig del 2015), núm. 49.

[3] Cf. Carta enc. Fratelli tutti (3
d’octubre del 2020), núm. 231.

https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://opusdei.org/ca/article/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/


[4] Ibídem, núm. 218.

[5] Ibídem, núm. 199.

[6] Ibídem, núm. 179.

[7] Cf. Ibídem, núm. 180.

[8] Exhort. ap. postsin. Christus vivit
(25 de març del 2019), núm. 199.

[9] Carta enc. Laudato si’ (24 de maig
del 2015), núm. 159.

[10] Cf. Ibídem, núm. 163; 202.

[11] Cf. Ibídem, núm. 139.

[12] Cf. Missatge als participants en
el 4t Fòrum de París sobre la pau,
11-13 de novembre del 2021.

[13] Cf. Carta enc. Laudato si’ (24 de
maig del 2015), núm. 231; Missatge
per a la LIV Jornada Mundial de la
Pau. La cultura de la cura com a camí
de pau (8 de desembre del 2020).

https://opusdei.org/ca/article/llibre-electronic-christus-vivit/
https://opusdei.org/ca/article/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca/article/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-del-papa-per-a-la-54-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-del-papa-per-a-la-54-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-del-papa-per-a-la-54-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca/article/missatge-del-papa-per-a-la-54-jornada-mundial-de-la-pau/


[14] Carta enc. Fratelli tutti (3
d’octubre del 2020), núm. 199.

[15] Videomissatge en ocasió de la
Trobada “Global Compact on
Education. Together to Look Beyond”
(15 d’octubre del 2020).

[16] Cf. Videomissatge en ocasió de la
Cimera virtual d’alt nivell sobre
reptes climàtics (12 de desembre del
2020).

[17] Cf. S. Joan Pau II, Carta enc.
Laborem exercens (14 de setembre
del 1981), núm. 18.

[18] Carta enc. Laudato si’ (24 de
maig del 2015), núm. 128.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-
papa-francesc-per-a-la-55-jornada-

mundial-de-la-pau/ (15/02/2026)

https://opusdei.org/ca/article/enciclica-fratelli-tutti-catala/
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201015_videomessaggio-global-compact.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201015_videomessaggio-global-compact.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201015_videomessaggio-global-compact.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201212_videomessaggio-climate-ambition-summit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201212_videomessaggio-climate-ambition-summit.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/messages/pont-messages/2020/documents/papa-francesco_20201212_videomessaggio-climate-ambition-summit.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://opusdei.org/ca/article/enciclica-laudato-si-del-papa-francesc/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-55-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-55-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-55-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-55-jornada-mundial-de-la-pau/

	Missatge del Papa per a la 55 Jornada Mundial de la Pau

