
opusdei.org

Missatge del Papa
per a la 53 Jornada
Mundial de la Pau

El desig del Papa Francesc per
al 2020: “La pau com a camí
d'esperança: diàleg,
reconciliació i conversió
ecològica”. L'1 de gener de 2020
se celebra la 53 Jornada
Mundial de la Pau, amb aquest
motiu el Sant Pare envia aquest
missatge.

31/12/2019

MISSATGE DEL SANT PARE



FRANCESC

PER A LA CELEBRACIÓ DE LA

53a JORNADA MUNDIAL DE LA PAU

1 DE GENER DE 2020

LA PAU COM A CAMÍ
D’ESPERANÇA:

DIÀLEG, RECONCILIACIÓ I
CONVERSIÓ ECOLÒGICA

1. La pau, camí d’esperança davant
dels obstacles i les proves

La pau, com a objecte de la nostra
esperança, és un bé preciós, al qual
aspira tota la humanitat. Esperar en
la pau és una actitud humana que
conté una tensió existencial, i
d’aquesta manera qualsevol situació
difícil «es pot viure i acceptar si porta
a una meta, si podem estar segurs
d’aquesta meta i si aquesta meta és
tan gran que justifiqui l’esforç del
camí».[1] En aquest sentit,



l’esperança és la virtut que ens posa
en camí, ens dona ales per avançar,
fins i tot quan els obstacles semblen
insuperables.

La nostra comunitat humana porta,
en la memòria i en la carn, els signes
de les guerres i dels conflictes que
s’han produït, amb una creixent
capacitat destructiva, i que no deixen
d’afectar especialment als més
pobres i als més dèbils. Nacions
senceres s’afanyen també per
alliberar-se de les cadenes de
l’explotació i de la corrupció, que
alimenten l’odi i la violència. Encara
avui, a tants homes i dones, infants i
gent gran se’ls nega la dignitat, la
integritat física, la llibertat, inclosa la
llibertat religiosa, la solidaritat
comunitària, l’esperança en el futur.
Moltes víctimes innocents carreguen
sobre elles el turment de la
humiliació i l’exclusió, del dol i la
injustícia, per no dir els traumes
resultants de l’acarnissament



sistemàtic contra el seu poble i els
seus éssers estimats.

Les proves terribles dels conflictes
civils i internacionals, sovint
agreujats per la violència sense
pietat, marquen durant molt de
temps el cos i l’ànima de la
humanitat. Realment, tot tipus de
guerra és un fratricidi que destrueix
el mateix projecte de fraternitat,
inscrit en la vocació de la família
humana.

Sabem que la guerra sovint comença
per la intolerància a la diversitat de
l’altre, la qual cosa fomenta el desig
de possessió i la voluntat de domini.
Neix en el cor de l’home per
l’egoisme i la supèrbia, per l’odi que
instiga a destruir, a tancar l’altre en
una imatge negativa, a excloure’l i
eliminar-lo. La guerra es nodreix de
la perversió de les relacions, de les
ambicions hegemòniques, dels
abusos de poder, de la por a l’altre i a



la diferència vista com un obstacle; i
alhora alimenta tot això.

És paradoxal, com vaig assenyalar
durant el recent viatge al Japó, que
«el nostre món viu la dicotomia
perversa de voler defensar i garantir
l’estabilitat i la pau en base a una
falsa seguretat sustentada per una
mentalitat de por i desconfiança, que
acaba per enverinar les relacions
entre pobles i impedir tot diàleg
possible. La pau i l’estabilitat
internacional són incompatibles amb
qualsevol intent de construir sobre la
por a la mútua destrucció o sobre
una amenaça d’aniquilació total;
només és possible des d’una ètica
global de solidaritat i cooperació al
servei d’un futur plasmat per la
interdependència i la
corresponsabilitat entre tota la
família humana d’avui i de demà».[2]

Qualsevol situació d’amenaça
alimenta la desconfiança i el



replegament en la pròpia condició.
La desconfiança i la por augmenten
la fragilitat de les relacions i el risc
de violència, en un cercle viciós que
mai no pot conduir a una relació de
pau. En aquest sentit, fins i tot la
dissuasió nuclear no pot crear més
que una seguretat il·lusòria.

Per tant, no podem pretendre que es
mantingui l’estabilitat en el món a
través de la por a l’aniquilació, en un
equilibri altament inestable, suspès a
la vora de l’abisme nuclear i tancat
dins dels murs de la indiferència, en
el qual es prenen decisions
socioeconòmiques, que obren el camí
als drames del descart de l’home i de
la creació, en lloc de protegir-se els
uns als altres.[3] Aleshores, ¿com
podem construir un camí de pau i
reconeixement mutu? ¿Com podem
trencar la lògica morbosa de
l’amenaça i la por? ¿Com podem
acabar amb la dinàmica de
desconfiança que preval actualment?



Hem de buscar una veritable
fraternitat, que estigui basada sobre
el nostre origen comú en Déu i
exercida en el diàleg i la confiança
recíproca. El desig de pau està
profundament inscrit en el cor de
l’home i no hem de resignar-nos a res
que sigui menys que això.

2. La pau, camí d’escolta basat en la
memòria, en la solidaritat i en la
fraternitat

Els Hibakusha, els supervivents dels
bombardejos atòmics d’Hiroshima i
Nagasaki, es troben entre el qui
mantenen avui viva la flama de la
consciència col·lectiva, testificant a
les generacions següents l’horror del
que va succeir-hi l’agost de 1945 i el
sofriment indescriptible que
continua fins als nostres dies. El seu
testimoni desperta i preserva
d’aquesta manera el record de les
víctimes, perquè la consciència
humana s’enforteixi cada vegada



més contra tot desig de dominació i
destrucció: «No podem permetre que
les actuals i les noves generacions
perdin la memòria dels fets
ocorreguts, aquesta memòria que és
garant i estímul per a construir un
futur més just i més fratern».[4]

Com ells, arreu del món moltes
persones ofereixen a les generacions
futures el servei essencial de la
memòria, que ha de mantenir-se no
només per evitar cometre novament
els mateixos errors o perquè no es
tornin a proposar els esquemes
il·lusoris del passat, sinó també
perquè aquesta memòria, fruit de
l’experiència, constitueixi l’arrel i
suggereixi el camí per a les decisions
de pau presents i futures.

La memòria és, encara més, l’horitzó
de l’esperança: moltes vegades, en la
foscor de guerres i conflictes, el
record d’un petit gest de solidaritat
rebut pot inspirar també opcions



valentes i fins i tot heroiques, pot
posar en marxa energies noves i
revifar una esperança nova tant en
els individus com en les comunitats.

Obrir i traçar un camí de pau és un
desafiament molt complex, ja que els
interessos que hi ha en joc en les
relacions entre persones, comunitats
i nacions són múltiples i
contradictoris. En primer lloc, cal
apel·lar a la consciència moral i a la
voluntat personal i política. La pau
brolla de les profunditats del cor
humà i la voluntat política sempre
necessita revitalització, per a obrir
processos nous que reconciliïn i
uneixin les persones i les comunitats.

El món no necessita paraules buides,
sinó testimonis convençuts, artesans
de la pau oberts al diàleg sense
exclusió ni manipulació. De fet, no es
pot realment assolir la pau sense que
hi hagi un diàleg convençut d’homes
i dones que busquin la veritat més



enllà de les ideologies i de les
opinions diferents. La pau «ha
d’edificar-se contínuament»,[5] un
camí que fem junts buscant sempre
el bé comú i comprometent-nos a
complir la nostra paraula i respectar
les lleis. El coneixement i l’estimació
pels altres també poden créixer en
l’escolta mútua, fins al punt de
reconèixer en l’enemic el rostre d’un
germà.

Per tant, el procés de pau és un
compromís constant en el temps. És
un treball pacient que busca la
veritat i la justícia, que honora la
memòria de les víctimes i que s’obre,
pas a pas, a una esperança comuna,
més forta que la venjança. En un
Estat de dret, la democràcia pot ser
un paradigma significatiu d’aquest
procés, si es basa en la justícia i en el
compromís de salvaguardar els drets
de cadascú, especialment si és feble o
marginat, en la recerca contínua de
la veritat.[6] És una construcció



social i una tasca en progrés, en la
qual cadascú contribueix
responsablement a tots els nivells de
la comunitat local, nacional i
mundial.

Com ressaltava sant Pau VI: «La
doble aspiració cap a la igualtat i la
participació s'encamina a promoure
un tipus de societat democràtica. […]
Això indica la importància de
l’educació per a la vida en societat,
on, a més de la informació sobre els
drets de cadascú, sigui recordat el
seu necessari correlatiu: el
reconeixement dels deures de
cadascú de cara als altres; el sentit i
la pràctica del deure estan
mútuament condicionats pel domini
d'un mateix, així com també a
l’acceptació de les responsabilitats i
dels límits posats a l’exercici de la
llibertat de la persona individual o
del grup».[7]



Per contra, la fractura entre els
membres d’una societat, l’augment
de les desigualtats socials i la
negativa a utilitzar les eines per al
desenvolupament humà integral
posen en perill la recerca del bé
comú. En canvi, el treball pacient
basat en el poder de la paraula i la
veritat pot despertar en les persones
la capacitat de compassió i solidaritat
creativa.

En la nostra experiència cristiana,
recordem constantment Crist, que va
donar la vida per la nostra
reconciliació (cf. Rm 5,6-11).
L’Església participa plenament en la
recerca d’un ordre just, i continua
servint al bé comú i alimentant
l’esperança de pau a través de la
transmissió dels valors cristians,
l’ensenyament moral i les obres
socials i educatives.

3. La pau, camí de reconciliació en la
comunió fraterna



La Bíblia, d’una manera particular a
través de la paraula dels profetes,
crida les consciències i els pobles a
l’aliança de Déu amb la humanitat.
Es tracta d’abandonar el desig de
dominar els altres i aprendre a
veure’s com a persones, com a fills de
Déu, com a germans. Mai no s’ha
d’encasellar l’altre pel que va poder
dir o fer, sinó que ha de ser
considerat per la promesa que porta
dintre seu. Només triant el camí del
respecte serà possible trencar
l’espiral de venjança i emprendre el
camí de l’esperança.

Ens guia el passatge de l’Evangeli que
mostra el següent diàleg entre Pere i
Jesús: «“Senyor, quantes vegades
hauré de perdonar al meu germà el
mal que m’haurà fet? Set vegades?”.
Jesús li respon: “No et dic set
vegades, sinó setanta vegades
set”» (Mt 18,21-22). Aquest camí de
reconciliació ens crida a trobar en el
més profund dels nostres cors la



força del perdó i la capacitat de
reconèixer-nos com a germans i
germanes. Aprendre a viure en el
perdó augmenta la nostra capacitat
de convertir-nos en dones i homes de
pau.

El que afirmem de la pau en l’àmbit
social val també en el polític i
econòmic, ja que la qüestió de la pau
impregna totes les dimensions de la
vida comunitària: mai no hi haurà
una pau veritable tret que siguem
capaços de construir un sistema
econòmic més just. Com va escriure
fa deu anys Benet XVI a la Carta
encíclica Caritas in veritate: «La
victòria sobre el
subdesenvolupament requereix
actuar no sols en la millora de les
transaccions basades en la
compravenda, o en les transferències
de les estructures assistencials de
caràcter públic, sinó sobretot en
l’obertura progressiva en el context
mundial a formes d’activitat



econòmica caracteritzada per certs
marges de gratuïtat i de comunió» (n.
39).

4. La pau, camí de conversió ecològica

«Si una mala comprensió dels
nostres propis principis a vegades
ens ha dut a justificar el
maltractament a la natura o el
domini despòtic de l’ésser humà
sobre les coses creades, o les guerres,
la injustícia i la violència, els creients
hem de reconèixer que d’aquesta
manera hem estat infidels al tresor
de saviesa que havíem de custodiar».
[8]

Davant les conseqüències de la
nostra hostilitat cap als altres, la falta
de respecte per la casa comuna i
l’explotació abusiva dels recursos
naturals —vistos com a eines útils
únicament per al benefici immediat,
sense respecte per les comunitats
locals, pel bé comú i per la natura—,
necessitem una conversió ecològica.



El recent Sínode sobre l’Amazònia
ens duu a renovar la crida a una
relació pacífica entre les comunitats i
la terra, entre el present i la
memòria, entre les experiències i les
esperances.

Aquest camí de reconciliació és
també escolta i contemplació del
món que Déu ens va donar pera
convertir-lo en la nostra casa
comuna. De fet, els recursos naturals,
les nombroses formes de vida i la
terra mateixa se’ns confien pera ser
“cultivades i preservades” (cf. Gn
2,15) també per a les generacions
futures, amb la participació
responsable i activa de cadascú. A
més, necessitem un canvi en les
conviccions i en la mirada, que ens
obri més a la trobada amb l’altre i a
l’acollida del do de la creació, que
reflecteix la bellesa i la saviesa de
seu Creador.



D’aquí sorgeixen, en particular,
motivacions profundes i una forma
nova de viure a la casa comuna, de
trobar-se els uns amb els altres des
de la pròpia diversitat, de celebrar i
respectar la vida rebuda i
compartida, de preocupar-se per les
condicions i models de societat que
afavoreixen la florida i la
permanència de la vida en el futur,
d’incrementar el bé comú de tota la
família humana.

Per tant, la conversió ecològica a la
qual apel·lem ens porta a tenir una
mirada nova sobre la vida,
considerant la generositat del
Creador que ens va donar la terra i
que ens recorda la joiosa sobrietat de
compartir. Aquesta conversió ha
d’entendre’s de manera integral, com
una transformació de les relacions
que tenim amb els nostres germans i
germanes, amb els altres éssers vius,
amb la creació en la seva varietat tan
rica, amb el Creador que és l’origen



de tota vida. Per al cristià, la
conversió ecològica demana «deixar
brotar totes les conseqüències del
seu trobament amb Jesucrist en les
relacions amb el món que ens
envolta».[9]

5. S'obté tant com s'espera [10]

El camí de la reconciliació requereix
paciència i confiança. La pau no
s’aconsegueix si no se l’espera.

En primer lloc, es tracta de creure en
la possibilitat de la pau, de creure
que l’altre té la mateixa necessitat de
pau que nosaltres. En això, podem
inspirar-nos en l’amor de Déu per
cadascú de nosaltres, un amor
alliberador, il·limitat, gratuït i
incansable.

La por és sovint una font de conflicte.
Per tant, és important anar més enllà
dels nostres temors humans,
reconeixent-nos fills necessitats,
davant d’Aquell que ens estima i ens



espera, com el Pare del fill pròdig (cf.
Lc 15,11-24). La cultura de la trobada
entre germans i germanes trenca
amb la cultura de l’amenaça. Fa que
cada trobada sigui una possibilitat i
un do del generós amor de Déu. Ens
guia a anar més enllà dels límits dels
nostres horitzons estrets, a aspirar
sempre a viure la fraternitat
universal, com a fills de l’únic Pare
celestial.

Per als deixebles de Crist, aquest
camí està sostingut també pel
sagrament de la Reconciliació, que el
Senyor ens va deixar pera la remissió
dels pecats dels batejats. Aquest
sagrament de l’Església, que renova
les persones i les comunitats, ens
crida a mantenir la mirada en Jesús,
que ha reconciliat «totes les coses,
tant a la terra com al cel, posant la
pau en tot el que hi ha per la sang de
la seva creu» (Col 1,20); i ens demana
que abandonem qualsevol tipus de
violència en els nostres pensaments,



paraules i accions, tant vers el nostre
proïsme com vers la creació.

La gràcia de Déu Pare es dona amb
amor sense condicions. Havent rebut
el seu perdó, en Crist, podem posar-
nos en camí per a oferir-lo als homes
i a les dones del nostre temps. Dia
rere dia, l’Esperit Sant ens suggereix
actituds i paraules perquè ens
convertim en artesans de la justícia i
la pau.

Que el Déu de la pau ens beneeixi i
vingui a ajudar-nos.

Que Maria, Mare del Príncep de la
pau i Mare de tots els pobles de la
terra, ens acompanyi i ens sostingui
en el camí de la reconciliació, pas a
pas.

I que cada persona que vingui a
aquest món pugui conèixer una
existència de pau i desenvolupar
plenament la promesa d’amor i de
vida que comporta.



Vaticà, 8 de desembre de 2019

FRANCESC

[1]Benet XVI, Carta enc. Spe salvi (30
novembre 2007), 1.

[2]Discurs sobre les armes nuclears,
Nagasaki, Parc de l’epicentre de la
bomba atòmica, 24 novembre 2019.

[3]Cf. Homilia a Lampedusa, 8 juliol
2013.

[4]Trobada per la pau, Hiroshima,
Memorial de la Pau, 24 novembre
2019.

[5]Conc. Ecum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, 78.

[6]Cf. Benet XVI, Discurs als dirigents
de les associacions cristianes de
treballadors italians, 27 gener 2006.



[7]Carta. ap. Octogesima adveniens
(14 maig 1971), 24.

[8]Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 200.

[9]Ibíd., 217.

[10]Cf. S. Joan de la Creu, Nit fosca, II,
21, 8.

Font: Conferència Episcopal
Tarraconense

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-
papa-francesc-per-a-la-53-jornada-

mundial-de-la-pau/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-53-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-53-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-53-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-53-jornada-mundial-de-la-pau/

	Missatge del Papa per a la 53 Jornada Mundial de la Pau

