opusdei.org

Missatge del Papa
per ala 53 Jornada
Mundial de 1a Pau

El desig del Papa Francesc per
al 2020: “La pau com a cami
d'esperanca: dialeg,
reconciliacio i conversio
ecologica”. L'l de gener de 2020
se celebra la 53 Jornada
Mundial de la Pau, amb aquest
motiu el Sant Pare envia aquest
missatge.

31/12/2019

MISSATGE DEL SANT PARE



FRANCESC

PER A LA CELEBRACIO DE LA

53a JORNADA MUNDIAL DE LA PAU
1 DE GENER DE 2020

LA PAU COM A CAMI
D’ESPERANCA:

DIALEG, RECONCILIACIO I
CONVERSIO ECOLOGICA

1. La pau, cami d’esperang¢a davant
dels obstacles i les proves

La pau, com a objecte de la nostra
esperanca, €és un bé precios, al qual
aspira tota la humanitat. Esperar en
la pau és una actitud humana que
conté una tensio existencial, i
d’aquesta manera qualsevol situacid
dificil «es pot viure i acceptar si porta
a una meta, si podem estar segurs
d’aquesta meta i si aquesta meta és
tan gran que justifiqui ’esforg del
cami».[1] En aquest sentit,



I’esperanca és la virtut que ens posa
en cami, ens dona ales per avangar,
fins i tot quan els obstacles semblen
insuperables.

La nostra comunitat humana porta,
en la memoria i en la carn, els signes
de les guerres i dels conflictes que
s’han produit, amb una creixent
capacitat destructiva, i que no deixen
d’afectar especialment als més
pobres i als més débils. Nacions
senceres s’afanyen també per
alliberar-se de les cadenes de
I’explotacio i de la corrupcio, que
alimenten I’odi i la violéncia. Encara
avui, a tants homes i dones, infants i
gent gran se’ls nega la dignitat, la
integritat fisica, la llibertat, inclosa la
llibertat religiosa, la solidaritat
comunitaria, ’esperanca en el futur.
Moltes victimes innocents carreguen
sobre elles el turment de la
humiliacio i ’exclusio, del dol i la
injusticia, per no dir els traumes
resultants de ’acarnissament



sistematic contra el seu poble i els
seus éssers estimats.

Les proves terribles dels conflictes
civils i internacionals, sovint
agreujats per la violéncia sense
pietat, marquen durant molt de
temps el cos i ’anima de la
humanitat. Realment, tot tipus de
guerra és un fratricidi que destrueix
el mateix projecte de fraternitat,
inscrit en la vocacio de la familia
humana.

Sabem que la guerra sovint comenca
per la intolerancia a la diversitat de
’altre, la qual cosa fomenta el desig
de possessio i la voluntat de domini.
Neix en el cor de I'home per
I’egoisme i la supérbia, per I’odi que
instiga a destruir, a tancar l’altre en
una imatge negativa, a excloure’l i
eliminar-lo. La guerra es nodreix de
la perversio de les relacions, de les
ambicions hegemoniques, dels
abusos de poder, de la por a ’altreia



la diferéncia vista com un obstacle; i
alhora alimenta tot aixo.

Es paradoxal, com vaig assenyalar
durant el recent viatge al Japd, que
«el nostre mon viu la dicotomia
perversa de voler defensar i garantir
I’estabilitat i la pau en base a una
falsa seguretat sustentada per una
mentalitat de por i desconfianca, que
acaba per enverinar les relacions
entre pobles i impedir tot dialeg
possible. La pau i I’estabilitat
internacional sOn incompatibles amb
qualsevol intent de construir sobre la
por a la mutua destruccio o sobre
una amenaca d’aniquilacio total;
només és possible des d’'una ética
global de solidaritat i cooperacio al
servei d’un futur plasmat per la
interdependéncia i la
corresponsabilitat entre tota la
familia humana d’avuii de dema».[2]

Qualsevol situacié d’amenaca
alimenta la desconfianca i el



replegament en la propia condicio.
La desconfianca i la por augmenten
la fragilitat de les relacions i el risc
de violencia, en un cercle vicios que
mai no pot conduir a una relacio de
pau. En aquest sentit, fins i tot la
dissuasio nuclear no pot crear més
que una seguretat il-lusoria.

Per tant, no podem pretendre que es
mantingui I’estabilitat en el mon a
través de la por a I’aniquilacio, en un
equilibri altament inestable, suspes a
la vora de I’abisme nuclear i tancat
dins dels murs de la indiferéncia, en
el qual es prenen decisions
socioeconomiques, que obren el cami
als drames del descart de ’home i de
la creacio, en lloc de protegir-se els
uns als altres.[3] Aleshores, ¢com
podem construir un cami de pau i
reconeixement mutu? ;Com podem
trencar la logica morbosa de
I’amenaca i la por? ;Com podem
acabar amb la dinamica de
desconfianca que preval actualment?



Hem de buscar una veritable
fraternitat, que estigui basada sobre
el nostre origen comu en Déu i
exercida en el dialeg i la confianca
reciproca. El desig de pau esta
profundament inscrit en el cor de
I’home i no hem de resignar-nos a res
que sigui menys que aixo.

2. La pau, cami d’escolta basat en la
memoria, en la solidaritat i en la
fraternitat

Els Hibakusha, els supervivents dels
bombardejos atomics d’Hiroshima i
Nagasaki, es troben entre el qui
mantenen avui viva la flama de la
consciencia col-lectiva, testificant a
les generacions segiients I’horror del
que va succeir-hi ’agost de 19451 el
sofriment indescriptible que
continua fins als nostres dies. El seu
testimoni desperta i preserva
d’aquesta manera el record de les
victimes, perque la consciéncia
humana s’enforteixi cada vegada



més contra tot desig de dominacio i
destruccio: «No podem permetre que
les actuals i les noves generacions
perdin la memoria dels fets
ocorreguts, aquesta memoria que és
garant i estimul per a construir un
futur més just i més fratern».[4]

Com ells, arreu del mén moltes
persones ofereixen a les generacions
futures el servei essencial de la
memoria, que ha de mantenir-se no
nomeés per evitar cometre novament
els mateixos errors o perqueé no es
tornin a proposar els esquemes
il-lusoris del passat, siné també
perque aquesta memoria, fruit de
I’experiéncia, constitueixi I’arrel i
suggereixi el cami per a les decisions
de pau presents i futures.

La memoria és, encara més, I’horitzé
de ’esperanca: moltes vegades, en la
foscor de guerres i conflictes, el
record d’un petit gest de solidaritat
rebut pot inspirar també opcions



valentes i fins i tot heroiques, pot
posar en marxa energies noves i
revifar una esperanga nova tant en
els individus com en les comunitats.

Obrir i tracar un cami de pau és un
desafiament molt complex, ja que els
interessos que hi ha en joc en les
relacions entre persones, comunitats
i nacions son multiples i
contradictoris. En primer lloc, cal
apel-lar a la consciencia moralia la
voluntat personal i politica. La pau
brolla de les profunditats del cor
huma i la voluntat politica sempre
necessita revitalitzacio, per a obrir
processos nous que reconciliin i
uneixin les persones i les comunitats.

El mon no necessita paraules buides,
sino testimonis convencuts, artesans
de la pau oberts al dialeg sense
exclusio ni manipulacid. De fet, no es
pot realment assolir la pau sense que
hi hagi un dialeg convengut d’homes
i dones que busquin la veritat més



enlla de les ideologies i de les
opinions diferents. La pau «ha
d’edificar-se continuament»,[5] un
cami que fem junts buscant sempre
el bé comu i comprometent-nos a
complir la nostra paraula i respectar
les lleis. El coneixement i I’estimacio
pels altres també poden créixer en
I’escolta mutua, fins al punt de
reconeixer en ’enemic el rostre d’'un
germa.

Per tant, el procés de pau és un
compromis constant en el temps. Es
un treball pacient que busca la
veritat i la justicia, que honora la
memoria de les victimes i que s’obre,
pas a pas, a una esperanca comuna,
més forta que la venjancga. En un
Estat de dret, la democracia pot ser
un paradigma significatiu d’aquest
procés, si es basa en la justiciaien el
compromis de salvaguardar els drets
de cadascu, especialment si és feble o
marginat, en la recerca continua de
la veritat.[6] Es una construcci6



social i una tasca en progrés, en la
qual cadascu contribueix
responsablement a tots els nivells de
la comunitat local, nacional i
mundial.

Com ressaltava sant Pau VI: «La
doble aspiracio cap a la igualtatila
participacio s'encamina a promoure
un tipus de societat democratica. [...]
Aix0 indica la importancia de
I’educacio per a la vida en societat,
on, a més de la informacio sobre els
drets de cadascu, sigui recordat el
seu necessari correlatiu: el
reconeixement dels deures de
cadascu de cara als altres; el sentit i
la practica del deure estan
mutuament condicionats pel domini
d'un mateix, aixi com també a
I’acceptacio de les responsabilitats i
dels limits posats a I’exercici de la
llibertat de la persona individual o
del grup».[7]



Per contra, la fractura entre els
membres d’una societat, ’augment
de les desigualtats socials i la
negativa a utilitzar les eines per al
desenvolupament huma integral
posen en perill la recerca del bé
comu. En canvi, el treball pacient
basat en el poder de la paraulaila
veritat pot despertar en les persones
la capacitat de compassio i solidaritat
creativa.

En la nostra experiéncia cristiana,
recordem constantment Crist, que va
donar la vida per la nostra
reconciliacio (cf. Rm 5,6-11).
[’Església participa plenament en la
recerca d’un ordre just, i continua
servint al bé comu i alimentant
I’esperanca de pau a través de la
transmissioé dels valors cristians,
I’ensenyament moral i les obres
socials i educatives.

3. La pau, cami de reconciliacio en la
comunio fraterna



La Biblia, d’'una manera particular a
través de la paraula dels profetes,
crida les consciéncies i els pobles a
I’alianca de Déu amb la humanitat.
Es tracta d’abandonar el desig de
dominar els altres i aprendre a
veure’s com a persones, com a fills de
Déu, com a germans. Mai no s’ha
d’encasellar I’altre pel que va poder
dir o fer, sin6 que ha de ser
considerat per la promesa que porta
dintre seu. Només triant el cami del
respecte sera possible trencar
I’espiral de venjanca i emprendre el
cami de I’esperanca.

Ens guia el passatge de I’Evangeli que
mostra el segiient dialeg entre Pere i
Jesus: «“Senyor, quantes vegades
hauré de perdonar al meu germa el
mal que m’haura fet? Set vegades?”.
Jesus li respon: “No et dic set
vegades, sino setanta vegades

set”» (Mt 18,21-22). Aquest cami de
reconciliacid ens crida a trobar en el
més profund dels nostres cors la



forca del perdo ila capacitat de
reconeixer-nos com a germans i
germanes. Aprendre a viure en el
perdo augmenta la nostra capacitat
de convertir-nos en dones i homes de
pau.

El que afirmem de la pau en 'ambit
social val també en el politic i
economic, ja que la questio de la pau
impregna totes les dimensions de la
vida comunitaria: mai no hi haura
una pau veritable tret que siguem
capacos de construir un sistema
economic més just. Com va escriure
fa deu anys Benet XVI a la Carta
enciclica Caritas in veritate: «La
victoria sobre el
subdesenvolupament requereix
actuar no sols en la millora de les
transaccions basades en la
compravenda, o en les transferéncies
de les estructures assistencials de
caracter public, sino sobretot en
I’obertura progressiva en el context
mundial a formes d’activitat



economica caracteritzada per certs
marges de gratuitat i de comunié» (n.
39).

4. La pau, cami de conversio ecologica

«S1una mala comprensio dels
nostres propis principis a vegades
ens ha dut a justificar el
maltractament a la natura o el
domini despotic de I’ésser huma
sobre les coses creades, o les guerres,
la injusticia i la violencia, els creients
hem de reconeixer que d’aquesta
manera hem estat infidels al tresor
de saviesa que haviem de custodiar».

(8]

Davant les consequencies de la
nostra hostilitat cap als altres, la falta
de respecte per la casa comuna i
I’explotacio abusiva dels recursos
naturals —vistos com a eines utils
unicament per al benefici immediat,
sense respecte per les comunitats
locals, pel bé comu i per la natura—,
necessitem una conversio ecologica.



El recent Sinode sobre ’Amazonia
ens duu a renovar la crida a una
relacid pacifica entre les comunitats i
la terra, entre el presentila
memoria, entre les experiéncies i les
esperances.

Aquest cami de reconciliacio és
també escolta i contemplacio del
mon que Déu ens va donar pera
convertir-lo en la nostra casa
comuna. De fet, els recursos naturals,
les nombroses formes de vida i la
terra mateixa se’ns confien pera ser
“cultivades i preservades” (cf. Gn
2,15) també per a les generacions
futures, amb la participacid
responsable i activa de cadascu. A
més, necessitem un canvi en les
conviccions i en la mirada, que ens
obri més a la trobada amb l’altre i a
I’acollida del do de la creacio, que
reflecteix la bellesa i la saviesa de
seu Creador.



D’aqui sorgeixen, en particular,
motivacions profundes i una forma
nova de viure a la casa comuna, de
trobar-se els uns amb els altres des
de la propia diversitat, de celebrar i
respectar la vida rebuda i
compartida, de preocupar-se per les
condicions i models de societat que
afavoreixen la florida i la
permanencia de la vida en el futur,
d’incrementar el bé comu de tota la
familia humana.

Per tant, la conversio ecologica a la
qual apel-lem ens porta a tenir una
mirada nova sobre la vida,
considerant la generositat del
Creador que ens va donar la terra i
que ens recorda la joiosa sobrietat de
compartir. Aquesta conversio ha
d’entendre’s de manera integral, com
una transformacio de les relacions
que tenim amb els nostres germans i
germanes, amb els altres éssers vius,
amb la creacio en la seva varietat tan
rica, amb el Creador que és l’origen



de tota vida. Per al cristia, la
conversio ecologica demana «deixar
brotar totes les consequeéncies del
seu trobament amb Jesucrist en les
relacions amb el mon que ens
envolta».[9]

5. S'obté tant com s'espera [10]

El cami de la reconciliaci6 requereix
paciencia i confianca. La pau no
s’aconsegueix si no se l’espera.

En primer lloc, es tracta de creure en
la possibilitat de la pau, de creure
que l’altre té la mateixa necessitat de
pau que nosaltres. En aixo, podem
inspirar-nos en ’amor de Déu per
cadascu de nosaltres, un amor
alliberador, il-limitat, gratuit i
incansable.

La por és sovint una font de conflicte.
Per tant, és important anar més enlla
dels nostres temors humans,
reconeixent-nos fills necessitats,
davant d’Aquell que ens estima i ens



espera, com el Pare del fill prodig (cf.
Lc 15,11-24). La cultura de la trobada
entre germans i germanes trenca
amb la cultura de ’amenaca. Fa que
cada trobada sigui una possibilitat i
un do del generos amor de Déu. Ens
guia a anar més enlla dels limits dels
nostres horitzons estrets, a aspirar
sempre a viure la fraternitat
universal, com a fills de I'iinic Pare
celestial.

Per als deixebles de Crist, aquest
cami esta sostingut també pel
sagrament de la Reconciliacio, que el
Senyor ens va deixar pera la remissio
dels pecats dels batejats. Aquest
sagrament de ’Església, que renova
les persones i les comunitats, ens
crida a mantenir la mirada en Jesus,
que ha reconciliat «totes les coses,
tant a la terra com al cel, posant la
pau en tot el que hi ha per la sang de
la seva creu» (Col 1,20); i ens demana
que abandonem qualsevol tipus de
violéncia en els nostres pensaments,



paraules i accions, tant vers el nostre
proisme com vers la creacio.

La gracia de Déu Pare es dona amb
amor sense condicions. Havent rebut
el seu perdo, en Crist, podem posar-
nos en cami per a oferir-lo als homes
i ales dones del nostre temps. Dia
rere dia, ’Esperit Sant ens suggereix
actituds i1 paraules perque ens
convertim en artesans de la justicia i
la pau.

Que el Déu de la pau ens beneeixi i
vingui a ajudar-nos.

Que Maria, Mare del Princep de la
pau i Mare de tots els pobles de la
terra, ens acompanyi i ens sostingui
en el cami de la reconciliacio, pas a
pas.

I que cada persona que vingui a
aquest mon pugui coneixer una
existencia de pau i desenvolupar
plenament la promesa d’amor i de
vida que comporta.



Vatica, 8 de desembre de 2019

FRANCESC

[1]Benet XVI, Carta enc. Spe salvi (30
novembre 2007), 1.

[2]Discurs sobre les armes nuclears,
Nagasaki, Parc de I’epicentre de la
bomba atomica, 24 novembre 2019.

[3]Cf. Homilia a Lampedusa, 8 juliol
2013.

[4]Trobada per la pau, Hiroshima,
Memorial de la Pau, 24 novembre
2019.

[5]Conc. Ecum. Vat. II, Const. past.
Gaudium et spes, 78.

[6]Cf. Benet XVI, Discurs als dirigents
de les associacions cristianes de
treballadors italians, 27 gener 2006.



[7]Carta. ap. Octogesima adveniens
(14 maig 1971), 24.

[8]Carta enc. Laudato si’ (24 maig
2015), 200.

[91Ibid., 217.

[10]Ct. S. Joan de la Creu, Nit fosca, 11,
21, 8.

Font: Conferéncia Episcopal
Tarraconense

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-
papa-francesc-per-a-la-53-jornada-
mundial-de-la-pau/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-53-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-53-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-53-jornada-mundial-de-la-pau/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-del-papa-francesc-per-a-la-53-jornada-mundial-de-la-pau/

	Missatge del Papa per a la 53 Jornada Mundial de la Pau

