
opusdei.org

Missatge de Sa
Santedat Benet XVI
per a la Jornada
Mundial de la Pau
2009

Us oferim el missatge per a la
Jornada Mundial de la Pau
2009, que se celebrarà el proper
1 de gener, en el qual Benet XVI
ens convida a reflexionar sobre
el tema: Combatre la pobresa,
construir la pau.

23/12/2008



Combatre la pobresa, construir la
Pau

1. També en aquest any nou que
comença, desitjo fer arribar a tothom
els millors desitjos de pau, i amb
aquest Missatge, convidar a
reflexionar sobre el tema: Combatre
la pobresa, construir la pau. El meu
venerat predecessor Joan Pau II, en
el Missatge per a la Jornada Mundial
de la Pau de 1993, va subratllar ja les
repercussions negatives que la
situació de pobresa de poblacions
senceres acaba tenint sobre la pau.
En efecte, la pobresa es troba sovint
entre els factors que afavoreixen o
agreugen els conflictes, incloses les
conteses armades. Aquestes últimes
nodreixen al seu torn tràgiques
situacions de penúria. «Es constata i
es fa cada vegada més greu en el
món –va escriure Joan Pau II– una
altra amenaça seriosa per a la pau:
moltes persones, és més, poblacions
senceres viuen avui en condicions



pobresa extrema. La desigualtat
entre rics i pobres s’ha fet més
evident, fins i tot en les nacions més
desenvolupades econòmicament. Es
tracta d’un problema que es planteja
a la consciència de la humanitat, ja
que les condicions en què es troba un
gran nombre de persones són tals
que ofenen la seva dignitat innata i
comprometen, per consegüent,
l’autèntic i harmònic progrés de la
comunitat mundial»[1].

2. En aquest quadre, combatre la
pobresa implica considerar
atentament el fenomen complex de
laglobalització. Aquesta
consideració és important ja des del
punt de vista metodològic, perquè
invita a tenir en compte el fruit de les
investigacions realitzades pels
economistes i sociòlegs sobre tants
aspectes de la pobresa. Però la
referència a la globalització hauria
de comprendre també la dimensió
espiritual i moral, instant a mirar els



pobres des de la perspectiva que tots
comparteixen un únic projecte diví,
el de la vocació de construir una
família en la qual tots –persones,
pobles i nacions– es comportin
seguint els principis de fraternitat i
responsabilitat.

En la perspectiva esmentada cal tenir
una visió àmplia i articulada de la
pobresa. Si aquesta fos únicament
material, les ciències socials, que ens
ajuden a mesurar els fenòmens
basant-se sobretot en dades de tipus
quantitatiu, serien suficients per
il·luminar-ne les principals
característiques. Tanmateix, sabem
que hi ha pobreses immaterials, que
no són conseqüència directa i
automàtica de carències materials.
Per exemple, en les societats riques i
desenvolupades hi ha fenòmens de
marginació, pobresa relacional,
moral i espiritual: es tracta de
persones desorientades interiorment,
afligides per formes diverses de



malestar malgrat el benestar
econòmic. Penso, d’una banda, en
l’anomenat «subdesenvolupament
moral»[2] i, d’una altra, en les
conseqüències negatives del
«superdesenvolupament»[3]. Tampoc
no oblido que, en les societats
definides com «pobres», el
creixement econòmic es veu sovint
entrebancat per impediments
culturals, que no permeten utilitzar-
ne adequadament els recursos. De
totes maneres, és veritat que
qualsevol forma de pobresa no
assumida lliurement té la seva arrel
en la manca de respecte per la
dignitat transcendent de la persona
humana. Quan no es considera
l’home en la seva vocació integral, i
no es respecten les exigències d’una
vertadera «ecologia humana»[4], s’hi
desencadenen també dinàmiques
perverses de pobresa, com alguns
aspectes en els quals em detindré
breument ho palesen amb claredat.



Pobresa i implicacions morals

3. La pobresa es posa sovint en
relació amb el creixement
demogràfic. Consegüentment, hom
du a terme campanyes per reduir la
natalitat en l’àmbit internacional,
fins i tot amb mètodes que no
respecten la dignitat de la dona ni el
dret dels cònjuges a escollir
responsablement el nombre de fills
[5] i, la qual cosa és més greu encara,
sovint ni tan sols respecten el dret a
la vida. L’extermini de milions de
nens no nascuts en nom de la lluita
contra la pobresa és, en realitat,
l’eliminació dels éssers humans més
pobres. A això s’oposa el fet que, el
1981, aproximadament el 40% de la
població mundial estava per sota del
llindar de la pobresa absoluta,
mentre que avui aquest percentatge
s’ha reduït substancialment a la
meitat i nombroses poblacions,
caracteritzades, d’altra banda, per un
notable increment demogràfic, han



sortit de la pobresa. La dada
esmentada amb prou feines mostra
clarament que hi hauria recursos per
resoldre el problema de la
indigència, fins i tot amb un
creixement de la població. Tampoc
cal oblidar que, d’ençà del final de la
Segona Guerra Mundial, la població
de la terra ha crescut en quatre mil
milions i, en bona part, aquest
fenomen es produeix en països que
han aparegut recentment a l’escenari
internacional com a noves potències
econòmiques, i han obtingut un
ràpid desenvolupament precisament
gràcies a l'elevat nombre dels seus
habitants. A més a més, entre les
nacions més avançades, aquelles que
tenen un major índex de natalitat
gaudeixen de millor potencial per al
desenvolupament. En altres termes,
la població s’hi està confirmant com
una riquesa i no com un factor de
pobresa.



4. Un altre aspecte que preocupa són
les malalties pandèmiques com, per
exemple, la malària, la tuberculosi i
la sida que, en la mesura que afecten
els sectors productius de la població,
tenen una gran influència en el
deteriorament de les condicions
generals del país. Els intents de
frenar les conseqüències d’aquestes
malalties en la població no sempre
assoleixen resultats significatius. A
més a més, els països afligits per
aquestes pandèmies, a l’hora de
contrarestar-les, pateixen els
xantatges dels qui condicionen les
ajudes econòmiques a la pràctica de
polítiques contràries a la vida. És
difícil de combatre sobretot la sida,
causa dramàtica de pobresa, si no
s’afronten els problemes morals amb
què està relacionada la difusió del
virus. És precís, abans de tot,
emprendre campanyes que eduquin
especialment els joves en una
sexualitat plenament concorde amb
la dignitat de la persona; hi ha



iniciatives en aquest sentit que ja
han donat resultats significatius, fent
disminuir la propagació del virus. A
més a més, es requereix també que
es posin a disposició de les nacions
pobres les medicines i tractaments
necessaris; això exigeix fomentar
decididament la investigació mèdica
i les innovacions terapèutiques, i
aplicar amb flexibilitat, quan sigui
necessari, les regles internacionals
sobre la propietat intel·lectual, a fi de
garantir a tothom l’atenció sanitària
de base necessària.

5. Un tercer aspecte en què cal posar
atenció en els programes de lluita
contra la pobresa, i que en palesa la
intrínseca dimensió moral, és
lapobresa dels nens. Quan la
pobresa afecta una família, els nens
són les víctimes més vulnerables:
gairebé la meitat dels qui viuen en la
pobresa absoluta són nens.
Considerar la pobresa posant-se de
part dels nens impulsa a voler els



objectius que els concerneixen més
directament com prioritaris, per
exemple, l’atenció de les mares, la
tasca educativa, l’accés a les vacunes,
a les cures mèdiques i a l’aigua
potable, la salvaguarda del medi
ambient i, sobretot, el compromís en
la defensa de la família i de
l’estabilitat de les relacions al seu
interior. Quan la família es debilita,
els danys recauen inevitablement
sobre els nens. On no es tutela la
dignitat de la dona i de la mare, els
més afectats són principalment els
fills.

6. Un quart aspecte que mereix
particular atenció des del punt de
vista moral és la relació entre el 
desarmament i el
desenvolupament. És preocupant la
magnitud global de la despesa militar
en l’actualitat. Com ja he tingut
ocasió de subratllar, «els ingents
recursos materials i humans
empleats en despeses militars i en



armaments se sostreuen als projectes
de desenvolupament dels pobles,
especialment dels més pobres i
necessitats d’ajuda. I això va contra
el que afirma la mateixa Carta de les
Nacions Unides, que compromet a la
comunitat internacional, i als Estats
en particular, a “promoure
l’establiment i el manteniment de la
pau i de la seguretat internacional
amb el mínim dispendi dels recursos
humans i econòmics mundials en
armaments” (art. 26)»[6].

Aquest estat de coses, en comptes de
facilitar, entrebanca seriosament la
consecució dels grans objectius de
desenvolupament de la comunitat
internacional. A més a més, un
increment excessiu de la despesa
militar corre el risc d’accelerar la
carrera d’armaments, que provoca
bosses de subdesenvolupament i de
desesperació, esdevenint així,
paradoxalment, un factor
d’inestabilitat, tensió i conflictes.



Com va afirmar sàviament el meu
venerat predecessor Pau VI, «el
desenvolupament és el nou nom de
la pau»[7]. Per tant, els Estats hi són
cridats a una seriosa reflexió sobre
els motius més profunds dels
conflictes, sovint avivats per la
injustícia, i a afrontar-los amb una
valenta autocrítica. Si hom
aconseguís una millora de les
relacions, seria possible reduir les
despeses en armaments. Els recursos
estalviats es podrien destinar a
projectes de desenvolupament de les
persones i dels pobles més pobres i
necessitats: els esforços prodigats en
aquest sentit són un compromís per
la pau dins la família humana.

7. Un cinquè aspecte de la lluita
contra la pobresa material es
refereix a l'actual crisi alimentària,
que posa en perill la satisfacció de les
necessitats bàsiques. Aquesta crisi es
caracteritza no tant per la
insuficiència d’aliments, sinó per les



dificultats per obtenir-los i per
fenòmens especulatius i, per tant, per
la falta d’un entramat d’institucions
polítiques i econòmiques capaces
d’afrontar les necessitats i
emergències. La malnutrició pot
provocar també greus danys
psicofísics a la població, privant les
persones de l’energia necessària per
sortir, sense una ajuda especial, del
seu estat de pobresa. Això
contribueix a ampliar la magnitud de
les desigualtats, provocant reaccions
que poden arribar a ser violentes.
Totes les dades sobre el creixement
de la pobresa relativa en els últims
decennis indiquen un augment de la
diferència entre rics i pobres. Sens
dubte, les causes principals d’aquest
fenomen són, d’una banda, el canvi
tecnològic, els beneficis del qual es
concentren en el nivell més alt de la
distribució de la renda i, d’una altra,
l’evolució dels preus dels productes
industrials, que augmenten molt més
ràpidament que els preus dels



productes agrícoles i de les primeres
matèries que posseeixen els països
més pobres. Resulta així que la major
part de la població dels països més
pobres pateix una doble marginació:
beneficis més baixos i preus més alts.

Lluita contra la pobresa i
solidaritat global

8. Una de les vies mestres per
construir la pau és una globalització
que tendeixi als interessos de la
gran família humana[8]. Tanmateix,
per guiar la globalització cal una
forta solidaritat global[9], tant entre
països rics i països pobres, com dins
cada país, encara que sigui ric. És
precís un «codi ètic comú»[10], les
normes del qual no siguin només
fruit d’acords, sinó que estiguin
arrelades en la llei natural inscrita
pel Creador en la consciència de tot
ésser humà (cf. Rm 2,14-15).
Cadascun de nosaltres potser no sent
en el recòndit de la seva consciència



la crida a donar la pròpia contribució
al bé comú i a la pau social? La
globalització treu certes barreres,
però això no significa que no se’n
puguin construir unes altres de
noves; acosta els pobles, però la
proximitat en l’espai i en el temps no
crea per ella mateixa les condicions
per a una comunió vertadera i una
pau autèntica. La marginació dels
pobres del planeta només pot trobar
instruments vàlids d’emancipació en
la globalització si tot home se sent
personalment ferit per les injustícies
que hi ha en el món i per les
violacions dels drets humans
vinculades a elles. L'Església, que és
«signe i instrument de l’íntima unió
amb Déu i de la unitat de tot el
gènere humà»[11], continuarà
oferint la seva aportació perquè se
superin les injustícies i
incomprensions, i s’arribi a construir
un món més pacífic i solidari.



9. Al camp del comerç internacional
i de les transaccions financeres,
s’estan produint processos que
permeten integrar positivament les
economies, contribuint a la millora
de les condicions generals; però
existeixen també processos en sentit
oposat, que divideixen i marginen els
pobles, creant perilloses premisses
per a conflictes i guerres. En els
decennis successius a la Segona
Guerra Mundial, el comerç
internacional de béns i serveis ha
crescut amb extraordinària rapidesa,
amb un dinamisme sense precedents
en l’historia. Gran part del comerç
mundial s’ha centrat als països
d’antiga industrialització, als quals
s’han afegit de manera significativa
molts països emergents, que han
adquirit una certa rellevància.
Tanmateix, hi ha altres països de
renda baixa que continuen estant
greument marginats respecte als
fluixos comercials. El seu creixement
s’ha ressentit per la ràpida



disminució dels preus de les matèries
primeres registrada en les últimes
dècades, que constitueixen la gairebé
totalitat de les seves exportacions. En
aquests països, la majoria africans, la
dependència de les exportacions de
les matèries primeres continua sent
un fort factor de risc. Voldria
renovar un crida perquè tots els
països tinguin les mateixes
possibilitats d’accés al mercat
mundial, evitant exclusions i
marginacions.

10. Es pot fer una reflexió semblant
sobre les finances, que afecta un
dels aspectes principals del fenomen
de la globalització, gràcies al
desenvolupament de l’electrònica i a
les polítiques de liberalització dels
fluxos de diners entre els diversos
països. La funció objectivament més
important de les finances, el sostenir
a llarg termini la possibilitat
d’inversions i, per tant, el
desenvolupament, es manifesta avui



molt fràgil: es ressent dels efectes
negatius d’un sistema d’intercanvis
financers –en el pla nacional i
global– basat en una lògica a molt
curt termini, que cerca l'increment
del valor de les activitats financeres i
es concentra en la gestió tècnica de
les diverses formes de risc. La recent
crisi demostra també que l'activitat
financera està guiada de vegades per
criteris merament autorrefenciales,
sense consideració del bé comú a
llarg termini. La reducció dels
objectius dels operadors financers
globals a un brevíssim termini de
temps redueix la capacitat de les
finances per exercir la seva funció de
pont entre el present i el futur, amb
vista a sostenir la creació de noves
oportunitats de producció i de treball
a llarg termini. Una finança
restringida al curt o curtíssim
termini arriba a ser perillosa per a
tots, també per a qui aconsegueix
beneficiar-se d'ella durant les fases
d’eufòria financera[12].



11. De tot això es desprèn que la
lluita contra la pobresa requereix
una cooperació tant en el pla
econòmic com en el jurídic que
permeti a la comunitat internacional,
i en particular als països pobres,
descobrir i posar en pràctica
solucions coordinades per afrontar
aquests problemes, establint un marc
jurídic eficaç per a l’economia.
Exigeix també incentius per crear
institucions eficients i participatives,
així com ajudes per lluitar contra la
criminalitat i promoure una cultura
de la legalitat. D’altra banda, és
innegable que les polítiques
marcadament existencialistes hi són
a l’origen de molts fracassos en
l’ajuda als països pobres. Sembla
que, actualment, el vertader projecte
a mig i llarg termini sigui d’invertir
en la formació de les persones i a
desenvolupar de manera integrada
una cultura de la iniciativa. Si bé les
activitats econòmiques necessiten un
context favorable per al seu



desenvolupament, això no significa
que s’hagi de distreure l’atenció dels
problemes del benefici. Encara que
s’hagi subratllat oportunament que
l’augment de la renda per càpita no
pot ser el fi absolut de l’acció
politicoeconòmica, no s’ha d’oblidar,
no obstant això, que aquesta
representa un instrument important
per aconseguir l’objectiu de la lluita
contra la fam i la pobresa absoluta.
Des d’aquest punt de vista, no cal fer-
se il·lusions pensant que una política
de pura redistribució de la riquesa
existent resolgui el problema de
manera definitiva. En efecte, el valor
de la riquesa en una economia
moderna depèn de manera
determinant de la capacitat de crear
rèdit present i futur. Per això, la
creació de valor resulta un vincle
ineludible, que s’ha de tenir en
compte si es vol lluitar de manera
eficaç i duradora contra la pobresa
material.



12. Finalment, situar els pobres en el
primer lloc comporta que s’els hi
doni un espai adequat per a una
correcta lògica econòmica per part
dels agents del mercat internacional, 
una correcta lògica política per
part dels responsables institucionals
i una correcta lògica participativa
capaç de valorar la societat civil local
i internacional. Els organismes
internacionals mateixos reconeixen
avui la vàlua i l’avantatge de les
iniciatives econòmiques de la
societat civil o de les administracions
locals per promoure l’emancipació i
la inclusió en la societat de les capes
de població que sovint es troben per
sota del llindar de la pobresa
extrema i a les quals, al mateix
temps, difícilment poden arribar les
ajudes oficials. La història del
desenvolupament econòmic del segle
XX ensenya com bones polítiques de
desenvolupament s’han confiat a la
responsabilitat dels homes i a la
creació de sinergies positives entre



mercats, societat civil i Estats. En
particular, la societat civil assumeix
un paper crucial en el procés de
desenvolupament, ja que el
desenvolupament és essencialment
un fenomen cultural i la cultura neix
i es desenvolupa en l’àmbit de la
societat civil[13].

13. Com ja va afirmar el meu venerat
predecessor Joan Pau II, la
globalització «es presenta amb una
marcada nota d’ambivalència»[14] i,
per tant, ha de ser regida amb
prudent saviesa. D’aquesta saviesa,
forma part el tenir en compte en
primer lloc les exigències dels pobres
de la terra, superant l’escàndol de la
desproporció existent entre els
problemes de la pobresa i les
mesures que els homes adopten per
afrontar-los. La desproporció és
d’ordre cultural i polític, així com
espiritual i moral. En efecte, es
limita sovint a les causes superficials
i instrumentals de la pobresa, sense



referir-se a aquelles que són en el cor
humà, com l’avidesa i l’estretor de
mires. Els problemes del
desenvolupament, de les ajudes i de
la cooperació internacional
s’afronten de vegades com a meres
qüestions tècniques, que
s’exhaureixen a establir estructures,
posar a punt acords sobre preus i
quotes, a assignar subvencions
anònimes, sense que les persones
s’involucrin veritablement. En canvi,
la lluita contra la pobresa requereix
homes i dones que visquin en
profunditat la fraternitat i siguin
capaços d’acompanyar les persones,
famílies i comunitats en el camí d’un
autèntic desenvolupament humà.

Conclusió

14. En l’encíclica Centesimus annus,
Joan Pau II va advertir sobre la
necessitat d’«abandonar una
mentalitat que considera els pobres –
persones i pobles– com un farcell o



com molestos i importuns, àvids de
consumir allò que els altres han
produït». «Els pobres –escriu–
exigeixen el dret de participar i
gaudir dels béns materials i de fer
fructificar la seva capacitat de
treball, creant així un món més just i
més pròsper per a tots»[15]. En el
món global actual, apareix amb més
claredat que només es construeix la
pau si s’assegura la possibilitat d’un
creixement raonable. En efecte, les
tergiversacions dels sistemes injustos
abans o després passen factura a
tots. Per tant, únicament la neciesa
pot induir a construir una casa
daurada, però envoltada del desert o
la degradació. Per si sola, la
globalització és incapaç de construir
la pau, més encara, genera en molts
casos divisions i conflictes. La
globalització posa de manifest més
aviat una necessitat: la d’estar
orientada vers un objectiu de
solidaritat profunda, que tendeixi al
bé de tothom i cadascú. En aquest



sentit, cal veure-la com una ocasió
propícia per realitzar quelcom
important en la lluita contra la
pobresa i per posar a disposició de la
justícia i la pau recursos fins ara
impensables.

15. La Doctrina Social de l'Església
s’ha interessat sempre pels pobres.
Als temps de l’encíclica Rerum
novarum, aquests eren sobretot els
obrers de la nova societat industrial;
en el magisteri social de Pius XI, Pius
XII, Joan XXIII, Pau VI i Joan Pau II
s’han detectat noves formes de
pobresa a mesura que l’horitzó de la
qüestió social s’ampliava, fins a
adquirir dimensions mundials[16].
Aquesta ampliació de la qüestió
social vers la globalitat, cal
considerar-la no sols en el sentit
d’una extensió quantitativa, sinó
també com un aprofundiment
qualitatiu en l’home i en les
necessitats de la família humana. Per
això l'Església, alhora que segueix



amb atenció els actuals fenòmens de
la globalització i la seva incidència
en les pobreses humanes, assenyala
aspectes nous de la qüestió social, no
sols en extensió, sinó també en
profunditat, quan concerneixen a la
identitat de l’home i la seva relació
amb Déu. Són principis de la
doctrina social que tendeixen a
aclarir les relacions entre pobresa i
globalització, i a orientar l’acció cap
a la construcció de la pau. Entre
aquests principis convé recordar
aquí, de manera particular, l’«amor
preferencial pels pobres»[17], a la
llum del primat de la caritat,
testimoniat per tota la tradició
cristiana, començant per la de
l'Església primitiva (cf. Ac 4,32-36;
1Co 16,1; 2Co 8-9; Ga 2,10).

«Que se cenyeixi cadascú a la part
que li correspon», escrivia Lleó XIII
el 1891, afegint: «Pel que fa a
l'Església, mai ni sota cap aspecte
regatejarà el seu esforç»[18]. Aquesta



convicció acompanya també avui el
quefer de l'Església amb els pobres,
en els quals contempla Crist[19],
sentint com ressona en el seu cor el
mandat del Príncep de la pau als
Apòstols: «Vos date illis manducare –
doneu-los vosaltres de menjar» (Lc
9,13). Així doncs, fidel a aquesta
exhortació del seu Senyor, la
comunitat cristiana no deixarà
d’assegurar a tota la família humana
el seu suport a les iniciatives d’una
solidaritat creativa, no sols per
distribuir el superflu, sinó canviant
«sobretot els estils de vida, els
models de producció i de consum, les
estructures consolidades de poder
que regeixen avui la societat»[20].
Per consegüent, al començament
d’un any nou, dirigeixo una calorosa
invitació a cada deixeble de Crist,
així com a tota persona de bona
voluntat, perquè eixampli el seu cor
vers les necessitats dels pobres, fent
quant li sigui concretament possible
per sortir al seu encontre. En efecte,



continua sent incontestablement
vertader l’axioma segons el qual
«combatre la pobresa és construir la
pau».

Vaticà, 8 de desembre de 2008

BENEDICTUS PP. XVI

--------------------------------------------------------------------------------

[1] Missatge per a la Jornada Mundial
de la Pau de 1993, 1.

[2] Pau VI, Carta enc. Populorum
progressio, 19.

[3] Joan Pau II, Carta enc. Sollicitudo
rei socialis, 28.

[4] Joan Pau II, Carta enc. Centesimus
annus, 38.

[5] Cf. Pau VI, Carta enc. Populorum
progressio, 37; Joan Pau II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis, 25.



[6] Carta al Cardenal Renato Rafael
Martino en ocasió del Seminari
Internacional organitzat pel Consell
Pontifici per a la Justícia i la Pau
sobre el tema ‘‘Desarmament,
desenvolupament i pau. Perspectives
per a un desarmament integral''(10
abril 2008): l'Osservatore Romano,
ed. en llengua espanyola (18 abril
2008), p. 3.

[7] Carta enc. Populorum progressio,
87.

[8] Joan Pau II, Carta enc. Centesimus
annus, 58.

[9] Joan Pau II, Discurs a les
associacions cristianes de
treballadors italians (27 abril 2002),
n. 4: l'Osservatore Romano, ed. en
llengua espanyola (10 maig 2002), p.
10.

[10] Joan Pau II, Discurs a
l'Assemblea plenària de l'Acadèmia
Pontifícia de Ciències socials (27 abril



2001), n. 4: l'Osservatore Romano, ed.
en llengua espanyola (11 maig 2001),
p. 4.

[11] Concili Vaticà II, Const. dogm.
Lumen gentium, 1.

[12] Cf. Consell Pontifici per a la
Justícia i la Pau, Compendi de la
Doctrina social de l'Església, 368.

[13] Cf. ibíd., 356.

[14] Discurs a empresaris i sindicats
de treballadors (2 maig 2000), n. 3:
l'Osservatore Romano, ed. en llengua
espanyola (5 maig 2000), p. 7.

[15] Joan Pau II, Carta enc.
Centesimus annus, 28.

[16] Cf. Pau VI, Carta enc. Populorum
progressio, 3.

[17] Joan Pau II, Carta enc. Sollicitudo
rei socialis, 42; Cf. Id. Carta enc.
Centesimus annus, 57.



[18] Lleó XIII, Carta enc. Rerum
novarum, 41.

[19] Cf. Joan Pau II, Carta enc.
Centesimus annus, 58.

[20] Ibíd.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-sa-
santedat-benet-xvi-per-a-la-jornada-
mundial-de-la-pau-2009/ (20/02/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-sa-santedat-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2009/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-sa-santedat-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2009/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-sa-santedat-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2009/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-sa-santedat-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2009/

	Missatge de Sa Santedat Benet XVI per a la Jornada Mundial de la Pau 2009

