
opusdei.org

Missatge de Benet
XVI per a la Jornada
Mundial de la Pau
2011

Com cada any amb motiu de la
Jornada Mundial de la Pau que
se celebra el 1 de gener, el Sant
Pare dirigeix a tots els fidels un
missatge. Aquest any parla de la
llibertat religiosa.

24/01/2011

LA LLIBERTAT RELIGIOSA , CAMÍ
PER A LA PAU



1. En començar un any nou vull fer
arribar a tothom la meva felicitació;
és un desig de serenitat i de
prosperitat, però sobretot de pau.
L’any que acaba també ha estat
marcat lamentablement per
persecucions, per discriminacions,
per terribles actes de violència i
d’intolerància religiosa.

Penso de manera particular en
l’estimada terra de l’Iraq, que en el
camí envers la desitjada estabilitat i
reconciliació, continua sent escenari
de violències i atemptats. Vénen a la
memòria els recents patiments de la
comunitat cristiana, i de manera
especial l’atac vil contra la Catedral
siriocatòlica de la Mare de Déu del
Perpetu Socors a Bagdad, on el 31
d’octubre passat van ser assassinats
dos sacerdots i més de cinquanta
fidels, mentre estaven reunits per a
la celebració de la santa missa. En els
dies posteriors s’han succeït altres
atacs, també a cases privades,



provocant por en la comunitat
cristiana i el desig en molts dels seus
membres d’emigrar per a trobar
millors condicions de vida. Desitjo
manifestar-los la meva proximitat,
així com la de tota l’Església, que s’ha
expressat d’una manera concreta en
la recent Assemblea Especial per a
l’Orient Mitjà del Sínode dels Bisbes,
la qual ha dirigit una paraula
d’encoratjament a les comunitats
catòliques de l’Iraq i de l’Orient Mitjà
per viure la comunió i continuar
donant en aquelles terres un
testimoniatge valent de fe.

Agraeixo vivament als Governs que
s’esforcen per alleujar els sofriments
d’aquests germans en humanitat, i
invito els catòlics a pregar pels seus
germans en la fe, que pateixen
violències i intoleràncies, i a ser
solidaris amb ells. En aquest context,
sento molt viva la necessitat de
compartir amb vosaltres algunes
reflexions sobre la llibertat religiosa,



camí per a la pau. En efecte, hom pot
constatar amb dolor que en algunes
regions del món la professió i
expressió de la pròpia religió
comporta un risc per a la vida i la
llibertat personal. En altres regions
es donen formes més silencioses i
sofisticades de prejudici i d’oposició
envers els creients i els símbols
religiosos. Els cristians són
actualment el grup religiós que
pateix el nombre més gran de
persecucions a causa de la seva fe.
Molts són víctimes cada dia d’ofenses
i viuen sovint amb por per la seva
recerca de la veritat, la seva fe en
Jesucrist i la seva crida sincera
perquè es reconegui la llibertat
religiosa. Hom no pot acceptar,
perquè constitueix una ofensa a Déu
i a la dignitat humana; a més és una
amenaça a la seguretat i a la pau, i
impedeix la realització d’un
desenvolupament humà integral
autèntic. [1]



En efecte, en la llibertat religiosa
s’expressa l’especificitat de la
persona humana, per la qual pot
ordenar la pròpia vida personal i
social a Déu, a la llum de la qual es
comprèn plenament la identitat, el
sentit i la finalitat de la persona.
Negar o limitar de manera arbitrària
aquesta llibertat significa conrear
una visió reductiva de la persona
humana, enfosquir el paper públic
de la religió; significa generar una
societat injusta, que no s’ajusta a la
vertadera naturalesa de la persona
humana; significa fer impossible
l’afirmació d’una pau autèntica i
estable per a tota la família humana .

Per tant, exhorto els homes i dones
de bona voluntat a renovar el seu
compromís per la construcció d’un
món on tothom pugui professar
lliurement la seva religió o la seva fe,
i viure el seu amor a Déu amb tot el
cor, amb tota l’ànima i amb tot el
pensament (cf. Mt 22,37). Aquest és el



sentiment que inspira i guia el
Missatge per a la XLIV Jornada
Mundial de la Pau, dedicat al tema:
«La llibertat religiosa, camí per a la
pau.»

Dret sagrat a la vida i a una vida
espiritual

2. El dret a la llibertat religiosa es
fonamenta en la dignitat mateixa de
la persona humana , [2] la naturalesa
transcendent de la qual no es pot
ignorar o descuidar. Déu va crear
l’home i la dona a imatge i
semblança seva (cf. Gn 1,27). Per
això, tota persona és titular del dret
sagrat a una vida íntegra, també des
del punt de vista espiritual. Si no es
reconeix el propi ser espiritual, sense
l’obertura a la transcendència, la
persona humana es replega sobre
ella mateixa, no assoleix trobar
respostes als interrogants del seu cor
sobre el sentit de la vida, ni
conquerir valors i principis ètics



duradors, i tampoc no assoleix
experimentar una llibertat autèntica
i desenvolupar una societat justa. [3]

La Sagrada Escriptura, en sintonia
amb la nostra mateixa experiència,
revela el valor profund de la dignitat
humana: « Quan miro el cel que han
creat les teves mans, la lluna i els
estels que hi has posat, jo dic: “Què és
l’home, perquè te’n recordis? Què és
un mortal, perquè el tinguis present?
Gairebé n’has fet un déu, l’has coronat
de glòria i dignitat, l'has fet rei de les
coses creades, tot ho has posat sota
els seus peus » (Sl 8,4-7).

Davant la realitat sublim de la
naturalesa humana, podem
experimentar la mateixa sorpresa
del salmista. S'hi manifesta com a
obertura al Misteri, com a capacitat
d’interrogar-se en profunditat sobre
ell mateix i sobre l’origen de
l’univers, com a íntima ressonància
de l’Amor suprem de Déu, principi i



fi de totes les coses, de cada persona i
dels pobles. [4] La dignitat
transcendent de la persona és un
valor essencial de la saviesa
judeocristiana, però, gràcies a la raó,
pot ser reconeguda per tothom.
Aquesta dignitat, entesa com a
capacitat de transcendir la pròpia
materialitat i cercar la veritat, ha de
ser reconeguda com un bé universal,
indispensable per a la construcció
d’una societat orientada a la
realització i plenitud de l’home. El
respecte dels elements essencials de
la dignitat de l’home, com el dret a la
vida i a la llibertat religiosa, és una
condició per a la legitimitat moral de
tota norma social i jurídica.

Llibertat religiosa i respecte
recíproc

3. La llibertat religiosa es troba en
l’origen de la llibertat moral . En
efecte, l’obertura a la veritat i al bé,
l’obertura a Déu, arrelada en la



naturalesa humana, confereix a cada
home dignitat plena, i és garantia del
respecte ple i recíproc entre les
persones. Per tant, la llibertat
religiosa cal entendre-la no sols com
a absència de coacció, sinó abans fins
i tot com a capacitat d’ordenar les
pròpies opcions segons la veritat.

Entre llibertat i respecte hi ha un
vincle inseparable; en efecte, «en
l’exercici de llurs drets, l’individu i
els grups socials són obligats per la
llei moral a tenir en compte tant els
drets dels altres com les pròpies
obligacions envers els altres i el bé
comú de tots». [5]

Una llibertat enemiga o indiferent
respecte a Déu acaba per negar-se
ella mateixa i no garanteix el
respecte ple de l’altre. Una voluntat
que es creu radicalment incapaç de
cercar la veritat i el bé no té raons
objectives i motius per obrar, sinó
aquells que provenen dels seus



interessos momentanis i passatgers;
no té una «identitat» per custodiar i
construir a través les opcions
veritablement lliures i conscients. No
pot, doncs, reclamar el respecte per
part d’altres «voluntats», que també
estan desconnectades del seu ser més
profund, i que poden fer prevaler
altres «raons» o fins i tot cap «raó».
La il·lusió de trobar en el relativisme
moral la clau per a una convivència
pacífica és en realitat l’origen de la
divisió i negació de la dignitat dels
éssers humans. Hom comprèn
llavors la necessitat de reconèixer
una doble dimensió en la unitat de la
persona humana: la religiosa i la 
social . Pel que fa a això, és
inconcebible que els creients «hagin
de suprimir una part d’ells mateixos
—la seva fe— per a ser ciutadans
actius. Mai no hauria de ser
necessari renegar de Déu per a poder
gaudir dels propis drets». [6] La
família, escola de llibertat i de pau



4. Si la llibertat religiosa és camí per
a la pau, l’ educació religiosa és una
via privilegiada que capacita les
noves generacions per a reconèixer
en l’altre el seu germà o germana,
amb els quals camina i col·labora
perquè tots se sentin membres vius
de la mateixa família humana, de la
qual ningú no ha de ser exclòs.

La família fonamentada sobre el
matrimoni, expressió de la unió
íntima i de la complementarietat
entre un home i una dona, s’insereix
en aquest context com la primera
escola de formació i creixement
social, cultural, moral i espiritual
dels fills, que haurien de veure
sempre en el pare i la mare el primer
testimoniatge d’una vida orientada a
la recerca de la veritat i a l’amor de
Déu. Els mateixos pares haurien de
tenir la llibertat de poder transmetre
als fills, sense constriccions i amb
responsabilitat, el seu patrimoni de
fe, de valors i de cultura. La família,



primera cèl·lula de la societat
humana, continua sent l’àmbit
primordial de formació per a unes
relacions harmonioses en tots els
àmbits de la convivència humana,
nacional i internacional. Aquest és el
camí que s’ha de recórrer amb
saviesa per a construir un teixit
social sòlid i solidari, i preparar els
joves perquè, amb un esperit de
comprensió i de pau, assumeixin la
seva responsabilitat en la vida, en
una societat lliure.

Un patrimoni comú

5. Es pot dir que, entre els drets i
llibertats fonamentals arrelats en la
dignitat de la persona, la llibertat
religiosa gaudeix d’un estatut
especial. Quan es reconeix la llibertat
religiosa, la dignitat de la persona
humana es respecta en l'arrel i es
reforcen l’ ethos i les institucions dels
pobles. I viceversa, quan es nega la
llibertat religiosa, quan s’intenta



impedir la professió de la pròpia
religió o fe i viure conforme a elles,
s’ofèn la dignitat humana, alhora que
s’amenaça la justícia i la pau, que es
fonamenten en l’ordre social recte
construït a la llum de la Summa
Veritat i Summe Bé.

La llibertat religiosa significa també,
en aquest sentit, una conquesta de
progrés polític i jurídic . És un bé
essencial: tota persona ha de poder
exercir lliurement el dret a professar
i a manifestar, individualment o
comunitàriament, la seva religió o fe,
tant en públic com en privat, per
l’ensenyament, la pràctica, les
publicacions, el culte o l’observança
dels ritus. No hi hauria d’haver
obstacles si volgués adherir-se
eventualment a una altra religió, o
no professar-ne cap. En aquest
àmbit, l’ordenament internacional
resulta emblemàtic i és una
referència essencial per als Estats, ja
que no consent cap derogació de la



llibertat religiosa, excepte l’exigència
legítima de l’ordre públic just. [7]
L’ordenament internacional, per
tant, reconeix als drets de naturalesa
religiosa el mateix estatus que el dret
a la vida i a la llibertat personal, com
a prova de la seva pertinença al nucli
essencial dels drets de l’home, dels
drets universals i naturals que la llei
humana mai no pot negar.

La llibertat religiosa no és patrimoni
exclusiu dels creients, sinó de tota la
família dels pobles de la terra . És un
element imprescindible d’un Estat de
dret; no es pot negar sense malmetre
al mateix temps els altres drets i
llibertats fonamentals, perquè n’és la
síntesi i el cimal. És un «indicador
per a verificar el respecte de tots els
altres drets humans». [8] Al mateix
temps que afavoreix l’exercici de les
facultats humanes més específiques,
crea les condicions necessàries per
un desenvolupament integral , que
edifica de manera unitària la totalitat



de la persona en totes les seves
dimensions. [9] La dimensió pública
de la religió

6. La llibertat religiosa, com tota
llibertat, encara que prové de l’esfera
personal, es realitza en la relació amb
els altres. Una llibertat sense relació
no és una llibertat completa . La
llibertat religiosa no s’exhaureix en
la simple dimensió individual, sinó
que es realitza en la mateixa
comunitat i en la societat, en
coherència amb l’ésser relacional de
la persona i la naturalesa pública de
la religió.

La relacionalitat és un component
decisiu de la llibertat religiosa, que
impulsa les comunitats dels creients
a practicar la solidaritat amb vista al
bé comú. En aquesta dimensió
comunitària cada persona continua
sent única i irrepetible i, al mateix
temps, es completa i realitza
plenament.



És innegable l’aportació que les
comunitats religioses donen a la
societat. Són moltes les institucions
caritatives i culturals que donen
testimoni del paper constructiu dels
creients en la vida social. Més
important encara és la contribució
ètica de la religió en l’àmbit polític.
No se l’hauria de marginar o
prohibir, sinó considerar-la com una
aportació vàlida per a la promoció
del bé comú. En aquesta perspectiva,
cal esmentar la dimensió religiosa de
la cultura, que al llarg dels segles s’ha
forjat gràcies a la contribució social i,
sobretot, ètica de la religió. Aquesta
dimensió no constitueix de cap
manera una discriminació per als qui
no participen de la fe, sinó que més
aviat reforça la cohesió social, la
integració i la solidaritat.

La llibertat religiosa, força de
llibertat i de civilització: els perills
de la seva instrumentalització



7. La instrumentalització de la
llibertat religiosa per a emmascarar
interessos ocults, com per exemple la
subversió de l’ordre constituït,
l’acumulació de recursos o la retenció
del poder per part d’un grup, pot
provocar danys enormes a la societat.
El fanatisme, el fonamentalisme, les
pràctiques contràries a la dignitat
humana, mai no es poden justificar i
molt menys si es realitzen en nom de
la religió. La professió d’una religió
no es pot instrumentalitzar ni
imposar per la força. És necessari,
doncs, que els Estats i les diferents
comunitats humanes no oblidin mai
que la llibertat religiosa és condició
per a la recerca de la veritat i que la
veritat no s’imposa amb la violència
sinó per «la força de la mateixa
veritat» . [10] En aquest sentit, la
religió és una força positiva i
promotora de la construcció de la
societat civil i política.



Com negar l’aportació de les grans
religions del món al
desenvolupament de la civilització?
La recerca sincera de Déu ha portat a
un major respecte de la dignitat de
l’home. Les comunitats cristianes,
amb el seu patrimoni de valors i
principis, han contribuït molt a fer
que les persones i els pobles hagin
pres consciència de la seva identitat i
dignitat, així com a la conquesta
d’institucions democràtiques i a
l’afirmació dels drets de l’home amb
els respectius deures.

També avui, en una societat cada cop
més globalitzada, els cristians són
cridats a fer la seva aportació
preciosa al compromís fatigós i
apassionant per la justícia, al
desenvolupament humà integral i a
l’ordenació recta de les realitats
humanes, no sols amb un compromís
civil, econòmic i polític responsable,
sinó també amb el testimoniatge de
la seva fe i caritat. L’exclusió de la



religió de la vida pública la priva
d’un espai vital que obre a la
transcendència. Sense aquesta
experiència primària resulta difícil
orientar la societat cap a principis
ètics universals, així com a
l’establiment d’ordenaments
nacionals i internacionals per tal que
els drets i llibertats fonamentals
puguin ser reconeguts i realitzats
plenament, conforme a allò que s’ha
proposat en els objectius de la
Declaració Universal dels drets de
l’home de 1948, encara avui per
desgràcia incomplerts o negats.

Una qüestió de justícia i de
civilització: el fonamentalisme i
l’hostilitat contra els creients
comprometen la laïcitat positiva
dels Estats

8. La mateixa determinació amb què
es condemnen totes les formes de
fanatisme i de fonamentalisme
religiós ha d’animar l’oposició a totes



les formes d’hostilitat contra la
religió, que limiten el paper públic
dels creients en la vida civil i política.

No s’ha d’oblidar que el
fonamentalisme religiós i el laïcisme
són formes especulars i extremes de
rebuig del pluralisme legítim i del
principi de laïcitat . En efecte,
ambdós s'absolutitzen en una visió
reductiva i parcial de la persona
humana, afavorint, en el primer cas,
formes d’integrisme religiós i, en el
segon, de racionalisme. La societat
que vol imposar o, contràriament,
negar la religió amb la violència, és
injusta amb la persona i amb Déu,
però també amb ella mateixa. Déu
crida cap a Ell la humanitat amb un
designi d’amor que, implicant tota la
persona en la seva dimensió natural i
espiritual, reclama una
correspondència en termes de llibertat
i de responsabilitat, amb tot el cor i
l’ésser mateix, individual i
comunitari . Per tant, també la



societat, com a expressió de la
persona i del conjunt de les seves
dimensions constitutives, ha de viure
i organitzar-se de tal manera que
afavoreixi l’obertura a la
transcendència. Per això, les lleis i les
institucions d’una societat no es
poden configurar ignorant la
dimensió religiosa dels ciutadans, o
de manera que en prescindeixi
totalment. A través de l’acció
democràtica de ciutadans conscients
de la seva alta vocació, cal que
esdevinguin commensurables amb
l'ésser de la persona, per a poder
secundar-la en la seva dimensió
religiosa. Pel fet de no ser, aquesta,
una creació de l’Estat, no pot ser
manipulada, sinó que més aviat ha
de ser reconeguda i respectada.

L’ordenament jurídic a tots els
nivells, nacional i internacional,
quan consent o tolera el fanatisme
religiós o antireligiós, no compleix
amb la seva missió, que consisteix en



la tutela i promoció de la justícia i el
dret de cadascú. Aquestes últimes no
poden restar a l’arbitri del legislador
o de la majoria perquè, com ja ho
ensenyava Ciceró, la justícia
consisteix en quelcom més que un
mer acte productor de la llei i la seva
aplicació. Implica el reconeixement
de la dignitat de cadascú , [11] la qual,
sense llibertat religiosa garantida i
viscuda en la seva essència, resulta
mutilada i vexada, exposada al perill
de caure en el predomini dels ídols,
de béns relatius transformats en
absoluts. Tot això exposa la societat
al risc de totalitarismes polítics i
ideològics, que emfatitzen el poder
públic, mentre es menyscaba i coarta
la llibertat de consciència, de
pensament i de religió, com si fossin
rivals.

Diàleg entre institucions civils i
religioses



9. El patrimoni de principis i valors
expressats en una religiositat
autèntica és una riquesa per als
pobles i per al seu ethos . S'adreça
directament a la consciència i a la
raó dels homes i dones, recorda
l’imperatiu de la conversió moral,
motiva el conreu i la pràctica de les
virtuts i la proximitat envers els
altres amb amor, sota el signe de la
fraternitat, com a membres de la
gran família humana. [12]

La dimensió pública de la religió ha
de ser sempre reconeguda,
respectant la laïcitat positiva de les
institucions estatals. Per a aquest fi,
és fonamental un diàleg sa entre les
institucions civils i les religioses per al
desplegament integral de la persona
humana i l’harmonia de la societat.

Viure en l’amor i en la veritat

10. En un món globalitzat,
caracteritzat per societats cada cop
més multiètniques i



multiconfessionals, les grans
religions poden constituir un factor
d’unitat i de pau important per a la
família humana. Sobre la base de les
conviccions religioses respectives i
de la recerca racional del bé comú,
els seus seguidors són cridats a viure
amb responsabilitat el propi
compromís en un context de llibertat
religiosa. En les diverses cultures
religioses, alhora que s’ha de
rebutjar tot allò que va contra la
dignitat de l’home i la dona, s’ha de
tenir en compte el que resulta positiu
per a la convivència civil.

L’espai públic, que la comunitat
internacional posa a disposició de les
religions i de la seva proposta de
«vida bona», afavoreix el sorgiment
d’un criteri compartit de veritat i de
bé, i d’un consens moral,
fonamentals per a una convivència
justa i pacífica. Els líders de les grans
religions, pel seu paper, la seva
influència i la seva autoritat en les



pròpies comunitats, són els primers a
ser cridats a viure en el respecte
recíproc i en el diàleg.

Els cristians, per part seva, són
cridats per la mateixa fe en Déu, Pare
del Senyor Jesucrist, a viure com a
germans que es troben en l’Església i
col·laboren en l’edificació d’un món
on les persones i els pobles « no seran
dolents ni faran mal […], perquè el
país serà ple del coneixement del
Senyor, com l’aigua cobreix la conca
del mar » (cf. Is 11,9).

El diàleg com a recerca en comú

11. El diàleg entre els seguidors de
les diferents religions constitueix per
a l’Església un instrument important
per a col·laborar amb totes les
comunitats religioses al bé comú.
L’Església no rebutja res del que en
les diferents religions és vertader i
sant. «Considera amb respecte sincer
aquelles formes d’actuar i de viure,
aquells preceptes i doctrines que, tot



i apartar-se en molts punts d’allò que
ella sosté i proposa, en força ocasions
transmeten un raig d’aquella Veritat
que il·lumina tots els homes.» [13]
Amb això no es vol assenyalar el camí
del relativisme o del sincretisme
religiós . L’Església, en efecte,
«anuncia, […] i té obligació de
proclamar sense treva Crist, que és
“el camí, la veritat i la vida” (Jn 14,6),
en el qual els homes troben la
plenitud de la vida religiosa i en el
qual Déu ha reconciliat amb si
mateix totes les coses». [14] Però això
no exclou el diàleg i la recerca
comuna de la veritat en els diferents
àmbits vitals, perquè, com afirma
sovint sant Tomàs, «tota veritat,
independentment de qui la digui, ve
de l’Esperit Sant». [15]

L’any 2011 es complirà el 25è
aniversari de la Jornada mundial de
pregària per la pau, que va ser
convocada a Assís pel venerable Joan
Pau II, el 1986. En aquella ocasió, els



líders de les grans religions del món
van testimoniar que les religions són
un factor d’unió i de pau, no de
divisió i de conflicte. El record
d’aquella experiència és un motiu
d’esperança en un futur en què tots
els creients se sentin i siguin
autèntics treballadors per la justícia i
la pau.

Veritat moral en la política i en la
diplomàcia

12. La política i la diplomàcia
haurien de contemplar el patrimoni
moral i espiritual que ofereixen les
grans religions del món, per a
reconèixer i afirmar aquelles
veritats, principis i valors universals
que no poden negar-se sense negar la
dignitat de la persona humana. Però,
¿què significa, de manera pràctica,
promoure la veritat moral en el món
de la política i de la diplomàcia?
Significa actuar de manera
responsable sobre la base del



coneixement objectiu i íntegre dels
fets; vol dir desarticular aquelles
ideologies polítiques que acaben per
suplantar la veritat i la dignitat
humana, i promouen falsos valors
amb el pretext de la pau, del
desenvolupament i dels drets
humans; significa afavorir un
compromís constant per a
fonamentar la llei positiva sobre els
principis de la llei natural. [16] Tot
això és necessari i coherent amb el
respecte de la dignitat i el valor de la
persona humana, ratificat pels
pobles de la terra en la Carta de
l’Organització de les Nacions Unides
de 1945, que presenta valors i
principis morals universals com a
referència per a les normes,
institucions i sistemes de convivència
en l’àmbit nacional i internacional.

Més enllà de l’odi i del prejudici

13. Malgrat els ensenyaments de la
història i l’esforç dels Estats, de les



organitzacions internacionals a
nivell mundial i local, de les
organitzacions no governamentals i
de tots els homes i dones de bona
voluntat, que cada dia s’esforcen per
tutelar els drets i llibertats
fonamentals, es continuen constatant
en el món persecucions,
discriminacions, actes de violència i
d’intolerància per motius religiosos.
Particularment a l’Àsia i a l’Àfrica, les
víctimes són principalment membres
de les minories religioses, als quals
s’impedeix de professar lliurement o
canviar la seva religió mitjançant la
intimidació i la violació dels drets, de
les llibertats fonamentals i dels béns
essencials, arribant fins i tot a la
privació de la llibertat personal o de
la vida mateixa.

Com ja ho he afirmat, es donen
també formes més sofisticades
d’hostilitat contra la religió, que en
els països occidentals s’expressen a
vegades renegant de la història i dels



símbols religiosos, en els quals es
reflecteixen la identitat i la cultura
de la majoria dels ciutadans. Són
formes que fomenten sovint l’odi i el
prejudici, i que no coincideixen amb
una visió serena i equilibrada del
pluralisme i de la laïcitat de les
institucions, a més del risc per a les
noves generacions de perdre el
contacte amb el preciós patrimoni
espiritual dels seus països.

La defensa de la religió passa a
través de la defensa dels drets i de les
llibertats de les comunitats religioses.
Que els líders de les grans religions
del món i els responsables de les
nacions renovin el compromís per la
promoció i la tutela de la llibertat
religiosa, en particular per la defensa
de les minories religioses, que no
constitueixen una amenaça contra la
identitat de la majoria, sinó que, al
contrari, són una oportunitat per al
diàleg i l’enriquiment cultural
recíproc. La seva defensa representa



la manera ideal per a consolidar
l’esperit de benevolència, d’obertura
i de reciprocitat amb què es tutelen
els drets i llibertats fonamentals a
totes les àrees i regions del món.

La llibertat religiosa en el món

14. Per últim, m'adreço a les
comunitats cristianes que sofreixen
persecucions, discriminacions, actes
de violència i intolerància, en
particular a l’Àsia, a l’Àfrica, a
l’Orient Mitjà i especialment a Terra
Santa, lloc escollit i beneït per Déu.
Alhora que els renovo el meu afecte
paternal i els asseguro la meva
pregària, demano a tots els
responsables que actuïn
promptament per a posar fi a
qualsevol atropellament contra els
cristians que viuen en aquestes
regions. Que els deixebles de Crist no
es desanimin davant les adversitats
actuals, perquè el testimoniatge de



l’evangeli és i serà sempre un signe de
contradicció .

Meditem en el nostre cor les paraules
del Senyor Jesús: «Feliços els humils:
ells posseiran la terra! . Feliços els qui
tenen fam i set de ser justos, Déu els
saciarà!. […] Feliços vosaltres quan,
per causa meva, us insultaran, us
perseguiran i escamparan contra
vosaltres tota mena de calúmnies.
Alegreu-vos-en i celebreu-ho, perquè
la vostra recompensa és gran en el cel
» (Mt 5,5-12). Renovem, doncs, «el
compromís d’indulgència i de perdó
que hem adquirit, i que invoquem en
el Pater Noster , en posar nosaltres
mateixos la condició i la mesura de la
misericòrdia que volem obtenir:
“Perdoneu les nostres culpes així
com nosaltres perdonem els nostres
deutors” (Mt 6,12)». [17] La violència
no es venç amb la violència. Que el
nostre crit de dolor vagi sempre
acompanyat per la fe, l’esperança i el
testimoniatge de l’amor de Déu.



Expresso també el meu desig que a
Occident, especialment a Europa,
cessin l’hostilitat i els prejudicis
contra els cristians, pel simple fet
que intenten orientar la seva vida en
coherència amb els valors i principis
continguts en l’evangeli. Que Europa
sàpiga més aviat reconciliar-se amb
les seves arrels cristianes, que són
fonamentals per a comprendre el
paper que ha tingut, que té i que vol
tenir en la història; d’aquesta manera
sabrà experimentar la justícia, la
concòrdia i la pau, conreant un
diàleg sincer amb tots els pobles.

La llibertat religiosa, camí per a la
pau

15. El món té necessitat de Déu. Té
necessitat de valors ètics i espirituals,
universals i compartits, i la religió
pot contribuir de manera preciosa a
la seva recerca, per a la construcció
d’un ordre social just i pacífic, a
nivell nacional i internacional.



La pau és un do de Déu i al mateix
temps un projecte a realitzar, però
que mai no es complirà totalment .
Una societat reconciliada amb Déu és
més a prop de la pau, que no és la
simple absència de la guerra, ni el
mer fruit del predomini militar o
econòmic, ni de bon tros d’astúcies
enganyoses o d’hàbils
manipulacions. La pau,
contràriament, és el resultat d’un
procés de purificació i elevació
cultural, moral i espiritual de cada
persona i cada poble, en el qual la
dignitat humana és respectada
plenament. Convido tots els qui
desitgen ser constructors de pau, i
sobretot els joves, a escoltar la pròpia
veu interior, per trobar en Déu
referència segura per a la conquesta
d’una autèntica llibertat, la força
inesgotable per a orientar el món
amb un esperit nou, capaç de no
repetir els errors del passat. Com ho
ensenya el servent de Déu Pau VI, a
la saviesa i clarividència del qual es



deu la institució de la Jornada
Mundial de la Pau: «En primer lloc,
cal donar a la pau altres armes que
no siguin les destinades a matar i a
exterminar la humanitat. Són
necessàries, sobretot, les armes
morals, que donen força i prestigi al
dret internacional; primerament, la
d’observar els pactes.» [18] La
llibertat religiosa és una arma
autèntica de la pau, amb una missió
històrica i profètica . En efecte, ella
valora i fa fructificar les qualitats i
potencialitats més profundes de la
persona humana, capaces de canviar
i millorar el món. Ella permet
alimentar l’esperança en un futur de
justícia i de pau, també davant les
greus injustícies i misèries materials
i morals. Que tots els homes i les
societats, en tots els àmbits i angles
de la Terra, puguin experimentar
aviat la llibertat religiosa, camí per a
la pau .

Benedictus pp XVI



Vaticà, 8 de desembre de 2010

................................................................

[1] Cf. Carta Enc. Caritas in veritate ,
29.55-57.

[2] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl. 
Dignitatis humanæ , sobre la llibertat
religiosa, 2.

[3] Cf. Cart. enc. Caritas in veritate ,
78.

[4] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl. 
Nostra ætate , sobre les relacions de
l’Església amb les religions no
cristianes, 1.

[5] Ibíd ., Decl. Dignitatis humanæ ,
sobre la llibertat religiosa, 7.

[6] Discurs a l’Assemblea General de
l’Organització de les Nacions Unides
(18 abril 2008); AAS 100 (2008), 337.



[7] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl. 
Dignitatis humanæ , sobre la llibertat
religiosa, 2.

[8] Joan Pau II, Discurs a l’Assemblea
de l’Organització per a la seguretat i
la cooperació a Europa (OSCE), (10
octubre 2003), 1: AAS 96 (2004), 111.

[9] Cf. Carta Enc. Caritas in veritate ,
11.

[10] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl. 
Dignitatis humanæ , sobre la llibertat
religiosa, 1.

[11] Cf. Ciceró, De inventione , II, 160.

[12] Cf. Discurs als representants
d’altres religions del Regne Unit (17
setembre 2010): L’Osservatore
Romano (18 setembre 2010), 12.

[13] Conc. Ecum. Vat. II, Decl. Nostra
ætate , sobre les relacions de
l’Església envers les religions no
cristianes, 2.



[14] Ibíd .

[15] Super evangelium Joannis , I, 3.

[16] Cf. Discurs a les autoritats civils i
al Cos diplomàtic a Xipre (5 juny
2010): L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola, 13 juny 2010, 6;
Comissió Teològica Internacional, A
la recerca d’una ètica universal: nova
mirada sobre la llei natural , Ciutat
del Vaticà 2009.

[17] Pau VI, Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 1976: AAS 67
(1975), 671.

[18] Ibíd ., 668.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-
benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-

la-pau-2011/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2011/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2011/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2011/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2011/

	Missatge de Benet XVI per a la Jornada Mundial de la Pau 2011

