opusdei.org

Missatge de Benet
XVI per a la Jornada
Mundial de la Pau
2011

Com cada any amb motiu de la
Jornada Mundial de la Pau que
se celebra el 1 de gener, el Sant
Pare dirigeix a tots els fidels un
missatge. Aquest any parla de la
llibertat religiosa.

24/01/2011

LA LLIBERTAT RELIGIOSA , CAMI
PER A LA PAU



1. En comengar un any nou vull fer
arribar a tothom la meva felicitacio;
és un desig de serenitat i de
prosperitat, pero sobretot de pau.
[’any que acaba també ha estat
marcat lamentablement per
persecucions, per discriminacions,
per terribles actes de violencia i
d’intolerancia religiosa.

Penso de manera particular en
I’estimada terra de I'Iraq, que en el
cami envers la desitjada estabilitat i
reconciliacio, continua sent escenari
de violencies i atemptats. Vénen a la
memoria els recents patiments de la
comunitat cristiana, 1 de manera
especial ’atac vil contra la Catedral
siriocatolica de la Mare de Déu del
Perpetu Socors a Bagdad, on el 31
d’octubre passat van ser assassinats
dos sacerdots i més de cinquanta
fidels, mentre estaven reunits per a
la celebracio6 de la santa missa. En els
dies posteriors s’han succeit altres
atacs, també a cases privades,



provocant por en la comunitat
cristiana i el desig en molts dels seus
membres d’emigrar per a trobar
millors condicions de vida. Desitjo
manifestar-los la meva proximitat,
aixi com la de tota ’Església, que s’ha
expressat d’una manera concreta en
la recent Assemblea Especial per a
I’Orient Mitja del Sinode dels Bisbes,
la qual ha dirigit una paraula
d’encoratjament a les comunitats
catoliques de I'Iraq i de I’Orient Mitja
per viure la comunio i continuar
donant en aquelles terres un
testimoniatge valent de fe.

Agraeixo vivament als Governs que
s’esforcen per alleujar els sofriments
d’aquests germans en humanitat, i
invito els catolics a pregar pels seus
germans en la fe, que pateixen
violencies i intolerancies, i a ser
solidaris amb ells. En aquest context,
sento molt viva la necessitat de
compartir amb vosaltres algunes
reflexions sobre la llibertat religiosa,



cami per a la pau. En efecte, hom pot
constatar amb dolor que en algunes
regions del mon la professio i
expressio de la propia religio
comporta un risc per a la vidaila
llibertat personal. En altres regions
es donen formes més silencioses i
sofisticades de prejudici i d’oposicio
envers els creients i els simbols
religiosos. Els cristians son
actualment el grup religiés que
pateix el nombre més gran de
persecucions a causa de la seva fe.
Molts son victimes cada dia d’ofenses
i viuen sovint amb por per la seva
recerca de la veritat, la seva fe en
Jesucrist i la seva crida sincera
perque es reconegui la llibertat
religiosa. Hom no pot acceptar,
perque constitueix una ofensa a Déu
iala dignitat humana; a més és una
amenaca a la seguretatiala pau, 1
impedeix la realitzacio d’'un
desenvolupament huma integral
autentic. [1]



En efecte, en la llibertat religiosa
s’expressa l’especificitat de la
persona humana, per la qual pot
ordenar la propia vida personal i
social a Déu, a la llum de la qual es
compren plenament la identitat, el
sentit i la finalitat de la persona.
Negar o limitar de manera arbitraria
aquesta llibertat significa conrear
una visio reductiva de la persona
humana, enfosquir el paper public
de la religio; significa generar una
societat injusta, que no s’ajusta a la
vertadera naturalesa de la persona
humana; significa fer impossible
Pafirmacio d’'una pau autentica i
estable per a tota la familia humana .

Per tant, exhorto els homes i dones
de bona voluntat a renovar el seu
compromis per la construccio d’'un
mon on tothom pugui professar
lliurement la seva religi6 o la seva fe,
iviure el seu amor a Déu amb tot el
cor, amb tota I’anima i amb tot el
pensament (cf. Mt 22,37). Aquest és el



sentiment que inspira i guia el
Missatge per a la XLIV Jornada
Mundial de la Pau, dedicat al tema:
«La llibertat religiosa, cami per a la
pau.»

Dret sagrat a la vida i a una vida
espiritual

2. Eldret a la llibertat religiosa es
fonamenta en la dignitat mateixa de
la persona humana , [2] 1a naturalesa
transcendent de la qual no es pot
ignorar o descuidar. Déu va crear
I’home ila dona a imatge i
semblanca seva (cf. Gn 1,27). Per
aixo, tota persona és titular del dret
sagrat a una vida integra, també des
del punt de vista espiritual. Si no es
reconeix el propi ser espiritual, sense
Iobertura a la transcendencia, la
persona humana es replega sobre
ella mateixa, no assoleix trobar
respostes als interrogants del seu cor
sobre el sentit de la vida, ni
conquerir valors i principis etics



duradors, i tampoc no assoleix
experimentar una llibertat auténtica
i desenvolupar una societat justa. [3]

La Sagrada Escriptura, en sintonia
amb la nostra mateixa experiencia,
revela el valor profund de la dignitat
humana: « Quan miro el cel que han
creat les teves mans, la lluna i els
estels que hi has posat, jo dic: “Qué és
I’home, perqué te’n recordis? Que és
un mortal, perque el tinguis present?
Gairebé n’has fet un déu, ’has coronat
de gloria i dignitat, l'has fet rei de les
coses creades, tot ho has posat sota
els seus peus » (Sl 8,4-7).

Davant la realitat sublim de la
naturalesa humana, podem
experimentar la mateixa sorpresa
del salmista. S'hi manifesta com a
obertura al Misteri, com a capacitat
d’interrogar-se en profunditat sobre
ell mateix i sobre I’origen de
I'univers, com a intima ressonancia
de I’Amor suprem de Déu, principi i



fi de totes les coses, de cada persona i
dels pobles. [4] La dignitat
transcendent de la persona és un
valor essencial de la saviesa
judeocristiana, pero, gracies a la rao,
pot ser reconeguda per tothom.
Aquesta dignitat, entesa com a
capacitat de transcendir la propia
materialitat i cercar la veritat, ha de
ser reconeguda com un bé universal,
indispensable per a la construccio
d’una societat orientada a la
realitzacio i plenitud de ’home. El
respecte dels elements essencials de
la dignitat de 'home, com el dret a la
vida i a la llibertat religiosa, és una
condicio per a la legitimitat moral de
tota norma social i juridica.

Llibertat religiosa i respecte
reciproc

3. La llibertat religiosa es troba en
Porigen de la llibertat moral . En
efecte, 'obertura a la veritat i al bé,
I’obertura a Déu, arrelada en la



naturalesa humana, confereix a cada
home dignitat plena, i és garantia del
respecte ple i reciproc entre les
persones. Per tant, la llibertat
religiosa cal entendre-la no sols com
a absencia de coaccio, siné abans fins
i tot com a capacitat d’ordenar les
propies opcions segons la veritat.

Entre llibertat i respecte hi ha un
vincle inseparable; en efecte, «en
I’exercici de llurs drets, I'individu i
els grups socials son obligats per la
llei moral a tenir en compte tant els
drets dels altres com les propies
obligacions envers els altres i el bé
comu de tots». [5]

Una llibertat enemiga o indiferent
respecte a Déu acaba per negar-se
ella mateixa i no garanteix el
respecte ple de I’altre. Una voluntat
que es creu radicalment incapacg de
cercar la veritat i el bé no té raons
objectives i motius per obrar, sind
aquells que provenen dels seus



interessos momentanis i passatgers;
no té una «identitat» per custodiar i
construir a través les opcions
veritablement lliures i conscients. No
pot, doncs, reclamar el respecte per
part d’altres «voluntats», que també
estan desconnectades del seu ser més
profund, i que poden fer prevaler
altres «raons» o fins i tot cap «rao».
La il-lusi6 de trobar en el relativisme
moral la clau per a una convivéncia
pacifica és en realitat ’origen de la
divisio i negacio de la dignitat dels
éssers humans. Hom compren
llavors la necessitat de reconéixer
una doble dimensio en la unitat de la
persona humana: la religiosa i la
social . Pel que fa a aixo, és
inconcebible que els creients «hagin
de suprimir una part d’ells mateixos
—1la seva fe— per a ser ciutadans
actius. Mai no hauria de ser
necessari renegar de Déu per a poder
gaudir dels propis drets». [6] La
familia, escola de llibertat i de pau



4. Sila llibertat religiosa és cami per
a la pau, I’ educacio religiosa és una
via privilegiada que capacita les
noves generacions per a reconeixer
en l’altre el seu germa o germana,
amb els quals camina i col-labora
perque tots se sentin membres vius
de la mateixa familia humana, de la
qual ningu no ha de ser exclos.

La familia fonamentada sobre el
matrimoni, expressio de la unié
intima i de la complementarietat
entre un home i una dona, s’insereix
en aquest context com la primera
escola de formacio i creixement
social, cultural, moral i espiritual
dels fills, que haurien de veure
sempre en el pare i la mare el primer
testimoniatge d’'una vida orientada a
la recerca de la veritatia ’amor de
Déu. Els mateixos pares haurien de
tenir la llibertat de poder transmetre
als fills, sense constriccions i amb
responsabilitat, el seu patrimoni de
fe, de valors i de cultura. La familia,



primera cel-lula de la societat
humana, continua sent I’ambit
primordial de formacio per a unes
relacions harmonioses en tots els
ambits de la convivencia humana,
nacional i internacional. Aquest és el
cami que s’ha de recdrrer amb
saviesa per a construir un teixit
social solid i solidari, 1 preparar els
joves perque, amb un esperit de
comprensio i de pau, assumeixin la
seva responsabilitat en la vida, en
una societat lliure.

Un patrimoni comu

5. Es pot dir que, entre els drets i
llibertats fonamentals arrelats en la
dignitat de la persona, la llibertat
religiosa gaudeix d’un estatut
especial. Quan es reconeix la llibertat
religiosa, la dignitat de la persona
humana es respecta en l'arrel i es
reforcen I’ ethos i les institucions dels
pobles. I viceversa, quan es nega la
llibertat religiosa, quan s’intenta



impedir la professio de la propia
religid o fe i viure conforme a elles,
s’ofén la dignitat humana, alhora que
s’amenaca la justicia i la pau, que es
fonamenten en I’ordre social recte
construit a la llum de la Summa
Veritat i Summe Bé.

La llibertat religiosa significa també,
en aquest sentit, una conquesta de
progrés politic i juridic . Es un bé
essencial: tota persona ha de poder
exercir lliurement el dret a professar
1 a manifestar, individualment o
comunitariament, la seva religio o fe,
tant en public com en privat, per
I’ensenyament, la practica, les
publicacions, el culte o ’observanca
dels ritus. No hi hauria d’haver
obstacles si volgués adherir-se
eventualment a una altra religid, o
no professar-ne cap. En aquest
ambit, ’'ordenament internacional
resulta emblematic i és una
referencia essencial per als Estats, ja
que no consent cap derogacio de la



llibertat religiosa, excepte I’exigencia
legitima de I’ordre public just. [7]
L’ordenament internacional, per
tant, reconeix als drets de naturalesa
religiosa el mateix estatus que el dret
a la vida i a la llibertat personal, com
a prova de la seva pertinenca al nucli
essencial dels drets de ’home, dels
drets universals i naturals que la llei
humana mai no pot negar.

La llibertat religiosa no és patrimoni
exclusiu dels creients, sino de tota la
familia dels pobles de la terra . Es un
element imprescindible d’un Estat de
dret; no es pot negar sense malmetre
al mateix temps els altres drets i
llibertats fonamentals, perqué n’és la
sintesi i el cimal. Es un «indicador
per a verificar el respecte de tots els
altres drets humans». [8] Al mateix
temps que afavoreix ’exercici de les
facultats humanes més especifiques,
crea les condicions necessaries per
un desenvolupament integral , que
edifica de manera unitaria la totalitat



de la persona en totes les seves
dimensions. [9] La dimensio publica
de la religio

6. La llibertat religiosa, com tota
llibertat, encara que prové de lesfera
personal, es realitza en la relacio amb
els altres. Una llibertat sense relacio
no és una llibertat completa . La
llibertat religiosa no s’exhaureix en
la simple dimensi¢ individual, sino
que es realitza en la mateixa
comunitat i en la societat, en
coheréencia amb I’ésser relacional de
la persona i la naturalesa publica de
la religio.

La relacionalitat és un component
decisiu de la llibertat religiosa, que
impulsa les comunitats dels creients
a practicar la solidaritat amb vista al
bé comu. En aquesta dimensio
comunitaria cada persona continua
sent unica i irrepetible i, al mateix
temps, es completa i realitza
plenament.



Es innegable ’aportacié que les
comunitats religioses donen a la
societat. SOn moltes les institucions
caritatives i culturals que donen
testimoni del paper constructiu dels
creients en la vida social. Més
important encara és la contribucio
etica de la religio en ’ambit politic.
No se ’hauria de marginar o
prohibir, sind considerar-la com una
aportacio valida per a la promoci6
del bé comu. En aquesta perspectiva,
cal esmentar la dimensio religiosa de
la cultura, que al llarg dels segles s’ha
forjat gracies a la contribucio social i,
sobretot, etica de la religio. Aquesta
dimensid no constitueix de cap
manera una discriminacio per als qui
no participen de la fe, sin6 que més
aviat reforca la cohesio social, la
integracio i la solidaritat.

La llibertat religiosa, forca de
llibertat i de civilitzacio: els perills
de la seva instrumentalitzacio



7. La instrumentalitzacio de la
llibertat religiosa per a emmascarar
interessos ocults, com per exemple la
subversio de Uordre constituit,
Pacumulacio de recursos o la retencio
del poder per part d’un grup, pot
provocar danys enormes a la societat.
El fanatisme, el fonamentalisme, les
practiques contraries a la dignitat
humana, mai no es poden justificar i
molt menys si es realitzen en nom de
la religio. La professio d’'una religio
no es pot instrumentalitzar ni
imposar per la for¢a. Es necessari,
doncs, que els Estats i les diferents
comunitats humanes no oblidin mai
que la llibertat religiosa és condicio
per a larecerca de la veritat i que la
veritat no s’imposa amb la violéncia
sino per «la for¢a de la mateixa
veritat» . [10] En aquest sentit, la
religid és una forga positiva i
promotora de la construccio de la
societat civil i politica.



Com negar I’aportacio6 de les grans
religions del mon al
desenvolupament de la civilitzacié?
La recerca sincera de Déu ha portat a
un major respecte de la dignitat de
I’home. Les comunitats cristianes,
amb el seu patrimoni de valors i
principis, han contribuit molt a fer
que les persones i els pobles hagin
pres consciencia de la seva identitat i
dignitat, aixi com a la conquesta
d’institucions democratiques i a
I’afirmacio dels drets de I’home amb
els respectius deures.

També avui, en una societat cada cop
més globalitzada, els cristians son
cridats a fer la seva aportacio
preciosa al compromis fatigos i
apassionant per la justicia, al
desenvolupament huma integral i a
I’ordenacio recta de les realitats
humanes, no sols amb un compromis
civil, economic i politic responsable,
sind també amb el testimoniatge de
la seva fe i caritat. L’exclusio de la



religio de la vida publica la priva
d’un espai vital que obre a la
transcendencia. Sense aquesta
experiéncia primaria resulta dificil
orientar la societat cap a principis
etics universals, aixi com a
I’establiment d’ordenaments
nacionals i internacionals per tal que
els drets i llibertats fonamentals
puguin ser reconeguts i realitzats
plenament, conforme a allo que s’ha
proposat en els objectius de la
Declaracio Universal dels drets de
I’home de 1948, encara avui per
desgracia incomplerts o negats.

Una qiiestio de justicia i de
civilitzacio: el fonamentalisme i
I’hostilitat contra els creients
comprometen la laicitat positiva
dels Estats

8. La mateixa determinacio amb que
es condemnen totes les formes de
fanatisme i de fonamentalisme
religids ha d’animar ’oposicio a totes



les formes d’hostilitat contra la
religid, que limiten el paper public
dels creients en la vida civil i politica.

No s’ha d’oblidar que el
fonamentalisme religios i el laicisme
son formes especulars i extremes de
rebuig del pluralisme legitim i del
principi de laicitat . En efecte,
ambdos s'absolutitzen en una visio
reductiva i parcial de la persona
humana, afavorint, en el primer cas,
formes d’integrisme religios i, en el
segon, de racionalisme. La societat
que vol imposar o, contrariament,
negar la religio amb la violéncia, és
injusta amb la persona i amb Déu,
pero també amb ella mateixa. Déu
crida cap a Ell la humanitat amb un
designi d’amor que, implicant tota la
persona en la seva dimensio natural i
espiritual, reclama una
correspondencia en termes de llibertat
i de responsabilitat, amb tot el cor i
I’ésser mateix, individual i
comunitari . Per tant, també la



societat, com a expressio de la
persona i del conjunt de les seves
dimensions constitutives, ha de viure
1 organitzar-se de tal manera que
afavoreixi ’obertura a la
transcendencia. Per aixo, les lleis i les
institucions d’una societat no es
poden configurar ignorant la
dimensio religiosa dels ciutadans, o
de manera que en prescindeixi
totalment. A través de I’accio
democratica de ciutadans conscients
de la seva alta vocacio, cal que
esdevinguin commensurables amb
I'ésser de la persona, per a poder
secundar-la en la seva dimensid
religiosa. Pel fet de no ser, aquesta,
una creacio de I’Estat, no pot ser
manipulada, siné que meés aviat ha
de ser reconeguda i respectada.

L’ordenament juridic a tots els
nivells, nacional i internacional,
quan consent o tolera el fanatisme
religids o antireligids, no compleix
amb la seva missio, que consisteix en



la tutela i promocio de la justiciaiel
dret de cadascu. Aquestes ultimes no
poden restar a ’arbitri del legislador
o de la majoria perqué, com ja ho
ensenyava Cicero, la justicia
consisteix en quelcom més que un
mer acte productor de la llei i la seva
aplicacio. Implica el reconeixement
de la dignitat de cadascu , [11] 1a qual,
sense llibertat religiosa garantida i
viscuda en la seva esséncia, resulta
mutilada i vexada, exposada al perill
de caure en el predomini dels idols,
de béns relatius transformats en
absoluts. Tot aix0 exposa la societat
al risc de totalitarismes politics i
ideologics, que emfatitzen el poder
public, mentre es menyscaba i coarta
la llibertat de consciéncia, de
pensament i de religid, com si fossin
rivals.

Dialeg entre institucions civils i
religioses



9. El patrimoni de principis i valors
expressats en una religiositat
autentica és una riquesa per als
pobles i per al seu ethos . S'adreca
directament a la consciénciaia la
rad dels homes i dones, recorda
I'imperatiu de la conversio moral,
motiva el conreu ila practica de les
virtuts i la proximitat envers els
altres amb amor, sota el signe de la
fraternitat, com a membres de la
gran familia humana. [12]

La dimensio publica de la religio ha
de ser sempre reconeguda,
respectant la laicitat positiva de les
institucions estatals. Per a aquest fi,
és fonamental un dialeg sa entre les
institucions civils i les religioses per al
desplegament integral de la persona
humana i I’harmonia de la societat.

Viure en ’amor i en la veritat

10. En un mon globalitzat,
caracteritzat per societats cada cop
més multietniques i



multiconfessionals, les grans
religions poden constituir un factor
d’unitat i de pau important per a la
familia humana. Sobre la base de les
conviccions religioses respectives i
de la recerca racional del bé comu,
els seus seguidors son cridats a viure
amb responsabilitat el propi
compromis en un context de llibertat
religiosa. En les diverses cultures
religioses, alhora que s’ha de
rebutjar tot allo que va contra la
dignitat de 'home ila dona, s’ha de
tenir en compte el que resulta positiu
per a la convivéncia civil.

L’espai public, que la comunitat
internacional posa a disposici6 de les
religions i de la seva proposta de
«vida bona», afavoreix el sorgiment
d’un criteri compartit de veritat i de
bé, i d’un consens moral,
fonamentals per a una convivencia
justa i pacifica. Els liders de les grans
religions, pel seu paper, la seva
influencia i la seva autoritat en les



propies comunitats, son els primers a
ser cridats a viure en el respecte
reciprocien el dialeg.

Els cristians, per part seva, son
cridats per la mateixa fe en Déu, Pare
del Senyor Jesucrist, a viure com a
germans que es troben en UEsglésia i
col-laboren en ledificacio d’un mon
on les persones i els pobles « no seran
dolents ni faran mal [...], perqué el
pais sera ple del coneixement del
Senyor, com laigua cobreix la conca
del mar » (cf. Is 11,9).

El dialeg com a recerca en comu

11. El dialeg entre els seguidors de
les diferents religions constitueix per
a I’Església un instrument important
per a col-laborar amb totes les
comunitats religioses al bé comu.
L’Església no rebutja res del que en
les diferents religions és vertader i
sant. «Considera amb respecte sincer
aquelles formes d’actuar i de viure,
aquells preceptes i doctrines que, tot



1 apartar-se en molts punts d’allo que
ella sosté i proposa, en forcga ocasions
transmeten un raig d’aquella Veritat
que il-lumina tots els homes.» [13]
Amb aixo no es vol assenyalar el cami
del relativisme o del sincretisme
religios . L’Església, en efecte,
«anuncia, [...] i té obligacio de
proclamar sense treva Crist, que és
“el cami, la veritat i la vida” (Jn 14,6),
en el qual els homes troben la
plenitud de la vida religiosa i en el
qual Déu ha reconciliat amb si
mateix totes les coses». [14] Pero aixo
no exclou el dialeg i la recerca
comuna de la veritat en els diferents
ambits vitals, perque, com afirma
sovint sant Tomas, «tota veritat,
independentment de qui la digui, ve
de I’Esperit Sant». [15]

L’any 2011 es complira el 25¢
aniversari de la Jornada mundial de
pregaria per la pau, que va ser
convocada a Assis pel venerable Joan
Pau II, el 1986. En aquella ocasio, els



liders de les grans religions del mon
van testimoniar que les religions son
un factor d’uni6 i de pau, no de
divisio i de conflicte. El record
d’aquella experiencia és un motiu
d’esperanca en un futur en que tots
els creients se sentin i siguin
autentics treballadors per la justicia i
la pau.

Veritat moral en la politicaien la
diplomacia

12. La politica i la diplomacia
haurien de contemplar el patrimoni
moral i espiritual que ofereixen les
grans religions del mon, per a
reconeixer i afirmar aquelles
veritats, principis i valors universals
que no poden negar-se sense negar la
dignitat de la persona humana. Pero,
ique significa, de manera practica,
promoure la veritat moral en el mén
de la politica i de la diplomacia?
Significa actuar de manera
responsable sobre la base del



coneixement objectiu i integre dels
fets; vol dir desarticular aquelles
ideologies politiques que acaben per
suplantar la veritat i la dignitat
humana, i promouen falsos valors
amb el pretext de la pau, del
desenvolupament i dels drets
humans; significa afavorir un
compromis constant per a
fonamentar la llei positiva sobre els
principis de la llei natural. [16] Tot
aixo és necessari i coherent amb el
respecte de la dignitat i el valor de la
persona humana, ratificat pels
pobles de la terra en la Carta de
I’Organitzacio de les Nacions Unides
de 1945, que presenta valors i
principis morals universals com a
referéncia per a les normes,
institucions i sistemes de conviveéncia
en ’ambit nacional i internacional.

Més enlla de I’odi i del prejudici

13. Malgrat els ensenyaments de la
historia i I’esfor¢ dels Estats, de les



organitzacions internacionals a
nivell mundial i local, de les
organitzacions no governamentals i
de tots els homes i dones de bona
voluntat, que cada dia s’esforcen per
tutelar els drets i llibertats
fonamentals, es continuen constatant
en el mon persecucions,
discriminacions, actes de violencia i
d’intolerancia per motius religiosos.
Particularment a I’Asia i a I’Africa, les
victimes son principalment membres
de les minories religioses, als quals
s’impedeix de professar lliurement o
canviar la seva religié mitjancant la
intimidacio i la violacié dels drets, de
les llibertats fonamentals i dels béns
essencials, arribant fins i tot a la
privacio de la llibertat personal o de
la vida mateixa.

Com ja ho he afirmat, es donen
també formes més sofisticades
d’hostilitat contra la religio, que en
els paisos occidentals s’expressen a
vegades renegant de la historia i dels



simbols religiosos, en els quals es
reflecteixen la identitat i la cultura
de la majoria dels ciutadans. Son
formes que fomenten sovint 'odi i el
prejudici, i que no coincideixen amb
una visio serena i equilibrada del
pluralisme i de la laicitat de les
institucions, a més del risc per a les
noves generacions de perdre el
contacte amb el precids patrimoni
espiritual dels seus paisos.

La defensa de la religio passa a
través de la defensa dels drets i de les
llibertats de les comunitats religioses.
Que els liders de les grans religions
del mon i els responsables de les
nacions renovin el compromis per la
promocio ila tutela de la llibertat
religiosa, en particular per la defensa
de les minories religioses, que no
constitueixen una amenaca contra la
identitat de la majoria, siné que, al
contrari, son una oportunitat per al
dialeg i 'enriquiment cultural
reciproc. La seva defensa representa



la manera ideal per a consolidar
I’esperit de benevoléncia, d’obertura
i de reciprocitat amb que es tutelen
els drets i llibertats fonamentals a
totes les arees i regions del mon.

La llibertat religiosa en el mon

14. Per ultim, m'adreco a les
comunitats cristianes que sofreixen
persecucions, discriminacions, actes
de violéncia i intolerancia, en
particular a I’Asia, a ’Africa, a
I’Orient Mitja i especialment a Terra
Santa, lloc escollit i beneit per Déu.
Alhora que els renovo el meu afecte
paternal i els asseguro la meva
pregaria, demano a tots els
responsables que actuin
promptament per a posar fi a
qualsevol atropellament contra els
cristians que viuen en aquestes
regions. Que els deixebles de Crist no
es desanimin davant les adversitats
actuals, perque el testimoniatge de



Pevangeli és i sera sempre un signe de
contradiccio .

Meditem en el nostre cor les paraules
del Senyor Jesus: «Felicos els humils:
ells posseiran la terra! . Felicos els qui
tenen fam i set de ser justos, Déu els
saciara!. [...] Felicos vosaltres quan,
per causa meva, us insultaran, us
perseguiran i escamparan contra
vosaltres tota mena de calumnies.
Alegreu-vos-en i celebreu-ho, perqué
la vostra recompensa és gran en el cel
» (Mt 5,5-12). Renovem, doncs, «el
compromis d’indulgencia i de perdo
que hem adquirit, i que invoquem en
el Pater Noster , en posar nosaltres
mateixos la condicid i la mesura de la
misericordia que volem obtenir:
“Perdoneu les nostres culpes aixi
com nosaltres perdonem els nostres
deutors” (Mt 6,12)». [17] La violéncia
no es ven¢ amb la violencia. Que el
nostre crit de dolor vagi sempre
acompanyat per la fe, I’esperancaiel
testimoniatge de ’'amor de Déu.



Expresso també el meu desig que a
Occident, especialment a Europa,
cessin I’hostilitat i els prejudicis
contra els cristians, pel simple fet
que intenten orientar la seva vida en
coherencia amb els valors i principis
continguts en ’evangeli. Que Europa
sapiga més aviat reconciliar-se amb
les seves arrels cristianes, que son
fonamentals per a comprendre el
paper que ha tingut, que té i que vol
tenir en la historia; d’aquesta manera
sabra experimentar la justicia, la
concordia i la pau, conreant un
dialeg sincer amb tots els pobles.

La llibertat religiosa, cami per a la
pau

15. El moén té necessitat de Déu. Té
necessitat de valors etics i espirituals,
universals i compartits, i la religio
pot contribuir de manera preciosa a
la seva recerca, per a la construccid
d’un ordre social just i pacific, a
nivell nacional i internacional.



La pau és un do de Déu i al mateix
temps un projecte a realitzar, pero
que mai no es complira totalment .
Una societat reconciliada amb Déu és
més a prop de la pau, que no és la
simple absencia de la guerra, ni el
mer fruit del predomini militar o
economic, ni de bon tros d’astucies
enganyoses o d’habils
manipulacions. La pau,
contrariament, és el resultat d’un
procés de purificacio i elevacio
cultural, moral i espiritual de cada
persona i cada poble, en el qual la
dignitat humana és respectada
plenament. Convido tots els qui
desitgen ser constructors de pau, 1
sobretot els joves, a escoltar la propia
veu interior, per trobar en Déu
referencia segura per a la conquesta
d’una auténtica llibertat, la forca
inesgotable per a orientar el mon
amb un esperit nou, capa¢ de no
repetir els errors del passat. Com ho
ensenya el servent de Déu Pau VI, a
la saviesa i clarividéncia del qual es



deu la institucio de la Jornada
Mundial de la Pau: «En primer lloc,
cal donar a la pau altres armes que
no siguin les destinades a mataria
exterminar la humanitat. S6n
necessaries, sobretot, les armes
morals, que donen forca i prestigi al
dret internacional; primerament, la
d’observar els pactes.» [18] La
llibertat religiosa és una arma
auténtica de la pau, amb una missio
historica i profetica . En efecte, ella
valora i fa fructificar les qualitats i
potencialitats més profundes de la
persona humana, capaces de canviar
i millorar el mon. Ella permet
alimentar I’esperanca en un futur de
justicia i de pau, també davant les
greus injusticies i miseries materials
1 morals. Que tots els homes i les
societats, en tots els ambits i angles
de la Terra, puguin experimentar
aviat la llibertat religiosa, cami per a
la pau .

Benedictus pp XVI



Vatica, 8 de desembre de 2010

[1] Cf. Carta Enc. Caritas in veritate ,
29.55-57.

[2] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl.
Dignitatis humance , sobre la llibertat
religiosa, 2.

[3] Cf. Cart. enc. Caritas in veritate ,
78.

[4] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl.
Nostra eetate , sobre les relacions de
I’Església amb les religions no
cristianes, 1.

[5] Ibid ., Decl. Dignitatis humance ,
sobre la llibertat religiosa, 7.

[6] Discurs a ’Assemblea General de
I’Organitzacio de les Nacions Unides
(18 abril 2008); AAS 100 (2008), 337.



[7] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl.
Dignitatis humance , sobre la llibertat
religiosa, 2.

[8] Joan Pau II, Discurs a I’Assemblea
de I’Organitzacio per a la seguretat i
la cooperacio a Europa (OSCE), (10
octubre 2003), 1: AAS 96 (2004), 111.

[9] Cf. Carta Enc. Caritas in veritate ,
11.

[10] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl.
Dignitatis humance , sobre la llibertat
religiosa, 1.

[11] Cf. Cicero, De inventione, 11, 160.

[12] Cf. Discurs als representants
d’altres religions del Regne Unit (17
setembre 2010): L’Osservatore
Romano (18 setembre 2010), 12.

[13] Conc. Ecum. Vat. II, Decl. Nostra
cetate , sobre les relacions de
I’Església envers les religions no
cristianes, 2.



[14] Ibid .
[15] Super evangelium Joannis , 1, 3.

[16] Cf. Discurs a les autoritats civils i
al Cos diplomatic a Xipre (5 juny
2010): L’Osservatore Romano , ed. en
llengua espanyola, 13 juny 2010, 6;
Comissio Teologica Internacional, A
la recerca d’una ética universal: nova
mirada sobre la llei natural , Ciutat
del Vatica 20009.

[17] Pau VI, Missatge per a la Jornada
Mundial de la Pau 1976: AAS 67
(1975), 671.

[18] Ibid ., 668.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-
benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-
la-pau-2011/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2011/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2011/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2011/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2011/

	Missatge de Benet XVI per a la Jornada Mundial de la Pau 2011

