
opusdei.org

Missatge de Benet
XVI per a la Jornada
Mundial de la Pau
2010

Us oferim el missatge de Benet
XVI per a la Jornada Mundial de
la Pau 2010, que s'ha celebrat el
passat 1 de gener amb el tema:
«Si vols promoure la pau,
protegeix la creació».

28/12/2009

Si vols promoure la pau, protegeix
la creació



Missatge de Sa Santedat Benet XVI
per a la celebració de la Jornada
Mundial de la Pau

1. En ocasió del començament de
l’any nou, voldria dirigir els meus
més fervents desitjos de pau a totes
les comunitats cristianes, als
responsables de les Nacions, als
homes i dones de bona voluntat de
tot el món. El tema que he elegit per
a aquesta XLIII Jornada Mundial de
la Pau és: «Si vols promoure la pau,
protegeix la creació.» El respecte al
que ha estat creat té gran
importància, ja que «la creació és el
començament i el fonament de totes
les obres de Déu», [1] i la seva
salvaguarda s’ha fet avui essencial
per a la convivència pacífica de la
humanitat. En efecte, encara que és
cert que, a causa de la crueltat de
l’home amb l’home, hi ha moltes
amenaces a la pau i a l’autèntic
desenvolupament humà integral —
guerres, conflictes internacionals i



regionals, atemptats terroristes i
violacions dels drets humans—, no
són menys preocupants els perills
causats pel descuit, i fins i tot per
l’abús que es fa de la terra i dels béns
naturals que Déu ens ha donat. Per
aquest motiu, és indispensable que la
humanitat renovi i reforci «aquesta
aliança entre ésser humà i medi
ambient que ha de ser reflex de
l’amor creador de Déu, del qual
procedim i cap al qual caminem». [2]

2. A l’encíclica Caritas in veritate he
subratllat que el desenvolupament
humà integral està estretament
relacionat amb els deures que es
deriven de la relació de l’home amb
l’entorn natural, considerat com un
do de Déu per a tots, l’ús del qual
comporta una responsabilitat
comuna respecte a tota la humanitat,
especialment als pobres i a les
generacions futures. He assenyalat, a
més, que quan es considera la
naturalesa, i l’ésser humà en primer



lloc, simplement com un fruit de
l’atzar o del determinisme evolutiu,
es corre el risc que disminueixi en les
persones la consciència de la
responsabilitat. [3] En canvi, valorar
la creació com un do de Déu a la
humanitat ens ajuda a comprendre
la vocació i el valor de l’home. En
efecte, podem proclamar plens de
sorpresa amb el Salmista: «Quan
miro el cel que han creat les teves
mans, la lluna i els estels que hi has
posat, jo dic: “Què és l’home, perquè
te’n recordis? Què és un mortal,
perquè el tinguis present?”» (Sl
8,4-5). Contemplar la bellesa de la
creació és un estímul per a
reconèixer l’amor del Creador,
aquest amor que «mou el sol i les
altres estrelles». [4]

3. Fa vint anys, en dedicar el
missatge de la Jornada Mundial de la
Pau al tema «Pau amb Déu creador,
pau amb tota la creació», el papa
Joan Pau II va cridar l’atenció sobre



la relació que nosaltres, com a
criatures de Déu, tenim amb
l’univers que ens envolta. «En els
nostres dies augmenta cada cop més
la convicció» —escrivia— «que la pau
mundial està amenaçada, també […]
per la manca del respecte que s’ha de
tenir per la naturalesa», afegint que
la consciència ecològica «no s’ha
d’obstaculitzar, sinó més aviat
afavorir, de manera que es
desenvolupi i maduri trobant una
adequada expressió en programes i
iniciatives concretes». [5] També
altres predecessors meus havien fet
referència anteriorment a la relació
entre l’home i el medi ambient. Pau
VI, per exemple, en ocasió del
vuitantè aniversari de l’encíclica 
Rerum novarum de Lleó XIII, el 1971,
va indicar que «a causa d’una
explotació inconsiderada de la
naturalesa, [l’home] corre el risc de
destruir-la i de ser per la seva part
víctima d’aquesta degradació». I va
afegir també que, en aquest cas, «no



sols l’ambient físic constitueix una
amenaça permanent:
contaminacions i rebutjos, noves
malalties, poder destructor absolut;
és el consorci humà mateix el que
l’home ja no domina, creant
d’aquesta manera per al demà un
ambient que podria resultar-li
intolerable. Problema social
d’envergadura que incumbeix la
família humana tota sencera». [6]

4. Sense entrar en la qüestió de
solucions tècniques específiques,
l’Església, «experta en humanitat», es
preocupa de cridar l’atenció amb
energia sobre la relació entre el
Creador, l’ésser humà i la creació.
L’any 1990, Joan Pau II va parlar de
«crisi ecològica» i, destacant que
aquesta té un caràcter
predominantment ètic, va fer notar
«la urgent necessitat moral d’una
nova solidaritat». [7] Aquesta crida
es fa avui encara més urgent davant
les creixents manifestacions d’una



crisi que seria irresponsable no
prendre en seriosa consideració.
¿Com es pot romandre indiferent
davant els problemes que es deriven
de fenòmens com el canvi climàtic, la
desertificació, el deteriorament i la
pèrdua de productivitat d’àmplies
zones agrícoles, la contaminació dels
rius i de les capes aqüíferes, la
pèrdua de la biodiversitat, l’augment
de successos naturals extrems, la
desforestació de les àrees equatorials
i tropicals? ¿Com es pot descuidar el
creixent fenomen dels anomenats 
pròfugs ambientals , persones que
han d’abandonar l’ambient en què
viuen —i ben sovint també els seus
béns— a causa del seu
deteriorament, per a afrontar els
perills i les incògnites d’un
desplaçament forçat? ¿Com es pot no
reaccionar davant els conflictes
actuals, i davant altres potencials,
relacionats amb l’accés als recursos
naturals? Totes aquestes són
qüestions que tenen una repercussió



profunda en l’exercici dels drets
humans, com per exemple el dret a la
vida, a l’alimentació, a la salut i al
desenvolupament.

5. Això no obstant, s’ha de tenir en
compte que no es pot valorar la crisi
ecològica separant-la de les qüestions
que hi van lligades, ja que està
estretament vinculada al concepte
mateix de desenvolupament i a la
visió de l’home i la seva relació amb
els seus semblants i la creació. Per
tant, resulta sensat fer una revisió
profunda i amb visió de futur del
model de desenvolupament,
reflexionant a més sobre el sentit de
l’economia i la seva finalitat, per a
corregir-ne les disfuncions i
distorsions. Ho exigeix l’estat de salut
ecològica del planeta; ho requereix
també, i sobretot, la crisi cultural i
moral de l’home, els símptomes de la
qual són patents des de fa temps
arreu del món. [8] La humanitat
necessita una profunda renovació



cultural; necessita redescobrir
aquests valors que constitueixen el
fonament sòlid sobre el qual
construir un futur millor per a tots.
Les situacions de crisi que està
actualment travessant —ja siguin de
caràcter econòmic, alimentari,
ambiental o social— són també, en el
fons, crisis morals relacionades entre
elles, les quals obliguen a replantejar
el camí comú dels homes; obliguen,
en particular, a una manera de viure
caracteritzada per la sobrietat i la
solidaritat, amb noves regles i formes
de compromís, recolzant-se amb
confiança i valentia en les
experiències positives que ja s’han
realitzat i rebutjant amb decisió les
negatives. Només d’aquesta manera
la crisi actual es converteix en ocasió
de discerniment i de noves
projeccions.

6. ¿No és cert potser que a l’origen
del que, en sentit còsmic, anomenem 
naturalesa , hi ha «un designi d’amor



i de debò»? El món «no és producte
d’una necessitat qualsevol, d’un destí
cec o de l’atzar […]. Procedeix de la
voluntat lliure de Déu que ha volgut
fer participar les criatures del seu
ser, de la seva saviesa i de la seva
bondat». [9] El llibre del Gènesi ens
remet en les seves primeres pàgines
al projecte sapient del cosmos, fruit
del pensament de Déu, al
començament de les quals se situen
l’home i la dona, creats a imatge i
semblança del Creador per a «omplir
la terra» i «dominar-la» com a
«administradors» de Déu mateix (cf.
Gn 1,28). L’harmonia entre el
Creador, la humanitat i la creació
que descriu la Sagrada Escriptura
s’ha trencat pel pecat d’Adam i Eva,
de l’home i la dona, que van
pretendre posar-se al lloc de Déu,
negant-se a reconèixer-se criatures
seves. La conseqüència és que s’ha
distorsionat també l’encàrrec de
«dominar» la terra, de «conrear-la i
guardar-la», i així va sorgir un



conflicte entre ells i la resta de la
creació (cf. Gn 3,17-19). L’ésser humà
s’ha deixat dominar per l’egoisme,
perdent el sentit del manament de
Déu, i en la seva relació amb la
creació s’ha comportat com a
explotador, volent exercir sobre seu
un domini absolut. Però el veritable
sentit del manament original de Déu,
perfectament clar en el llibre del
Gènesi, no consistia en una simple
concessió d’autoritat, sinó més aviat
en una crida a la responsabilitat.
D’altra banda, la saviesa dels antics
reconeixia que la naturalesa no està
a la nostra disposició com si fos un
«feix de deixalles escampades a
l’atzar», [10] mentre que la Revelació
bíblica ens ha fet comprendre que la
naturalesa és un do del Creador, el
qual hi ha inscrit el seu ordre
intrínsec perquè l’home pugui
descobrir-hi les orientacions
necessàries per a «conrear-la i
guardar-la» (cf. Gn 2,15). [11] Tot el
que existeix pertany a Déu, que ho



ha confiat als homes, però no perquè
en disposin arbitràriament. Al
contrari, quan l’home, en comptes
d’exercir el seu paper de
col·laborador de Déu, el suplanta,
acaba provocant la rebel·lió de la
naturalesa, «més aviat tiranitzada
que no pas governada per ell». [12]
Així, doncs, l’home té el deure
d’exercir un govern responsable
sobre la creació, protegint-la i
conreant-la. [13]

7. S’ha de constatar, per desgràcia,
que nombroses persones, a molts
països i regions del planeta, pateixen
creixents dificultats a causa de la
negligència o del rebuig per part de
tants a exercir un govern
responsable respecte al medi
ambient. El concili ecumènic Vaticà II
ha recordat que «Déu ha destinat a
l’ús de tots els homes i pobles la terra
amb tot el que conté». [14] Per tant,
l’herència de la creació pertany a la
humanitat sencera. En canvi, el ritme



actual d’explotació posa seriosament
en perill la disponibilitat d’alguns
recursos naturals, no sols per a la
present generació, sinó sobretot per
a les futures. [15] Així, doncs, es pot
comprovar fàcilment que el
deteriorament ambiental és sovint el
resultat de la manca de projectes
polítics d’altes mires o de la recerca
d’interessos econòmics miops, que es
transformen lamentablement en una
seriosa amenaça per a la creació. Per
a contrarestar aquest fenomen,
tenint en compte que «qualsevol
decisió econòmica té conseqüències
de caràcter moral», [16] és també
necessari que l’activitat econòmica
respecti més el medi ambient. Quan
s’utilitzen els recursos naturals, cal
preocupar-se de la seva salvaguarda,
preveient també els seus costos —en
termes ambientals i socials—, que
han de ser considerats com un
capítol essencial del cost de la
mateixa activitat econòmica. Pertoca
a la comunitat internacional i als



governs nacionals donar les
indicacions oportunes per a
contrarestar de manera eficaç una
utilització del medi ambient que el
perjudiqui. Per a protegir l’ambient,
per a tutelar els recursos i el clima,
cal, d’una banda, actuar respectant
unes normes ben definides fins i tot
des del punt de vista jurídic i
econòmic i, per una altra, tenir en
compte la solidaritat que s’ha de
tenir pels qui habiten les regions més
pobres de la terra i per les futures
generacions.

8. En efecte, sembla urgent
aconseguir una solidaritat
intergeneracional lleial. Els costos
que es deriven de la utilització dels
recursos ambientals comuns no
poden deixar-se a càrrec de les
generacions futures: «Hereus de
generacions passades i beneficiant-
nos del treball dels nostres
contemporanis, estem obligats amb
tots i no podem desinteressar-nos



dels qui vindran a augmentar encara
més el cercle de la família humana.
La solidaritat universal, que és un fet
i benefici per a tots, és també un
deure. Es tracta d’una responsabilitat
que les generacions presents tenen
respecte a les futures, una
responsabilitat que incumbeix també
cada Estat i la Comunitat
internacional.» [17] L’ús dels
recursos naturals hauria de fer-se de
manera que els avantatges
immediats no tinguin conseqüències
negatives per als éssers vivents,
humans o no, del present i del futur;
que la tutela de la propietat privada
no entrebanqui el destí universal
dels béns; [18] que la intervenció de
l’home no comprometi la fecunditat
de la terra, per ara i pel demà. A més
de la solidaritat intergeneracional
lleial, s’ha de reiterar la necessitat
moral urgent d’una renovada
solidaritat intrageneracional,
especialment en les relacions entre
països en via de desenvolupament i



aquells altament industrialitzats: «La
comunitat internacional té el deure
imprescindible de trobar les maneres
institucionals per a ordenar
l’aprofitament dels recursos no
renovables, amb la participació
també dels països pobres, i planificar
així conjuntament el futur.» [19] La
crisi ecològica mostra la urgència
d’una solidaritat que es projecti en
l’espai i en el temps. En efecte, entre
les causes de la crisi ecològica actual,
és important reconèixer la
responsabilitat històrica dels països
industrialitzats. Això no obstant,
tampoc els països menys
industrialitzats, particularment
aquells emergents, estan eximits de
la seva responsabilitat respecte a la
creació, perquè el deure d’adoptar
gradualment mesures i polítiques
ambientals eficaces incumbeix a tots.
Això podria aconseguir-se més
fàcilment si no hi hagués tants
càlculs interessats en l’assistència, en



la transferència de coneixements i de
tecnologies més netes.

9. És indubtable que un dels
principals problemes que ha
d’afrontar la comunitat internacional
és el dels recursos energètics, cercant
estratègies compartides i sostenibles
per a satisfer les necessitats
d’energia d’aquesta generació i de les
futures. Per a això, és necessari que
les societats tecnològicament
avançades estiguin disposades a
afavorir comportaments
caracteritzats per la sobrietat,
disminuint el consum d’energia i
millorant-ne les condicions d’ús. Al
mateix temps, s’ha de promoure la
recerca i les aplicacions d’energies
amb menor impacte ambiental, així
com la «redistribució planetària dels
recursos energètics, de manera que
també els països que no els tenen
puguin accedir-hi». [20] La crisi
ecològica, doncs, ofereix una
oportunitat històrica per a elaborar



una resposta col·lectiva orientada a
canviar el model de
desenvolupament global seguint una
direcció més respectuosa amb la
creació i d’un desenvolupament
humà integral inspirat en els valors
de la caritat en la veritat. Per tant,
desitjaria que s’adoptés un model de
desenvolupament basat en el paper
central de l’ésser humà, en la seva
promoció i participació en el bé
comú, en la responsabilitat, en la
presa de consciència de la necessitat
canviar l’estil de vida i en la
prudència, virtut que indica el que
s’ha de fer avui, en previsió del que
pot ocórrer demà. [21]

10. Per a portar la humanitat cap a
una gestió del medi ambient i dels
recursos del planeta que sigui
sostenible en el seu conjunt, l’home
està cridat a emprar la seva
intel·ligència en el camp de la
investigació científica i tecnològica i
en l’aplicació dels descobriments que



se’n deriven. La «nova solidaritat»
proposada per Joan Pau II en el
missatge per a la Jornada Mundial de
la Pau 1990, [22] i la «solidaritat
global» que vaig esmentar en el
Missatge per a la Jornada Mundial de
la Pau 2009, [23] són actituds
essencials per a orientar el
compromís de tutelar la creació,
mitjançant un sistema de gestió dels
recursos de la terra més ben
coordinat en l’àmbit internacional,
sobretot en un moment en què va
apareixent cada vegada de manera
més clara l’estreta interrelació que hi
ha entre la lluita contra el
deteriorament ambiental i la
promoció del desenvolupament
humà integral. Es tracta d’una
dinàmica imprescindible, pel fet que
«el desenvolupament integral de
l’home no pot donar-se sense el
desenvolupament solidari de la
humanitat». [24] Avui són moltes les
oportunitats científiques i les vies
innovadores potencials, gràcies a les



quals es poden obtenir solucions
satisfactòries i harmonioses per a la
relació entre l’home i el medi
ambient. Per exemple, és necessari
afavorir la investigació orientada a
determinar la manera més eficaç per
a aprofitar la gran potencialitat de
l’energia solar. També mereix
atenció la qüestió, que s’ha fet
planetària, de l’aigua i el sistema
hidrogeològic global, el cicle del qual
té una importància de primer ordre
per a la vida sobre la terra,
l’estabilitat de la qual pot veure’s
amenaçada greument pels canvis
climàtics. S’han d’explorar, a més,
estratègies apropiades de
desenvolupament rural centrades en
els petits agricultors i les seves
famílies, així com és necessari
preparar polítiques idònies per a la
gestió dels boscos, per al tractament
de les deixalles i per a la valoració de
les sinergies que es donen entre els
intents de contrarestar els canvis
climàtics i la lluita contra la pobresa.



Calen polítiques nacionals
ambicioses, completades amb un
compromís internacional necessari
que aporti beneficis importants,
sobretot a mitjà i llarg termini. En
definitiva, cal superar la lògica del
mer consum per a promoure formes
de producció agrícola i industrial que
respectin l’ordre de la creació i
satisfacin les necessitats primeres de
tots. La qüestió ecològica no s’ha
d’afrontar només per les
perspectives esgarrifoses que es
perfilen a l’horitzó a causa del
deteriorament ambiental; el motiu
ha de ser sobretot la recerca d’una
autèntica solidaritat d’abast mundial,
inspirada en els valors de la caritat,
la justícia i el bé comú. D’altra banda,
com ja he tingut ocasió de recordar,
«la tècnica mai no és només tècnica.
Manifesta qui és l’home i quines són
les seves aspiracions de
desenvolupament, expressa la tensió
de l’ànim humà envers la superació
gradual de certs condicionaments



materials. La tècnica, per tant,
s’insereix en el manament de
conrear i guardar la terra (cf. Gn
2,15) que Déu ha confiat a l’home, i
s’orienta a reforçar aquesta aliança
entre ésser humà i medi ambient que
ha de reflectir l’amor creador de
Déu». [25]

11. Cada cop es veu amb més
claredat que el tema del
deteriorament ambiental qüestiona
els comportaments de cadascun de
nosaltres, els estils de vida i els
models de consum i producció
actualment dominants, ben sovint
insostenibles des del punt de vista
social, ambiental i fins i tot
econòmic. Ha arribat el moment en
què resulta indispensable un canvi
de mentalitat efectiu, que porti a tots
a adoptar nous estils de vida, «segons
els quals, la recerca de la veritat, de
la bellesa i del bé, així com la
comunió amb els altres homes per a
un desenvolupament comú, siguin



els elements que determinin les
opcions del consum, dels estalvis i de
les inversions». [26] S’ha d’educar
cada cop més per a construir la pau a
partir d’opcions de gran calat en
l’àmbit personal, familiar,
comunitari i polític. Tots som
responsables de la protecció i
l’atenció de la creació. Aquesta
responsabilitat no té fronteres.
Segons el principi de subsidiarietat,
és important que tots es
comprometin en l’àmbit que els
correspongui, treballant per a
superar el predomini dels interessos
particulars. Un paper de
sensibilització i formació correspon
particularment als diversos subjectes
de la societat civil i a les
Organitzacions no governatives, que
es mouen amb generositat i
determinació en favor d’una
responsabilitat ecològica que hauria
d’estar cada vegada més arrelada en
el respecte de l’«ecologia humana». A
més, s’ha de requerir la



responsabilitat dels mitjans de
comunicació social en aquest camp, a
fi de proposar models positius en què
inspirar-se. Per tant, ocupar-se del
medi ambient exigeix una visió
àmplia i global del món; un esforç
comú i responsable per a passar
d’una lògica centrada en l’interès
nacionalista egoista a una
perspectiva que comprengui sempre
les necessitats de tots els pobles. No
es pot restar indiferent davant el que
passa en el nostre entorn, perquè la
degradació de qualsevol part del
planeta ens afectaria a tots. Les
relacions entre les persones, els
grups socials i els Estats, igual que els
llaços entre l’home i el medi ambient,
estan cridats a assumir l’estil del
respecte i de la «caritat en la veritat».
En aquest context tan ampli, és
desitjable més que mai que els
esforços de la comunitat
internacional per a aconseguir un
desarmament progressiu i un món
sense armes nuclears, que només



amb la seva existència amenacen la
vida del planeta, així com per a un
procés de desenvolupament integral
de la humanitat d’avui i del demà,
siguin de debò eficaços i correspostos
adequadament.

12. L’Església té una responsabilitat
respecte a la creació i se sent amb el
deure d’exercir-la també en l’àmbit
públic, per a defensar la terra, l’aigua
i l’aire, dons de Déu creador per a
tots, i sobretot per a protegir l’home
enfront del perill de la destrucció
d’ell mateix. En efecte, la degradació
de la naturalesa està estretament
relacionada amb la cultura que
modela la convivència humana, per
la qual cosa «quan es respecta
l’“ecologia humana” en la societat,
també l’ecologia ambiental se’n
beneficia». [27] No es pot demanar
als joves que respectin el medi
ambient si no se’ls ajuda en la
família i en la societat a respectar-se
a ells mateixos: el llibre de la



naturalesa és únic, tant en el relatiu
a l’ambient com a l’ètica personal,
familiar i social. [28] Els deures pel
que fa a l’ambient es deriven dels
deures amb la persona, considerada
en si mateixa i en la seva relació amb
els altres. Per això, encoratjo de bon
grat l’educació d’una responsabilitat
ecològica que, com he dit en
l’encíclica Caritas in veritate ,
salvaguardi una autèntica «ecologia
humana» i, per tant, afirmi amb
renovada convicció la inviolabilitat
de la vida humana en cadascuna de
les seves fases, i en qualsevol
condició en què es trobi la dignitat de
la persona i la insubstituïble missió
de la família, en la qual s’educa en
l’amor al proïsme i el respecte per la
naturalesa. [29] Cal salvaguardar el
patrimoni humà de la societat.
Aquest patrimoni de valors té el seu
origen i està inscrit en la llei moral
natural, que fonamenta el respecte
de la persona humana i de la creació.



13. Tampoc s’ha d’oblidar el fet,
summament eloqüent, que molts
troben tranquil·litat i pau, se senten
renovats i enfortits en estar en
contacte amb la bellesa i l’harmonia
de la naturalesa. Així, doncs, hi ha
una certa forma de reciprocitat: en
cuidar la creació veiem que Déu, a
través d’ella, té cura de nosaltres.
D’altra banda, una correcta
concepció de la relació de l’home
amb el medi ambient no porta a
absolutizar la naturalesa ni a
considerar-la més important que la
persona mateixa. El Magisteri de
l’Església manifesta reserves davant
una concepció del món que ens
envolta inspirada en l’ecocentrisme i
el biocentrisme, perquè aquesta
concepció elimina la diferència
ontològica i axiològica entre la
persona humana i els altres éssers
vivents. D’aquesta manera, s’anul·la
en la pràctica la identitat i el paper
superior de l’home, afavorint una
visió igualitarista de la «dignitat» de



tots els éssers vivents. S’obre així pas
a un nou panteisme amb accents
neopagans, que fa derivar la salvació
de l’home exclusivament de la
naturalesa, entesa en sentit
purament naturalista. L’Església
invita en canvi a plantejar la qüestió
de manera equilibrada, respectant la
«gramàtica» que el Creador ha inscrit
en la seva obra, confiant a l’home el
paper de guardià i administrador
responsable de la creació, paper del
qual certament no ha d’abusar, però
del qual tampoc no pot abdicar. En
efecte, també la posició contrària
d’absolutizar la tècnica i el poder
humà acaba per atemptar greument,
no sols contra la naturalesa, sinó
també contra la mateixa dignitat
humana. [30]

14. Si vols promoure la pau,
protegeix la creació. La recerca de la
pau per part de tots els homes de
bona voluntat es veurà facilitada
sens dubte pel reconeixement comú



de la relació inseparable que hi ha
entre Déu, els éssers humans i tota la
creació. Els cristians ofereixen la
seva aportació, il·luminats per la
divina Revelació i seguint la Tradició
de l’Església. Consideren el cosmos i
les seves meravelles a la llum de
l’obra creadora del Pare i de la
redempció de Crist, que, amb la seva
mort i resurrecció, ho ha reconciliat
tot amb Déu «tant a la terra com al
cel» (Col 1,20). Crist, crucificat i
ressuscitat, ha lliurat a la humanitat
el seu Esperit santificador, que guia
el camí de la història, en espera del
dia en què, amb el retorn gloriós del
Senyor, seran inaugurats «un cel nou
i una terra nova» (2Pe 3,13), on
habitaran per sempre la justícia i la
pau. Per tant, protegir l’entorn
natural per a construir un món de
pau és un deure de cada persona.
Heus aquí un desafiament urgent
que s’ha d’afrontar de manera
unànime amb un renovat interès;
heus aquí una oportunitat



providencial per a llegar a les noves
generacions la perspectiva d’un futur
millor per a tots. Que els
responsables de les nacions en siguin
conscients, així com els qui, en tots
els àmbits, s’interessen pel destí de la
humanitat: la salvaguarda de la
creació i la consecució de la pau són
realitats íntimament relacionades
entre elles. Per això, invito tots els
creients a elevar una fervent
pregària a Déu, Creador totpoderós i
Pare de misericòrdia, perquè en el
cor de cada home i de cada dona
ressoni, s’aculli i es visqui la crida
urgent: «Si vols promoure la pau,
protegeix la creació.»

Vaticà, 8 de desembre de 2009

.............................................................................
[1] Catecisme de l’Església catòlica ,
198.

[2] Missatge per a la Jornada Mundial
de la Pau 2008, 7.



[3] Cf. n. 48.

[4] Dante Alighieri, La divina
comèdia , Paradís, XXXIII, 145.

[5] Missatge per a la Jornada Mundial
de la Pau 1990, 1.

[6] Carta ap. Octogesima adveniens ,
21.

[7] Missatge per a la Jornada Mundial
de la Pau 1990, 10.

[8] Cf. Carta enc. Caritas in veritate ,
32.

[9] Catecisme de l’Església catòlica ,
295.

[10] «Heràclit d’Efes (535 aC ca. - 475
aC ca.)», Fragment 22B124, a H. Diels-
W-W. Kranz, Die Fragmenti der
Vorsokratiker , Weidmann, Berlín
19526.

[11] Cf. Carta enc. Caritas in veritate ,
48.



[12] Joan Pau II, Carta enc. 
Centesimus annus , 37.

[13] Cf. Carta enc. Caritas in veritate ,
50.

[14] Const. past. Gaudium et spes , 69.

[15] Cf. Joan Pau II, Carta enc. 
Sollicitudo rei socialis , 34.

[16] Carta enc. Caritas in veritate , 37.

[17] Consell Pontifici Justícia i Pau, 
Compendi de la doctrina social de
l’Església , 467; cf. Pau VI, Carta enc. 
Populorum progressio , 17.

[18] Cf. Joan Pau II, Carta enc. 
Centesimus annus , 30-31.43.

[19] Carta enc. Caritas in veritate , 49.

[20] Ibid .

[21] Cf. Sant Tomàs d’Aquino, S. Th. ,
II-II, q. 49, 5.



[22] Cf. n. 9.

[23] Cf. n. 8.

[24] Pau VI, Carta enc. Populorum
progressio , 43.

[25] Carta enc. Caritas in veritate , 69.

[26] Joan Pau II, Carta enc. 
Centesimus annus , 36.

[27] Carta enc. Caritas in veritate , 51.

[28] Cf. ibid ., 15.51.

[29] Cf. ibid ., 28.51.61; Joan Pau II,
Carta enc. Centesimus annus , 38.39.

[30] Cf. Carta enc. Caritas in veritate ,
70.

pdf | document generat
automàticament des de https://

opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-

https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2010/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2010/


benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-
la-pau-2010/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2010/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2010/

	Missatge de Benet XVI per a la Jornada Mundial de la Pau 2010

