opusdei.org

Missatge de Benet
XVI per a la Jornada
Mundial de la Pau
2010

Us oferim el missatge de Benet
XVI per a la Jornada Mundial de
la Pau 2010, que s'ha celebrat el
passat 1 de gener amb el tema:
«S1vols promoure la pau,
protegeix la creacio».

28/12/2009

Sivols promoure la pau, protegeix
la creacio



Missatge de Sa Santedat Benet XVI
per a la celebracio de la Jornada
Mundial de la Pau

1. En ocasio del comencament de
I’any nou, voldria dirigir els meus
més fervents desitjos de pau a totes
les comunitats cristianes, als
responsables de les Nacions, als
homes i dones de bona voluntat de
tot el mon. El tema que he elegit per
a aquesta XLIII Jornada Mundial de
la Pau és: «Si vols promoure la pau,
protegeix la creacio.» El respecte al
que ha estat creat té gran
importancia, ja que «la creacio és el
comencament i el fonament de totes
les obres de Déu», [1] 1 la seva
salvaguarda s’ha fet avui essencial
per a la convivencia pacifica de la
humanitat. En efecte, encara que és
cert que, a causa de la crueltat de
I’home amb I’home, hi ha moltes
amenaces a la pau i a ’'autentic
desenvolupament huma integral —
guerres, conflictes internacionals i



regionals, atemptats terroristes i
violacions dels drets humans—, no
son menys preocupants els perills
causats pel descuit, i fins i tot per
I’abus que es fa de la terra i dels béns
naturals que Déu ens ha donat. Per
aquest motiu, és indispensable que la
humanitat renovi i reforci «aquesta
alianca entre ésser huma i medi
ambient que ha de ser reflex de
I’amor creador de Déu, del qual
procedim i cap al qual caminemn». [2]

2. A lenciclica Caritas in veritate he
subratllat que el desenvolupament
huma integral esta estretament
relacionat amb els deures que es
deriven de la relacio de I'home amb
Pentorn natural, considerat com un
do de Déu per a tots, I’us del qual
comporta una responsabilitat
comuna respecte a tota la humanitat,
especialment als pobresia les
generacions futures. He assenyalat, a
més, que quan es considera la
naturalesa, 1 ’ésser huma en primer



lloc, simplement com un fruit de
P’atzar o del determinisme evolutiu,
es corre el risc que disminueixi en les
persones la consciencia de la
responsabilitat. [3] En canvi, valorar
la creacio com un do de Déu a la
humanitat ens ajuda a comprendre
la vocacid i el valor de ’home. En
efecte, podem proclamar plens de
sorpresa amb el Salmista: «Quan
miro el cel que han creat les teves
mans, la lluna i els estels que hi has
posat, jo dic: “Qué és I’home, perquée
te’n recordis? Que és un mortal,
perqueé el tinguis present?”» (SI
8,4-5). Contemplar la bellesa de la
creacio és un estimul per a
reconeixer I’amor del Creador,
aquest amor que «mou el sol iles
altres estrelles». [4]

3. Fa vint anys, en dedicar el
missatge de la Jornada Mundial de la
Pau al tema «Pau amb Déu creador,
pau amb tota la creacio», el papa
Joan Pau II va cridar I’atenci6 sobre



la relacio que nosaltres, com a
criatures de Déu, tenim amb
I'univers que ens envolta. «En els
nostres dies augmenta cada cop més
la conviccié» —escrivia— «que la pau
mundial esta amenacada, també [...]
per la manca del respecte que s’ha de
tenir per la naturalesa», afegint que
la consciéncia ecologica «no s’ha
d’obstaculitzar, siné més aviat
afavorir, de manera que es
desenvolupi i maduri trobant una
adequada expressio en programes i
iniciatives concretes». [5] També
altres predecessors meus havien fet
referencia anteriorment a la relacio
entre ’home i el medi ambient. Pau
VI, per exemple, en ocasio del
vuitanté aniversari de ’enciclica
Rerum novarum de Lled XIII, el 1971,
va indicar que «a causa d’una
explotacio inconsiderada de la
naturalesa, [I’home] corre el risc de
destruir-la i de ser per la seva part
victima d’aquesta degradacio». I va
afegir també que, en aquest cas, «no



sols ’ambient fisic constitueix una
amenaca permanent:
contaminacions i rebutjos, noves
malalties, poder destructor absolut;
és el consorci huma mateix el que
I’home ja no domina, creant
d’aquesta manera per al dema un
ambient que podria resultar-li
intolerable. Problema social
d’envergadura que incumbeix la
familia humana tota sencera». [6]

4. Sense entrar en la questio de
solucions tecniques especifiques,
I’Església, «experta en humanitat», es
preocupa de cridar ’atencié amb
energia sobre la relacio entre el
Creador, I’ésser huma i la creacio.
L’any 1990, Joan Pau II va parlar de
«crisi ecologica» i, destacant que
aquesta té un caracter
predominantment etic, va fer notar
«la urgent necessitat moral d’'una
nova solidaritat». [7] Aquesta crida
es fa avui encara més urgent davant
les creixents manifestacions d’una



crisi que seria irresponsable no
prendre en seriosa consideracio.
¢Com es pot romandre indiferent
davant els problemes que es deriven
de fenomens com el canvi climatic, la
desertificacio, el deteriorament ila
perdua de productivitat d’amplies
zones agricoles, la contaminaci6 dels
rius i de les capes aquiiferes, la
perdua de la biodiversitat, 'augment
de successos naturals extrems, la
desforestacio de les arees equatorials
i tropicals? ¢Com es pot descuidar el
creixent fenomen dels anomenats
profugs ambientals , persones que
han d’abandonar 'ambient en que
viuen —i ben sovint també els seus
béns— a causa del seu
deteriorament, per a afrontar els
perills i les incognites d’un
desplacament forcat? ¢Com es pot no
reaccionar davant els conflictes
actuals, 1 davant altres potencials,
relacionats amb l’accés als recursos
naturals? Totes aquestes son
questions que tenen una repercussio



profunda en l’exercici dels drets
humans, com per exemple el dret a la
vida, a ’alimentacio, a la salutial
desenvolupament.

5. Aix0 no obstant, s’ha de tenir en
compte que no es pot valorar la crisi
ecologica separant-la de les quiestions
que hi van lligades, ja que esta
estretament vinculada al concepte
mateix de desenvolupamentia la
visio de I’'home i la seva relacié amb
els seus semblants i la creacio. Per
tant, resulta sensat fer una revisio
profunda i amb visi6 de futur del
model de desenvolupament,
reflexionant a més sobre el sentit de
I’economia i la seva finalitat, per a
corregir-ne les disfuncions i
distorsions. Ho exigeix I’estat de salut
ecologica del planeta; ho requereix
també, 1 sobretot, la crisi cultural i
moral de I’home, els simptomes de la
qual son patents des de fa temps
arreu del mon. [8] La humanitat
necessita una profunda renovacio



cultural; necessita redescobrir
aquests valors que constitueixen el
fonament solid sobre el qual
construir un futur millor per a tots.
Les situacions de crisi que esta
actualment travessant —ja siguin de
caracter economic, alimentari,
ambiental o social— s6n també, en el
fons, crisis morals relacionades entre
elles, les quals obliguen a replantejar
el cami comu dels homes; obliguen,
en particular, a una manera de viure
caracteritzada per la sobrietat ila
solidaritat, amb noves regles i formes
de compromis, recolzant-se amb
confianca i valentia en les
experiencies positives que ja s’han
realitzat i rebutjant amb decisio les
negatives. Només d’aquesta manera
la crisi actual es converteix en ocasio
de discerniment i de noves
projeccions.

6. ¢No és cert potser que a ’origen
del que, en sentit cosmic, anomenem
naturalesa , hi ha «un designi d’amor



i de deb0»? El mon «no és producte
d’una necessitat qualsevol, d’un desti
cec o de l’atzar [...]. Procedeix de la
voluntat lliure de Déu que ha volgut
fer participar les criatures del seu
ser, de la seva saviesa 1 de la seva
bondat». [9] El llibre del Génesi ens
remet en les seves primeres pagines
al projecte sapient del cosmos, fruit
del pensament de Déu, al
comencament de les quals se situen
I’home ila dona, creats a imatge i
semblanca del Creador per a «omplir
la terra» i «dominar-la» com a
«administradors» de Déu mateix (cf.
Gn 1,28). ’harmonia entre el
Creador, la humanitat i la creacié
que descriu la Sagrada Escriptura
s’ha trencat pel pecat d’Adam i Eva,
de 'home ila dona, que van
pretendre posar-se al lloc de Déu,
negant-se a reconeixer-se criatures
seves. La consequencia és que s’ha
distorsionat també I’encarrec de
«dominar» la terra, de «conrear-la i
guardar-la», i aixi va sorgir un



conflicte entre ells i la resta de la
creacio (cf. Gn 3,17-19). ’ésser huma
s’ha deixat dominar per I’egoisme,
perdent el sentit del manament de
Déu, i en la seva relacio amb la
creacio s’ha comportat com a
explotador, volent exercir sobre seu
un domini absolut. Pero el veritable
sentit del manament original de Déu,
perfectament clar en el llibre del
Geénesi, no consistia en una simple
concessio d’autoritat, sind més aviat
en una crida a la responsabilitat.
D’altra banda, la saviesa dels antics
reconeixia que la naturalesa no esta
a la nostra disposicié com si fos un
«feix de deixalles escampades a
I’atzar», [10] mentre que la Revelacio
biblica ens ha fet comprendre que la
naturalesa és un do del Creador, el
qual hi ha inscrit el seu ordre
intrinsec perqueé I’home pugui
descobrir-hi les orientacions
necessaries per a «conrear-la i
guardar-la» (cf. Gn 2,15). [11] Tot el
que existeix pertany a Déu, que ho



ha confiat als homes, pero no perqué
en disposin arbitrariament. Al
contrari, quan I’home, en comptes
d’exercir el seu paper de
col-laborador de Déu, el suplanta,
acaba provocant la rebel‘lio de la
naturalesa, «més aviat tiranitzada
que no pas governada per ell». [12]
Aixi, doncs, I’home té el deure
d’exercir un govern responsable
sobre la creacid, protegint-la i
conreant-la. [13]

7. S’ha de constatar, per desgracia,
que nombroses persones, a molts
paisos i regions del planeta, pateixen
creixents dificultats a causa de la
negligéncia o del rebuig per part de
tants a exercir un govern
responsable respecte al medi
ambient. El concili ecumenic Vatica II
ha recordat que «Déu ha destinat a
I’Us de tots els homes i pobles la terra
amb tot el que conté». [14] Per tant,
I’hereéncia de la creacio pertany a la
humanitat sencera. En canvi, el ritme



actual d’explotaci6 posa seriosament
en perill la disponibilitat d’alguns
recursos naturals, no sols per a la
present generacio, sind sobretot per
a les futures. [15] Aixi, doncs, es pot
comprovar facilment que el
deteriorament ambiental és sovint el
resultat de la manca de projectes
politics d’altes mires o de la recerca
d’interessos economics miops, que es
transformen lamentablement en una
seriosa amenaca per a la creacio. Per
a contrarestar aquest fenomen,
tenint en compte que «qualsevol
decisio economica té consequencies
de caracter moral», [16] és també
necessari que l'activitat economica
respecti més el medi ambient. Quan
s’utilitzen els recursos naturals, cal
preocupar-se de la seva salvaguarda,
preveient també els seus costos —en
termes ambientals i socials—, que
han de ser considerats com un
capitol essencial del cost de la
mateixa activitat economica. Pertoca
a la comunitat internacional i als



governs nacionals donar les
indicacions oportunes per a
contrarestar de manera efica¢ una
utilitzacié del medi ambient que el
perjudiqui. Per a protegir ’'ambient,
per a tutelar els recursos i el clima,
cal, d’'una banda, actuar respectant
unes normes ben definides fins i tot
des del punt de vista juridic i
economic i, per una altra, tenir en
compte la solidaritat que s’ha de
tenir pels qui habiten les regions més
pobres de la terra i per les futures
generacions.

8. En efecte, sembla urgent
aconseguir una solidaritat
intergeneracional lleial. Els costos
que es deriven de la utilitzacio dels
recursos ambientals comuns no
poden deixar-se a carrec de les
generacions futures: «Hereus de
generacions passades i beneficiant-
nos del treball dels nostres
contemporanis, estem obligats amb
tots 1 no podem desinteressar-nos



dels qui vindran a augmentar encara
més el cercle de la familia humana.
La solidaritat universal, que és un fet
i benefici per a tots, és també un
deure. Es tracta d’una responsabilitat
que les generacions presents tenen
respecte a les futures, una
responsabilitat que incumbeix també
cada Estat i la Comunitat
internacional.» [17] L’us dels
recursos naturals hauria de fer-se de
manera que els avantatges
immediats no tinguin consequeéncies
negatives per als éssers vivents,
humans o no, del present i del futur;
que la tutela de la propietat privada
no entrebanqui el desti universal
dels béns; [18] que la intervencio de
I’home no comprometi la fecunditat
de la terra, per ara i pel dema. A més
de la solidaritat intergeneracional
lleial, s’ha de reiterar la necessitat
moral urgent d’'una renovada
solidaritat intrageneracional,
especialment en les relacions entre
paisos en via de desenvolupament i



aquells altament industrialitzats: «La
comunitat internacional té el deure
imprescindible de trobar les maneres
institucionals per a ordenar
I’aprofitament dels recursos no
renovables, amb la participacio
també dels paisos pobres, i planificar
aixi conjuntament el futur.» [19] La
crisi ecologica mostra la urgencia
d’una solidaritat que es projecti en
I’espaiien el temps. En efecte, entre
les causes de la crisi ecologica actual,
és important reconeixer la
responsabilitat historica dels paisos
industrialitzats. Aix0 no obstant,
tampoc els paisos menys
industrialitzats, particularment
aquells emergents, estan eximits de
la seva responsabilitat respecte a la
creacio, perque el deure d’adoptar
gradualment mesures i politiques
ambientals eficaces incumbeix a tots.
Aix0 podria aconseguir-se mes
facilment si no hi hagués tants
calculs interessats en I’assistencia, en



la transferéncia de coneixements i de
tecnologies més netes.

9. Es indubtable que un dels
principals problemes que ha
d’afrontar la comunitat internacional
és el dels recursos energetics, cercant
estratégies compartides i sostenibles
per a satisfer les necessitats
d’energia d’aquesta generacio i de les
futures. Per a aixo, és necessari que
les societats tecnologicament
avancades estiguin disposades a
afavorir comportaments
caracteritzats per la sobrietat,
disminuint el consum d’energia i
millorant-ne les condicions d’us. Al
mateix temps, s’ha de promoure la
recerca iles aplicacions d’energies
amb menor impacte ambiental, aixi
com la «redistribucio planetaria dels
recursos energetics, de manera que
també els paisos que no els tenen
puguin accedir-hi». [20] La crisi
ecologica, doncs, ofereix una
oportunitat historica per a elaborar



una resposta col-lectiva orientada a
canviar el model de
desenvolupament global seguint una
direccio més respectuosa amb la
creacio i d’'un desenvolupament
huma integral inspirat en els valors
de la caritat en la veritat. Per tant,
desitjaria que s’adoptés un model de
desenvolupament basat en el paper
central de I’ésser huma, en la seva
promocio i participacio en el bé
comu, en la responsabilitat, en la
presa de consciéncia de la necessitat
canviar l’estil de vida i en la
prudencia, virtut que indica el que
s’ha de fer avui, en previsio del que
pot ocorrer dema. [21]

10. Per a portar la humanitat cap a
una gestio del medi ambient i dels
recursos del planeta que sigui
sostenible en el seu conjunt, '’home
esta cridat a emprar la seva
intel-ligéncia en el camp de la
investigacio cientifica i tecnologica i
en l’aplicacid dels descobriments que



se’n deriven. La «nova solidaritat»
proposada per Joan Pau I en el
missatge per a la Jornada Mundial de
la Pau 1990, [22] i la «solidaritat
global» que vaig esmentar en el
Missatge per a la Jornada Mundial de
la Pau 2009, [23] sOn actituds
essencials per a orientar el
compromis de tutelar la creacio,
mitjancant un sistema de gestio dels
recursos de la terra més ben
coordinat en I’ambit internacional,
sobretot en un moment en que va
apareixent cada vegada de manera
més clara ’estreta interrelacio que hi
ha entre la lluita contra el
deteriorament ambiental i la
promocio del desenvolupament
huma integral. Es tracta d’'una
dinamica imprescindible, pel fet que
«el desenvolupament integral de
I’home no pot donar-se sense el
desenvolupament solidari de la
humanitat». [24] Avui son moltes les
oportunitats cientifiques i les vies
innovadores potencials, gracies a les



quals es poden obtenir solucions
satisfactories i harmonioses per a la
relacio entre I’home i el medi
ambient. Per exemple, és necessari
afavorir la investigacio orientada a
determinar la manera més eficag per
a aprofitar la gran potencialitat de
I’energia solar. També mereix
atencio la questid, que s’ha fet
planetaria, de I’aigua i el sistema
hidrogeologic global, el cicle del qual
té una importancia de primer ordre
per a la vida sobre la terra,
I’estabilitat de la qual pot veure’s
amenacada greument pels canvis
climatics. Shan d’explorar, a més,
estratégies apropiades de
desenvolupament rural centrades en
els petits agricultors i les seves
families, aixi com és necessari
preparar politiques idonies per a la
gestio dels boscos, per al tractament
de les deixalles i per a la valoracio de
les sinergies que es donen entre els
intents de contrarestar els canvis
climatics i la lluita contra la pobresa.



Calen politiques nacionals
ambicioses, completades amb un
compromis internacional necessari
que aporti beneficis importants,
sobretot a mitja i llarg termini. En
definitiva, cal superar la logica del
mer consum per a promoure formes
de produccio agricola i industrial que
respectin 'ordre de la creacio i
satisfacin les necessitats primeres de
tots. La questio ecologica no s’ha
d’afrontar només per les
perspectives esgarrifoses que es
perfilen a I’horitzo a causa del
deteriorament ambiental; el motiu
ha de ser sobretot la recerca d’'una
autentica solidaritat d’abast mundial,
inspirada en els valors de la caritat,
la justicia i el bé comu. D’altra banda,
com ja he tingut ocasio de recordar,
«]a técnica mai no és només técnica.
Manifesta qui és ’home i quines s6n
les seves aspiracions de
desenvolupament, expressa la tensio
de 'anim huma envers la superacio
gradual de certs condicionaments



materials. La técnica, per tant,
s’insereix en el manament de
conrear i guardar la terra (cf. Gn
2,15) que Déu ha confiat a ’home, i
s’orienta a reforcar aquesta alianca
entre ésser huma i medi ambient que
ha de reflectir ’'amor creador de
Déu». [25]

11. Cada cop es veu amb meés
claredat que el tema del
deteriorament ambiental questiona
els comportaments de cadascun de
nosaltres, els estils de vida i els
models de consum i producci6
actualment dominants, ben sovint
insostenibles des del punt de vista
social, ambiental i fins i tot
economic. Ha arribat el moment en
queé resulta indispensable un canvi
de mentalitat efectiu, que porti a tots
a adoptar nous estils de vida, «segons
els quals, la recerca de la veritat, de
la bellesa i del bé, aixi com la
comuni6 amb els altres homes per a
un desenvolupament comu, siguin



els elements que determinin les
opcions del consum, dels estalvis i de
les inversions». [26] S"ha d’educar
cada cop més per a construir la pau a
partir d’opcions de gran calat en
I’ambit personal, familiar,
comunitari i politic. Tots som
responsables de la proteccio i
I’atencio de la creacio. Aquesta
responsabilitat no té fronteres.
Segons el principi de subsidiarietat,
és important que tots es
comprometin en ’ambit que els
correspongui, treballant per a
superar el predomini dels interessos
particulars. Un paper de
sensibilitzacio i formacid correspon
particularment als diversos subjectes
de la societat civil i a les
Organitzacions no governatives, que
es mouen amb generositat i
determinacio en favor d’una
responsabilitat ecologica que hauria
d’estar cada vegada més arrelada en
el respecte de I’«ecologia humana». A
més, s’ha de requerir la



responsabilitat dels mitjans de
comunicacio social en aquest camp, a
fi de proposar models positius en qué
inspirar-se. Per tant, ocupar-se del
medi ambient exigeix una visio
amplia i global del mdn; un esforg
comu i responsable per a passar
d’una logica centrada en l'interes
nacionalista egoista a una
perspectiva que comprengui sempre
les necessitats de tots els pobles. No
es pot restar indiferent davant el que
passa en el nostre entorn, perque la
degradaci6 de qualsevol part del
planeta ens afectaria a tots. Les
relacions entre les persones, els
grups socials i els Estats, igual que els
llacos entre ’'home i el medi ambient,
estan cridats a assumir l’estil del
respecte 1 de la «caritat en la veritat».
En aquest context tan ampli, és
desitjable més que mai que els
esforgos de la comunitat
internacional per a aconseguir un
desarmament progressiu i un mon
sense armes nuclears, que només



amb la seva existéncia amenacen la
vida del planeta, aixi com per a un
procés de desenvolupament integral
de la humanitat d’avui i del dema,
siguin de debo eficacos i correspostos
adequadament.

12. I’Església té una responsabilitat
respecte a la creacio i se sent amb el
deure d’exercir-la també en ’ambit
public, per a defensar la terra, I’aigua
il’aire, dons de Déu creador per a
tots, 1 sobretot per a protegir ’home
enfront del perill de la destruccid
d’ell mateix. En efecte, la degradacio
de la naturalesa esta estretament
relacionada amb la cultura que
modela la convivéncia humana, per
la qual cosa «quan es respecta
I’“ecologia humana” en la societat,
també I’ecologia ambiental se’n
beneficia». [27] No es pot demanar
als joves que respectin el medi
ambient si no se’ls ajuda en la
familia i en la societat a respectar-se
a ells mateixos: el llibre de la



naturalesa és unic, tant en el relatiu
a I’ambient com a ’ética personal,
familiar 1 social. [28] Els deures pel
que fa a ’lambient es deriven dels
deures amb la persona, considerada
en si mateixa i en la seva relacié amb
els altres. Per aixo0, encoratjo de bon
grat I’educacio d’una responsabilitat
ecologica que, com he dit en
I’enciclica Caritas in veritate ,
salvaguardi una auténtica «ecologia
humana» i, per tant, afirmi amb
renovada conviccio la inviolabilitat
de la vida humana en cadascuna de
les seves fases, 1 en qualsevol
condicio en queé es trobi la dignitat de
la persona i la insubstituible missio
de la familia, en la qual s’educa en
I’amor al proisme i el respecte per la
naturalesa. [29] Cal salvaguardar el
patrimoni huma de la societat.
Aquest patrimoni de valors té el seu
origen i esta inscrit en la llei moral
natural, que fonamenta el respecte
de la persona humana i de la creacio.



13. Tampoc s’ha d’oblidar el fet,
summament eloquent, que molts
troben tranquil-litat i pau, se senten
renovats i enfortits en estar en
contacte amb la bellesa i I’harmonia
de la naturalesa. Aixi, doncs, hi ha
una certa forma de reciprocitat: en
cuidar la creacio veiem que Déu, a
través d’ella, té cura de nosaltres.
D’altra banda, una correcta
concepcio de la relacio de I’home
amb el medi ambient no porta a
absolutizar la naturalesa ni a
considerar-la més important que la
persona mateixa. El Magisteri de
I’Església manifesta reserves davant
una concepcio del mon que ens
envolta inspirada en I’ecocentrisme i
el biocentrisme, perqué aquesta
concepcio elimina la diferencia
ontologica i axiologica entre la
persona humana i els altres éssers
vivents. D’aquesta manera, s’anul-la
en la practica la identitat i el paper
superior de ’home, afavorint una
visio igualitarista de la «dignitat» de



tots els éssers vivents. S’obre aixi pas
a un nou panteisme amb accents
neopagans, que fa derivar la salvacio
de 'home exclusivament de la
naturalesa, entesa en sentit
purament naturalista. L’Església
invita en canvi a plantejar la questio
de manera equilibrada, respectant la
«gramatica» que el Creador ha inscrit
en la seva obra, confiant a ’home el
paper de guardia i administrador
responsable de la creacid, paper del
qual certament no ha d’abusar, pero
del qual tampoc no pot abdicar. En
efecte, també la posici6 contraria
d’absolutizar la técnica i el poder
huma acaba per atemptar greument,
no sols contra la naturalesa, sind
també contra la mateixa dignitat
humana. [30]

14. Sivols promoure la pau,
protegeix la creacio. La recerca de la
pau per part de tots els homes de
bona voluntat es veura facilitada
sens dubte pel reconeixement comu



de la relacio inseparable que hi ha
entre Déu, els éssers humans i tota la
creacio. Els cristians ofereixen la
seva aportacio, il-luminats per la
divina Revelacio i seguint la Tradicio
de I’Església. Consideren el cosmos i
les seves meravelles a la llum de
I’obra creadora del Pare i de la
redempcio de Crist, que, amb la seva
mort i resurreccio, ho ha reconciliat
tot amb Déu «tant a la terra com al
cel» (Col 1,20). Crist, crucificat i
ressuscitat, ha lliurat a la humanitat
el seu Esperit santificador, que guia
el cami de la historia, en espera del
dia en qué, amb el retorn glorids del
Senyor, seran inaugurats «un cel nou
iuna terra nova» (2Pe 3,13), on
habitaran per sempre la justicia i la
pau. Per tant, protegir ’entorn
natural per a construir un mon de
pau és un deure de cada persona.
Heus aqui un desafiament urgent
que s’ha d’afrontar de manera
unanime amb un renovat interes;
heus aqui una oportunitat



providencial per a llegar a les noves
generacions la perspectiva d’un futur
millor per a tots. Que els
responsables de les nacions en siguin
conscients, aixi com els qui, en tots
els ambits, s’interessen pel desti de la
humanitat: la salvaguarda de la
creacio ila consecucio de la pau son
realitats intimament relacionades
entre elles. Per aixo, invito tots els
creients a elevar una fervent
pregaria a Déu, Creador totpoderos i
Pare de misericordia, perque en el
cor de cada home i de cada dona
ressoni, s’aculli i es visqui la crida
urgent: «Si vols promoure la pau,
protegeix la creacio.»

Vatica, 8 de desembre de 2009

[1] Catecisme de Església catolica ,
198.

[2] Missatge per a la Jornada Mundial
de la Pau 2008, 7.



[3] Cf. n. 48.

[4] Dante Alighieri, La divina
comedia , Paradis, XXXIII, 145.

[S] Missatge per a la Jornada Mundial
de la Pau 1990, 1.

[6] Carta ap. Octogesima adveniens ,
21.

[7] Missatge per a la Jornada Mundial
de la Pau 1990, 10.

[8] Cf. Carta enc. Caritas in veritate ,
32.

[9] Catecisme de Església catolica ,
295.

[10] «Heraclit d’Efes (535 aC ca. - 475
aC ca.)», Fragment 22B124, a H. Diels-
W-W. Kranz, Die Fragmenti der
Vorsokratiker , Weidmann, Berlin
19526.

[11] Cf. Carta enc. Caritas in veritate ,
48.



[12] Joan Pau II, Carta enc.
Centesimus annus , 37.

[13] Cf. Carta enc. Caritas in veritate ,
50.

[14] Const. past. Gaudium et spes , 69.

[15] Cf. Joan Pau II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis , 34.

[16] Carta enc. Caritas in veritate , 37.

[17] Consell Pontifici Justicia i Pau,
Compendi de la doctrina social de
PEsglésia , 467; cf. Pau VI, Carta enc.
Populorum progressio , 17.

[18] Cf. Joan Pau II, Carta enc.
Centesimus annus , 30-31.43.

[19] Carta enc. Caritas in veritate , 49.
[20] Ibid .

[21] Cf. Sant Tomas d’Aquino, S. Th. ,
II-11, q. 49, 5.



[22] Cf. n. 9.
[23] Cf. n. 8.

[24] Pau VI, Carta enc. Populorum
progressio , 43.

[25] Carta enc. Caritas in veritate , 69.

[26] Joan Pau II, Carta enc.
Centesimus annus , 36.

[27] Carta enc. Caritas in veritate , 51.
[28] Cf. ibid ., 15.51.

[29] Cf. ibid ., 28.51.61; Joan Pau II,
Carta enc. Centesimus annus , 38.39.

[30] Cf. Carta enc. Caritas in veritate ,
70.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-


https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2010/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2010/

benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-
la-pau-2010/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2010/
https://opusdei.org/ca-es/article/missatge-de-benet-xvi-per-a-la-jornada-mundial-de-la-pau-2010/

	Missatge de Benet XVI per a la Jornada Mundial de la Pau 2010

