opusdei.org

“Mai no hauria de
ser necessari
renegar de Déu per
poder gaudir dels
propis drets”

Benet XVI en el seu viatge als
Estats Units va visitar la seu de
les Nacions Unides on va
pronunciar un discurs que
comenca amb paraules de Joan
Pau II: “I'Organitzacio hauria de
ser “centre moral, en el qual
totes les nacions del mon se
sentin com a casa,
desenvolupant la consciencia
comuna de ser, per aixi dir, una
‘familia de nacions'.



23/04/2008

Nova York, divendres 18 d’abril de
2008

TROBADA AMB ELS MEMBRES DE
[’ASSEMBLEA GENERAL DE LES
NACIONS UNIDES

DISCURS DE SA SANTEDAT BENET
XVI (text integre)

Senyor President,
Senyores i Senyors,

En comencar la meva intervencio en
aquesta Assemblea, desitjo en primer
lloc expressar-li a voste, Senyor
President, la meva sincera gratitud
per les seves amables paraules. Vull
agrair també al Secretari General, el
senyor Ban Ki-moon, la seva invitacio
a visitar la seu central de
I'Organitzacio i per la cordial



benvinguda. Saludo els ambaixadors
i els diplomatics dels Estats
Membres, aixi com tots els presents:
a través de vostes, saludo els pobles
que representen aqui. Ells esperen
d’aquesta Institucio que porti
endavant la inspiracio que va
conduir a la seva fundacid, la de ser
un «centre que harmonitzi els
esforgos de les nacions per
aconseguir els fins comuns», de la
pau i el desenvolupament (cf. Carta
de les Nacions Unides, art. 1.2-1.4).
Com va dir el papa Joan Pau Il el
1995, I'Organitzacio hauria de ser
“centre moral, en el qual totes les
nacions del mon se sentin com a
casa, desenvolupant la consciencia
comuna de ser, per aixi dir, una
‘familia de nacions™ (Discurs davant
I'Assemblea General de les Nacions
Unides, Nova York, 5 d’octubre de
1995, 14).

A través de les Nacions Unides, els
Estats han establert objectius



universals que, encara que no
coincideixin amb el bé comu total de
la familia humana, representen sens
dubte una part fonamental d’aquest
mateix bé. Els principis fundacionals
de 1'Organitzacio —el desig de la pau,
la cerca de la justicia, el respecte de
la dignitat de la persona, la
cooperacio i I’assisténcia
humanitaria— expressen les
aspiracions justes de ’esperit huma i
constitueixen els ideals que haurien
d’estar subjacents en les relacions
internacionals. Com els meus
predecessors Pau VIiJoan Pau Il han
fet notar des d’aquesta mateixa
tribuna, es tracta de questions que
I'Església catolica i la Santa Seu
segueixen amb atencio i interes,
perque veuen en la vostra activitat
un exemple de com els problemes i
conflictes relatius a la comunitat
mundial poden estar subjectes a una
reglamentacio comuna. Les Nacions
Unides encarnen l’aspiracio a “un
grau superior d’ordenament



internacional” (Joan Pau II,
Sollicitudo rei socialis , 43), inspirat i
governat pel principi de
subsidiarietat i, per tant, capacg de
respondre a les demandes de la
familia humana mitjangant regles
internacionals vinculants i
estructures capaces d’harmonitzar el
desenvolupament quotidia de la vida
dels pobles. Aix0 és més necessari
encara en un temps en que
experimentem la paradoxa
manifesta d’un consens multilateral
que continua patint una crisi a causa
de la subordinacio a les decisions
d’uns pocs, mentre que els problemes
del moén exigeixen intervencions
conjuntes per part de la comunitat
internacional.

Certament, questions de seguretat,
els objectius del desenvolupament, la
reduccio de les desigualtats locals i
globals, la proteccio de ’entorn, dels
recursos i del clima, requereixen que
tots els responsables internacionals



actuin conjuntament i demostrin una
disponibilitat per actuar de bona fe,
respectant la llei i promovent la
solidaritat amb les regions més febles
del planeta. Penso particularment en
aquells paisos d'Africa i d’altres parts
del mon que romanen al marge d’un
desenvolupament integral autentic, i
corren per tant el risc
d’experimentar només els efectes
negatius de la globalitzacio. En el
context de les relacions
internacionals, és necessari
reconeixer el paper superior que
exerceixen les regles i les estructures
intrinsecament ordenades a
promoure el bé comu i, per tant, a
defensar la llibertat humana.
Aquestes regles no limiten la
llibertat. Al contrari, la promouen
quan prohibeixen comportaments i
actes que van contra el bé comu,
n’obstaculitzen la realitzacio efectiva
1, per tant, comprometen la dignitat
de tota persona humana. En nom de
la llibertat ha d’haver-hi una



correlacio entre drets i deures, per la
qual cada persona esta cridada a
assumir la responsabilitat de les
opcions preses en entrar en relacio
amb els altres. Aqui, el nostre
pensament es dirigeix a la manera en
queé de vegades han estat aplicats els
resultats dels descobriments de la
investigacio cientifica i tecnologica.
No obstant els enormes beneficis que
la humanitat pot demanar d’ells,
alguns aspectes de I’aplicacio
mencionada representen una
violacio clara de ’ordre de la creacio,
fins al punt que no sols es contradiu
el caracter sagrat de la vida, sin6 que
la persona humana mateixaila
familia es veuen desposseides de la
identitat natural. De la mateixa
manera, I’accié internacional
dirigida a preservar ’entornia
protegir les formes de vida diverses
sobre la terra no ha de garantir
nomeés un ocupacio racional de la
tecnologia i de la ciéncia, sind que ha
de redescobrir també I’autentica



imatge de la creacio. Aix0 mai no
requereix optar entre ciéncia i etica:
es tracta més aviat d’adoptar un
metode cientific que respecti
realment els imperatius etics.

El reconeixement de la unitat de la
familia humana i l’atencio a la
dignitat innata de cada home i dona
adquireix avui un émfasi nou amb el
principi de la responsabilitat de
protegir. Aquest principi ha estat
definit només recentment, pero ja
estava implicitament present en els
origens de les Nacions Unides i ara
s’ha convertit cada vegada més en
una caracteristica de I’activitat de
I'Organitzacio. Tot estat té el deure
primari de protegir la propia
poblacio de violacions greus i
continues dels drets humans, com
també de les consequiencies de les
crisis humanitaries, ja siguin
provocades per la natura o per
I’home. Si els estats no son capacos
de garantir aquesta proteccio, la



comunitat internacional ha
d’intervenir amb els mitjans juridics
previstos per la Carta de les Nacions
Unides i per altres instruments
internacionals. L’accio de la
comunitat internacional i de les
seves institucions, donant per
establert el respecte dels principis
que estan a la base de ’ordre
internacional, no té per que ser
interpretada mai com una imposicio
injustificada i una limitaci6 de
sobirania. Al contrari, és la
indiferencia o la falta d’intervencid
la que causa un dany real. Allo que
cal és una cerca més profunda dels
mitjans per prevenir i controlar els
conflictes, explorant qualsevol via
diplomatica possible i prestant
atencio 1 estimul també als senyals
més tenues de dialeg o desig de
reconciliacio.

El principi de la “responsabilitat de
protegir” va ser considerat per ’antic
ius gentium com el fonament de tota



actuacio dels governadors cap als
governats: en temps en que s’estava
desenvolupant el concepte d’estats
nacionals sobirans, el frare dominic
Francisco de Vitoria, qualificat amb
rad com a precursor de la idea de les
Nacions Unides, va descriure aquesta
responsabilitat com un aspecte de la
rad natural compartida per totes les
nacions, i com el resultat d’un ordre
internacional la tasca del qual era
regular les relacions entre els pobles.
Avui com aleshores, aquest principi
ha de fer referéncia a la idea de la
persona com a imatge del Creador, al
desig d’una absoluta i essencial
llibertat. Com sabem, la fundacio de
les Nacions Unides va coincidir amb
la commocio profunda
experimentada per la humanitat
quan es va abandonar la referéncia
al sentit de la transcendéncia i de la
rad natural i, en consequeéncia, es
van violar greument la llibertat i la
dignitat de 'home. Quan aixo
succeeix, els fonaments objectius dels



valors que inspiren i governen
I’ordre internacional es veuen
amenacats, 1 minats en la seva base
els principis inderogables i
inviolables formulats i consolidats
per les Nacions Unides. Quan s’esta
davant desafiaments nous i
insistents, és un error retrocedir cap
a un plantejament pragmatic, limitat
a determinar “un terreny comu”,
minimalista en els continguts i feble
en lefectivitat.

La referéncia a la dignitat humana,
que és el fonament i ’objectiu de la
responsabilitat de protegir, ens porta
al tema sobre el qual hem estat
convidats a centrar-nos enguany, en
que es compleix el 60° aniversari de
la Declaracio Universal dels Drets de
I’'Home. El document va ser el
resultat d’'una convergencia de
tradicions religioses i culturals, totes
elles motivades pel desig comu de
posar la persona humana en el cor
de les institucions, lleis i actuacions



de la societat, i de considerar la
persona humana essencial per al
mon de la cultura, de la religid i de la
ciencia. Els drets humans son
presentats cada vegada més com el
llenguatge comu i el substrat étic de
les relacions internacionals. Al
mateix temps, la universalitat, la
indivisibilitat i la interdependencia
dels drets humans serveixen com a
garantia per a la salvaguarda de la
dignitat humana. Tanmateix, és
evident que els drets reconeguts i
enunciats en la Declaracio s’apliquen
a cadascu en virtut de I’origen comu
de la persona, la qual continua sent
el punt més alt del designi creador de
Déu per al mon i la historia. Aquests
drets es basen en la llei natural
inscrita en el cor de ’home i present
en les diferents cultures i
civilitzacions. Arrencar els drets
humans d’aquest context significaria
restringir el seu ambit i cedir a una
concepcio relativista, segons la qual
el sentit i la interpretacio dels drets



podrien variar, negant la
universalitat en nom dels diferents
contextos culturals, politics, socials i
fins i tot religiosos. Aixi doncs, no
s’ha de permetre que aquesta
varietat amplia de punts de vista
enfosqueixi no sols el fet que els
drets son universals, sino que també
ho és la persona humana, subjecte
d’aquests drets.

La vida de la comunitat, tant en
I’ambit interior com en
I'internacional, mostra clarament
com el respecte dels dretsiles
garanties que se’n deriven son les
mesures del bé comu que serveixen
per valorar la relacio entre justicia i
injusticia, desenvolupament i
pobresa, seguretat i conflicte. La
promocio dels drets humans
continua sent ’estrategia més eficag
per extirpar les desigualtats entre
paisos i grups socials, aixi com per
augmentar la seguretat. Es cert que
les victimes de I’opressio i la



desesperacid, la dignitat humana
dels quals es veu impunement
violada, poden cedir facilment a
I'impuls de la violéncia i convertir-se
elles mateixes en transgressores de la
pau. Tanmateix, el bé comu que els
drets humans permeten assolir no
pot aconseguir-se simplement amb
I’aplicacio de procediments correctes
ni tampoc a través d’un simple
equilibri entre drets contraposats. La
Declaracio Universal té el merit
d’haver permeés confluir en un nucli
fonamental de valors i, per tant, de
drets, a diferents cultures,
expressions juridiques i models
institucionals. Nogensmenys, avui és
necessari redoblar els esforc¢os
davant les pressions per a
reinterpretar els fonaments de la
Declaracio i comprometre amb aixo
la seva intima unitat, facilitant aixi el
seu allunyament de la proteccio de la
dignitat humana per satisfer mers
interessos, ben sovint particulars. La
Declaracio va ser adoptada com un



“ideal comu” (preambul) i no pot ser
aplicada per parts separades, segons
tendencies o opcions selectives que
corren simplement el risc de
contradir la unitat de la persona
humana i per tant la indivisibilitat
dels drets humans.

L’experiéncia ens ensenya que la
legalitat sovint preval sobre la
justicia quan la insisténcia sobre els
drets humans els fa apareixer com a
resultat exclusiu de mesures
legislatives o decisions normatives
preses pels diversos agents que estan
en el poder. Quan es presenten
simplement en termes de legalitat,
els drets corren el risc de convertir-
se en proposicions fragils, separades
de la dimensio etica i racional, que
n’és el fonament i el fi. Al contrari, la
Declaracio Universal ha reforcat la
conviccio que el respecte dels drets
humans esta arrelat principalment
en la justicia que no canvia, sobre la
qual es basa també la forca vinculant



de les proclamacions internacionals.
Aquest aspecte es veu sovint desates
quan s’intenta privar els drets de la
veritable funcié en nom d’una
perspectiva utilitarista misera. Ja que
els drets i els conseguients deures
provenen naturalment de la
interaccio humana, és facil oblidar
que son el fruit d’'un sentit comu de
la justicia, basat principalment sobre
la solidaritat entre els membres de la
societat i, per tant, valids per a tots
els temps i tots els pobles. Aquesta
intuici6 va ser expressada ja molt
aviat, en el segle V, per Agusti
d'Hipona, un dels mestres de la
nostra herencia intel-lectual. Deia
que la maxima no facis als altres el
que no vols que et facin a tu “de cap
manera no pot variar, per molta que
sigui la diversitat de les nacions” ( De
doctrina christiana , 111, 14). Per tant,
els drets humans han de ser
respectats com a expressio de
justicia, i no simplement perque



poden fer-se respectar mitjancant la
voluntat dels legisladors.

Senyores i senyors, amb el transcurs
de la historia sorgeixen situacions
noves i s’'intenta connectar-les a nous
drets. El discerniment, és a dir, la
capacitat de distingir el bé del mal, es
fa més essencial en el context
d’exigéncies que concerneixen a la
vida mateixa i al comportament de
les persones, de les comunitats i dels
pobles. En afrontar el tema dels
drets, ja que en ell hi son implicades
situacions importants i realitats
profundes, el discerniment és al
mateix temps una virtut
indispensable i fructuosa.

Aixi, el discerniment mostra com
confiar de manera exclusiva a cada
estat, amb les seves lleis i
institucions, la responsabilitat ultima
de conjugar les aspiracions de
persones, comunitats i pobles
sencers pot tenir de vegades



consequencies que exclouen la
possibilitat d’un ordre social
respectuds de la dignitat i els drets de
la persona. D’altra banda, una visio
de la vida arrelada fermament en la
dimensio religiosa pot ajudar a
aconseguir els fins desitjats, ja que el
reconeixement del valor
transcendent de tot home i tota dona
afavoreix la conversio del cor, que
porta al compromis de resistir la
violencia, el terrorisme i la guerra, i
de promoure la justicia i la pau. A
més a més, aixo proporciona el
context idoni per a aquest dialeg
interreligios que les Nacions Unides
son cridades a recolzar, de la
mateixa manera que recolzen el
dialeg en altres camps de l’activitat
humana. El dialeg hauria de ser
reconegut com el mitja a través del
qual els sectors diversos de la
societat poden articular el propi punt
de vista i construir el consens sobre
la veritat en relacio als valors o
objectius particulars. Pertany a la



natura de les religions, lliurement
practicades, que puguin entaular
autonomament un dialeg de
pensament i de vida. Si també a
aquest nivell I’esfera religiosa es
manté separada de I’accio politica, es
produiran grans beneficis per a les
persones i les comunitats. D’altra
banda, les Nacions Unides poden
comptar amb els resultats del dialeg
entre les religions i beneficiar-se de
la disponibilitat dels creients per
posar les seves propies experiéncies
al servei del bé comu. La seva
comesa €s proposar una visio de la
fe, no en termes d’intolerancia,
discriminacio i conflicte, sino de total
respecte de la veritat, la coexistencia,
els drets i la reconciliacio.

Obviament, els drets humans han
d’incloure el dret a la llibertat
religiosa, entés com a expressio
d’una dimensio que és al mateix
temps individual i comunitaria, una
visié que manifesta la unitat de la



persona, fins i tot distingint
clarament entre la dimensio de
ciutada ila de creient. L’activitat de
les Nacions Unides en els anys
recents ha assegurat que el debat
public ofereixi espai a punts de vista
inspirats en una visio religiosa en
totes les seves dimensions, incloent
la de ritu, culte, educacio, difusié
d’informacions, aixi com la llibertat
de professar o elegir una religio. Es
inconcebible, per tant, que els
creients hagin de suprimir una part
de si mateixos —la seva fe— per ser
ciutadans actius. Mai no hauria de
ser necessari renegar de Déu per
poder gaudir dels propis drets. Els
drets associats amb la religio
necessiten proteccio sobretot si se’ls
considera en conflicte amb la
ideologia secular predominant o amb
posicions d’'una majoria religiosa de
natura exclusiva. No es pot limitar la
plena garantia de la llibertat religiosa
al lliure exercici del culte, sin6 que
s’ha de tenir en la deguda



consideracio la dimensid publica de
la religio i, per tant, la possibilitat
que els creients contribueixin la
construccio de I’ordre social. Sent
sincers, ja ho estan fent, per exemple,
a través de la seva implicacio
influent i generosa en una amplia
xarxa d’iniciatives, que van des de
les universitats a les institucions
cientifiques, escoles, centres
d’atencio medica i a organitzacions
caritatives al servei dels més pobres i
marginats. El rebuig a reconeixer la
contribucio a la societat que esta
arrelada en la dimensio religiosa i en
la cerca de 1'Absolut —expressio per la
seva mateixa naturalesa de la
comunio entre persones—
privilegiaria efectivament un
plantejament individualista 1
fragmentaria la unitat de la persona.

La meva presencia en aquesta
Assemblea és una mostra d’estima
per les Nacions Unides i és
considerada com expressio de



I’esperanca que 1'Organitzacio
serveixi cada vegada més com a
signe d’unitat entre els estats i com
instrument al servei de tota la
familia humana. Manifesta també la
voluntat de 1'Església catolica d’oferir
la propia aportacio a la construccio
de relacions internacionals d’'una
manera que permeti a cada persona i
a cada poble percebre que son un
element capac¢ de marcar la
diferencia. A més a més, I'Església
treballa per obtenir aquests objectius
mitjancant ’activitat internacional
de la Santa Seu, de manera coherent
amb la propia contribucid en I’esfera
ética i moral 1 amb la lliure activitat
dels propis fidels. Certament, la
Santa Seu ha tingut sempre un lloc
en les assemblees de les nacions,
manifestant aixi el propi caracter
especific en quant que subjecte en
I’ambit internacional. Com han
confirmat recentment les Nacions
Unides, la Santa Seu ofereix aixi la
propia contribucio segons les



disposicions de la llei internacional,
ajuda a definir-la i a ella es remet.

Les Nacions Unides continuen sent
un lloc privilegiat en que 1'Església
esta compromesa a portar la propia
experiéncia “en humanitat”,
desenvolupada al llarg dels segles
entre pobles de tota raca i cultura,ia
posar-la a disposicio de tots els
membres de la comunitat
internacional. Aquestes, experiencia
1 activitat, orientades a obtenir la
llibertat per a tot creient, intenten
d’augmentar també la proteccié que
s’ofereix als drets de la persona.
Drets basats i plasmats en la
naturalesa transcendent de la
persona, que permet a homes i dones
recorrer el cami de fe ila cerca de
Déu en aquest mon. El
reconeixement d’aquesta dimensio
ha de ser reforcat si volem fomentar
I’esperanca de la humanitat en un
mon millor, i crear condicions
propicies per a la pau, el



desenvolupament, la cooperacioila
garantia dels drets de les generacions
futures.

En la recent enciclica Spe salvi, he
subratllat “que la cerca, sempre nova
i fatigosa, d’ordenaments rectes per a
les realitats humanes és una tasca de
cada generaci¢” (n. 25). Per als
cristians, aquesta tasca esta
motivada per I’esperanga que prové
de I'obra salvadora de Jesucrist.
Precisament per aixo I'Església
s'alegra d’estar associada amb
l’activitat d’aquesta il-lustre
Organitzacio, a la qual esta confiada
la responsabilitat de promoure la
pauila bona voluntat arreu del mon.
Benvolguts amics, us dono les gracies
per 'oportunitat d’adrecar-me avui a
vosaltres i prometo I’ajuda de les
meves oracions per al desplegament
de la vostra noble labor.

Abans d’acomiadar-me d’aquesta
il-lustre Assemblea, voldria



expressar els meus millors desitjos,
en les llengties oficials, a totes les
nacions que hi son representades:

Peace and prosperity with God’s
help!

Paix et prospérité, avec I’aide de
Dieu!

Paz y prosperidad con la ayuda de
Dios!

dll 35 3835 oM !

Mupa U 6/1aroZ{eHCTBUSA C IIOMOII[bI0
boxxuei!

Moltes gracies.

pdf | document generat
automaticament des de https://
opusdei.org/ca-es/article/mai-no-hauria-
de-ser-necessari-renegar-de-deu-per-


https://opusdei.org/ca-es/article/mai-no-hauria-de-ser-necessari-renegar-de-deu-per-poder-gaudir-dels-propis-drets/
https://opusdei.org/ca-es/article/mai-no-hauria-de-ser-necessari-renegar-de-deu-per-poder-gaudir-dels-propis-drets/
https://opusdei.org/ca-es/article/mai-no-hauria-de-ser-necessari-renegar-de-deu-per-poder-gaudir-dels-propis-drets/

poder-gaudir-dels-propis-drets/
(19/02/2026)


https://opusdei.org/ca-es/article/mai-no-hauria-de-ser-necessari-renegar-de-deu-per-poder-gaudir-dels-propis-drets/

	“Mai no hauria de ser necessari renegar de Déu per poder gaudir dels propis drets”

